

IN

#### MALWA AND CENTRAL INDIA

UNDER

MAJOR GENERAL SIR HUGH ROSE, G.C.B.,

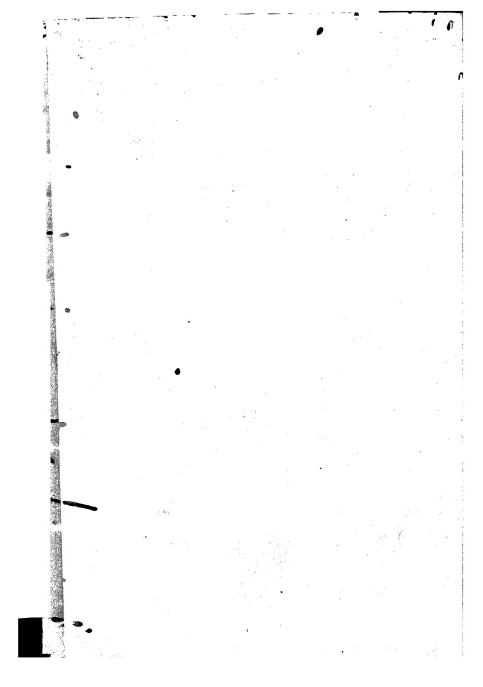
ASSISTANT SURGEON JOHN HENRY SYLVESTER, F.G.S.,

ASSOCIATE OF KING'S COLLEGE, &C.,

2nd REGIMENT MAYNE'S HORSE.

Forsan et hæc olim meminisse juvabit. Œn : lib. i

BOMBAY: SMITH, TAYLOR, & CO.



IN

#### MALWA AND CENTRAL INDIA

UNDER

MAJOR GENERAL SIR HUGH ROSE, G.C.B.,

ASSISTANT SURGEON JOHN HENRY SYLVESTER, F.G.S.,

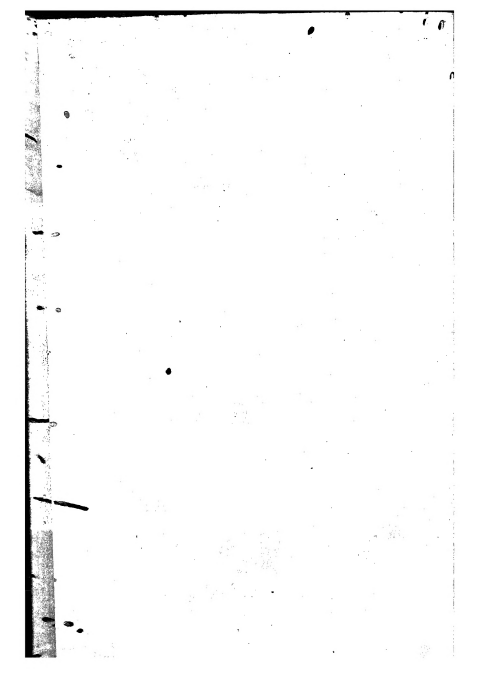
ASSOCIATE OF KING'S COLLEGE, &C.,

2nd REGIMENT MAYNE'S HORSE.

Forsan et hæc olim meminisse juvabit. Œn : lib. i.

Sul

BOMBAY: SMITH, TAYLOR, & CO.



IN

### MALWA AND CENTRAL INDIA

UNDER

MAJOR GENERAL SIR HUGH ROSE, G.C.B.,

ASSISTANT SURGEON JOHN HENRY SYLVESTER, F.G.S.,

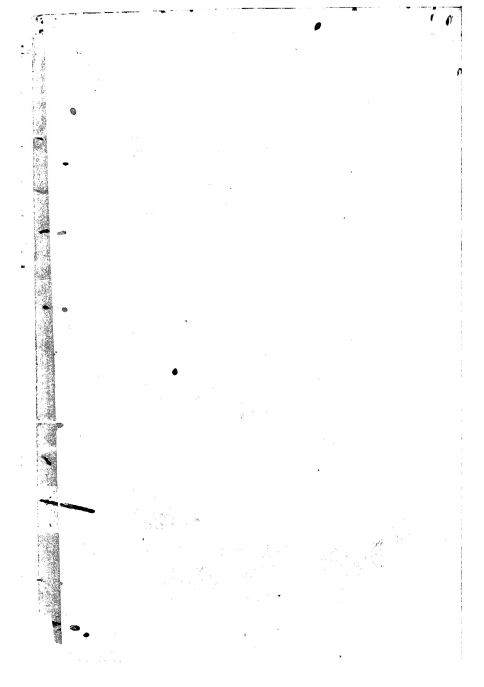
ASSOCIATE OF KING'S COLLEGE, &c.,

2nd REGIMENT MAYNE'S HORSE,

Forsan et hæc olim meminisse juvabit. Œn: lib. i.

9

BOMBAY: SMITH, TAYLOR, & CO.



IN

#### MALWA AND CENTRAL INDIA

UNDER

MAJOR GENERAL SIR HUGH ROSE, G.C.B.,

ASSISTANT SURGEON JOHN HENRY SYLVESTER, F.G.S.,

ASSOCIATE OF KING'S COLLEGE, &C.,

2nd REGIMENT MAYNE'S HORSE.

Forsan et hæc olim meminisse juvablt. Œn: lib. i.

954

3ul

BOMBAY: SMITH, TAYLOR, & CO.

ब्रह्मविद्यात्रन्थरत्नमालाः, रत्न बारावेः

# बृद्धाण्यकोपनिषद्भाष्यार्थ.

[ मूळ, अर्थ व भाष्य यांसह ]

भाग ३ रा. (अध्याय ४ था, ५ वा व ६ वा.)

संपादक व प्रकाशक

भाचार्त्रभक्त-विष्णु वामन बापट.

२४१ सदाशिव पेठ पुणें,

2379



ज्ञके १८३९ अधिक भाद्रपद हा. १५.

M2VU

Shi

ें का तीन रुपये

Q 127: 24 155 E 5

102228

प्रकाशक—विष्णु वामन बापट पुणे पेठ सदाशिव नंबर १४१ यांनी पुणें पेठ सदाशिव नं २४१ येथे प्रसिद्ध केलें.

मुद्रक—व्यंबक हरी आवटे, पुणें पेठ सदाशिष नं १८१ यांनीं पुणें पेठ सदाशिव नंबर १८१ येथील आपल्या " इंदिरा " छापसान्यांत छापिलें.

( सर्व हक् प्रकाशकानें स्वाधीन ठेविले आहेत.)

#### ! स्तावना-



of the state of th

सर्वोन्तर्योमी परमास्याच्या प्रसादाने आज आम्ही हा बृहदारण्यकी-पनिषद्भाष्यार्थीचा तिसरा भाग ( अध्याय ४, ५ व ६ ) प्रसिद्ध करीत भाहीं. गेरुपा वैशाखांत प्रसिद्ध केलेख्या भागाच्या प्रस्तावर्तेत म्ह्टल्याप्र-माणें हा भाग अनेक आगंतुक कारणांमुळे आयाढ शु. ११ पर्यंत प्र-सिद्ध करतां आला नाहीं. म्हणूनच आचार्यही भाषाद शु. १५ पासून सुरू झाळा नाहीं. बृहदारण्यकोपनिपद् सर्वे उपनिपदांत फार मोठें व म-हस्वाचेंही बाहे. भाजपर्यंत उपनिषद्धाध्यांच्या भाषांतराचा यस्न एष्कळां-नीं केला, पण पहिल्या २-३ लहान लहान उपनिपदांची भाषांतरें क-रण्यापळीकटे कोणाची फारशी मजळ गेळी नाहीं. प्रां. भानूंनी ५-७ वहान उपनिषदांची भाषांतरें शेट दा. सा. यंदे यांच्या जोरावर प्रसिद्ध केळी, पण तेही छान्दोग्यापर्यंत येऊन थांबळे. बृहदारण्यकाला तर कोणी हातही छावछा नव्हता. पण ते आमन्या हातून पार पडलें ही खरीखर समाधानाची गोष्ट आहे. आतां मांड्रक्यापनिषद्-श्रीगीहवादाचार्यांच्या कारिकांसह आचार्यातूनच प्रासिद्ध करण्याचा विचार आहे. कारण त्याचा कागद सुमारं २ वर्षीपूर्वीच वेऊन ठेवळेळा आहे. त्यानंतर फक्त छोदोग्य राहिकें. स्याची कागदापासून तयारी करावयाची आहे, हैं नि-राळे सांगावयास नकीच. तथापि दशोपनिषद्भाष्य मराठी वाचकांस उप-कन्य न्हार्वे, या सिंदेत्ने बृहदारण्यकाच्या अस्तरपर्यंत या व्यवहारांत तीन इजार इपये जरी भामच्या अंगावर भांक आहेत तरी आणावी इजार-दीड इजारीचा अधिक भार अंगात्रर घेऊन आम्ही छोदोग्यही याच वर्षा भाषायाँतूनच माँ<sup>दुक्य</sup> संपत्तांच सुस्रं करणार आहों. त्यावि-क्यींची सविस्तर योजना या मागाच्या झेवटी दिली आहे.

नृहदारण्यकाचे ४, ५ व ६ असे तीन अध्याय या भागांत आहेत, वे व व्यक्तिकालेंक लाके यांत्रील ० भा व्यव्याय कार मोठा व कार विषयानुक्रमणिका पुढें दिकी आहे.यास्तव प्रत्येक अध्यायाचा केवळ सा-रांश येथें थोडक्यांत देतों---

चवय्या अध्यायाची सहा ब्राक्षणें आहेत. त्यांतीळ पहिस्या ब्राक्षणास पड्-आचार्य ब्राह्मण असे म्हणतात. कारण त्यांत याज्ञवरूवांनी जनका-ळा 'तुङ्या आचार्यातीळ ज्या कोणी जें कांही सांगितळें असेळ तें ऐक्ं असे म्हळें असतां राजानें सहा निरिनराळ्या आचार्यांनी सांगिळेल्या 'वाक् ब्रह्म ' प्राणो ब्रह्म ' 'चक्कुं ब्रह्म,' 'श्रीत्रं ब्रह्म ' भनो ब्रह्म ' प्राणो ब्रह्म ' 'चक्कुं ब्रह्म,' 'श्रीत्रं ब्रह्म ' भनो ब्रह्म ' व 'हर्यं वे ब्रह्म ' या सहा ब्रह्मांचा उल्लेख केळा. पण् ध्यांती-ळ प्रश्नेकाची प्रतिष्ठा व आयतन सांगितळें का ?' असा उळट प्रश्ने कर्म क्रम व 'त्यांतीळ प्रत्येक हा ब्रह्माचा एकदेश आहे,' असे म्हणून प्रत्ये काचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगून वागादिकच ब्रह्म आहे अशी उपासना करावयास सांगितळें. प्रत्येक उपदेशानंतर जनक सहस्त दान करावयास त्यार झाळा पण शिष्यांळा उपदेश करून छतार्थ कर्यावाचून त्यांच्या-पासून कांही वेंऊं नये, असे म्हणून मुनीनें त्यांचा निषेध केळा.

दुसन्या ब्राह्मणाला कूर्च ब्राह्मण म्हणतात. वरीस उपदेश व सुनीचें निःस्पृहत्व पाहून जनकाचा झानाभिमान शिधिल झाला. तो आपस्या विशिष्ट आसनावस्त्र उठून याझवस्क्यास शरण गेला. तेल्यां त्या मुनीचें राजास दक्षिण नेत्रांतील इंघसंझक पुरुषाच्या 'इंद ' या परोक्ष नावाचा उल्लेख करून दाव्या नेत्रांतील पुरुष ही त्याची भीग्य पानी आहे, जशी कर्यना केली. त्यांचें इदयस्य आकाश हें समागमस्यान, लीहित पिंह हैं अन, इदयातील नावीच्छिद्धांचें जालें हैं त्यांचे प्रावरण, इदयाया स्व वर जाणारी नावी हा त्यांचा स्वपांतून जागरितांत जाण्याचा मार्ग, दिता नावाच्या नाव्या हा शरीरभर अन जाण्याचा मार्ग इत्यादि वर्णन करून त्या अवस्थेचा अभिमानी तेजस हा विश्वनराहन अति स्वकृताच्या आमे

तिसन्या ब्राह्मणाला ज्योतिर्बाह्मण म्हणतात. त्यांत याज्ञवहक्यानें 'मी राजाला सांगणार नाहीं ' असा जरी निश्चय केला होता तरी मागें दिल्ले मा काम-प्रश्नरूप वराच्या बळावर राजानेंच त्याला 'हा देह कोणव्या ज्यो-तीच्या बळावर व्यवहार करतो ?' असा प्रश्न केला. तेव्हां मुनीनें स्थाला आदिस, चंद्र, अपि इत्यादि बाह्य ज्योति क्रमानें सांगृत व त्याची जिन्ह्यासा बाढवन शेवटी स्वयंज्योतिस्वरूप आन्तर आत्मज्योतीचा उपदेश युक्तिपूर्वक केला. विज्ञानमय आत्मा स्वतः अकर्ता असला तरी बुद्धिरूप हीलन तिन्ही अवस्था व इडलोक परलोक यांतून अनुसंचार करतो. जीवदवर्थेत तो शरीरेंद्रियांनी युक्त होतो व मरणावस्थेत तो तद्रहित होतो. स्वप्रांत तो वासनामय शरीर व रथादि पदार्थ निर्मितो, तो स्वयंज्यो-ति आत्मा पर्ये पुण्यफल व पापफल नुस्ते पाहती, त्यांनी किस होत वाही. अनेक अवस्थातून संचार करीत असतानाही तो त्यांत आसक होत नाही, याविषयी दृशन्त देकन आत्माचें स्वरूप सविस्तर सांगितलें

चवच्या ब्राह्मणांत मुम्पूच्या इंद्रियादिकांचा छय झाल्यावर साच्या हृद्रयाचें प्रचीतन कर्से होतें, त्याच अन्त्य मतीप्रमाणें त्याचें शरीरांत्म चक्कुरादिद्वारा उत्क्रमण कर्से होतें, त्याच्या वरोवर काय काय जातें, इत्यादि सांगून या शरीरांत असतांनाच जीव दुसन्या शरीरांचें भावनेनें प्रहण कर्से करती, त्याविषयीं तृणजळूचा दृष्टान्त, व दुसरें नवें चांगळें स्प करती याविषयीं सोनाराचा दृष्टान्त, सांगितछा आहे. पुण्यवान् पुण्यशरीरी होतो व पापी हीमजन्म घेतो असे सांगृन पुरुष काममय आहे, तो असा काम करतो तसा निश्चय होतो, निश्चयानुसार कर्म करतो व क्यांनुस्थ्य पाळ भोगतो, असे सुंदर व सोपपित्तक वर्णन केलें आहे. कामी पुरुषच या कर्मफ्लाच्या चक्रांत पहतो. जो अकाम आत्मकाम आसतो तो ब्रह्मल होतो । स्में सांगुन प्रतिवर्ण कर्मकाम आसतो तो ब्रह्मल होतो । स्में सांगुन प्रतिवर्ण कर्मकाम आसतो तो ब्रह्मल होतो । स्में सांगुन प्रतिवर्ण कर्मकाम आसतो तो ब्रह्मल होतो । स्में सांगुन प्रतिवर्ण कर्मकाम आसतो तो ब्रह्मल होतो । स्में सांगुन प्रतिवर्ण कर्मकाम

भाहे. शेवटी वैराग्यासाठी मरणदशेचेंडी वर्णन केळें भाहे.

r±.

मुनीने आत्मझानाची अनेक साधनें सांगितलीं आहेत.सर्व वेदाचा व कर्मां-चा आत्मविविद्धिकडे विनियोग केला आहे व शेवटीं आत्मस्वरूपाचा उपसंहार केला आहे.

पांचन्या ब्राह्मणांत संन्यासासह आत्मज्ञान हें मोक्षाचें साधन आहे, असें तकीनेंही दाखिवण्यासाठीं याज्ञवल्क्य व मैत्रेयी यांचा संवाद पुनः वर्णिला आहे; व सहान्या ब्राह्मणांत याज्ञवल्कीय कांडाचा वंश सांगित्तला आहे. आदि आचार्य ब्रह्म, त्याच्यापासून परमेष्ठी, परमेष्ठींपासून सनग इत्यादिकमाने पौतिमाध्यापर्यंत गुरुशिष्यांचा क्रम अन्याहत चालत आला आहे, असें त्यावरून सिद्ध होतें. त्यानतर हाच संप्रदाय अनेक प्रकारें चाल्ल होजन तो अद्यापि या जगांत चाल्ल आहे.

पांचन्या व सहान्या अध्यायांत कर्माशी अविरुद्ध अशी उपासनें सांगितलीं आहेत. ती उपासनें आतिशय अम्युदयाचीं साधनें अस्न तीं क्रममुक्तीला कारण होतात, सर्व उपासनांच्या शेषस्वानें—अंगस्वानें ओं-कार, दम, दान व दया हीं साधनें पांचन्या अध्यायाच्या पहिस्या व दुसऱ्या ब्राह्मणांत सांगितलीं आहेत. तिसऱ्या ब्राह्मणापास्न पुढें सोपा-धिक ब्रह्माचीं अम्युदय हें फळ देणारीं उपासनें सांगावयास आरंभ केला आहे. 'हृदयं ब्रह्म ' 'सत्यं ब्रह्म,' 'आदित्यमंडलस्थ पुरुष व अध्यात्मचाक्षुष ' 'मनोमय ब्रह्म ' 'विद्युत्—ब्रह्म ' 'वैश्वानर अभि ' इत्यादि उपासनें नवन्या ब्राह्मणापर्यंत सांगून दहान्या ब्राह्मणांत उपास-काची गति सांगितली आहे. अकरान्या ब्राह्मणांत न्याधि, प्रेताला अर्ण्यात नेणें व दहन करणें, यांच्या ठिकाणीं परम तपाची हिष्टे करावयास सांगितलें आहे. बारान्यांत अन्त व प्राण यांची एक्स्वानें उपासना सांगितल्यावर तेरान्यांत उक्थादिदृष्ट्या प्राणोपसना विद्दित आहे. चवदाच्या ब्राह्मणांत गायत्रीची उपासना अस्न पंधरान्यांत आदित्याची मार्गावि- वर्षी प्रार्थना केली आहे.

सहात्या अध्यागक्या गहिला या गार्न र र

शिष्ट प्राणाची उपासना, व प्राणच उपेष्ट-श्रष्टादिगुणिविशिष्ट आहे, या-विषयी प्राणसंवादाः मक आख्यायिका संगितकी आहे. दुसःया ब्राह्मणांत प्रवाहणनामक जैवकी पंचाल राजानें गैतिमाला पंचाप्रिविद्येचा उपदेश केस्याची समग्र हकीगत असून देवयान व पितृयाण मार्गही सांगितले आहेत. तिसऱ्या ब्राह्मणांत श्रीमन्थ या नांवाचें आम्युद्यिक कर्म सर्व इतिकर्तन्यतेसह विश्वें आहे. चवध्या ब्राह्मणांत पुत्रमन्थ या नांवाचें कर्म सर्व इतिकर्तन्यतेसह विहित आहे. त्याच्या योगानें इष्ट पुत्र संपाद-न करतां येतो; पांचन्या ब्राह्मणांत या सर्व प्रवचनाचा वंश सांगि-तका आहे.

भसो; शेवटी ज्या अन्तर्यामीस्या क्रवाछेशानें हें महस्कार्य आमच्या हातून पार पडकें सार्चे अनुसंधान करून ही भरप सेवा भामही आचा-येचरणी समर्पण करतों.

पुणे अधिक माद्रपद शुद्ध ४ शके १८३९

वि. वा. बापट.

भांद्वस्य उपनिषदाच्या अगोदर हैं बृहदारण्यक हाती घेण्यास हुमळीची श्री-शंकराचार्योत्सवसंस्या निभित्त कारण आळी असून निच्याकड्न आम्हांला या साठी शंभर इपयाँचे बक्षीस मिळालें आहे, या गोष्टोचा मुद्धाम उक्षेत्र कहन त्या संस्थेचे आभार मानणें अवश्य आहे. के कृष्णराच जीवणराच देखाई कार्यदर्शी, योनीं आम्ह्रीस आमह्रपूर्वक हेंच उपनिषद अगोदर हाती घ्यावयास लावलें नर्सते तर कदाचित हैं आज प्रसिद्धी हालें नसते. त्याचपमाणें इंदिरा छापकान्याचे मालक रा. रा. जिवक हरी आयटे योचेही आम्ह्रीला या कामी वेळोवेळी सर्व प्रकारचें अतिशय साह्य झालें आहे, याविषयी त्योचे आमार मानावे तितके योडेच

| त्रह्माविद्या            | ग्रंथरत              | नमालेंत   | िल पु₹   | तके.       |          |    |
|--------------------------|----------------------|-----------|----------|------------|----------|----|
| पुस्तकाचे नांव.          |                      |           |          |            | किंम     | त. |
| १ ईशोपनिषद्भाष्यीर्थ प्र | ष्ट्रें ६०           |           |          | 0          | . 8      | c  |
| २ केनोपनिषद्भाष्यार्थ    |                      | ·         | ••••     | 0          | 6        | o  |
| ३ ऐति(योपनिषद्भाष्यर्थ   |                      |           | 4        | 8          | ٥        | 0  |
| < तैरिशीयोपनिषद्भाष्य।   |                      |           | ****     | 8          | 0        | ٥  |
| ६ सार्थ तैचिरीयोपनिष     |                      |           | ••••     | 0          | 4        | 0  |
| 💩 सार्थ नारायणोपनिषद     | ેવું. ફર             | ١         | ••••     |            | 6        | Q  |
| ८ बृहदारण्यकोपनिषद्भा    | <sup>६</sup> यार्थ भ | ग १.      | ર. 🥞 સંદ | ર્ખ        |          |    |
|                          |                      | १६५०      |          | છ          | 6        | 0  |
| १ अनुभूतिप्रकाश अ.       |                      |           |          | 8          | <        | 0  |
| २ चनुभूनियकाश अ.         | . ृ<br>२ ५. १        | 22        |          |            | ۷        | 0  |
| १ आत्मपुराण अ. १ प       |                      |           |          | <b>ર</b> ા | 0        | 0  |
| २ आत्मपुराण अ. १०        |                      |           | -0.      | શે         | ٥        | 0  |
|                          |                      | माला.     |          | •          |          |    |
| • वार्वास्त्रकीयमार / :  | -                    |           |          |            |          |    |
| १ चार्वाकदर्शनसार, (     | લલકન                 | <i>)</i>  | ****     | 0          | 8        | 0  |
| २ बौद्धदर्शनसार ( सर्खे  | इन )                 | ****      | ****     | 0          | ६        | 0  |
| ३ जैनदर्शनसार ( सखंड     | <b>न</b> )           |           | ****     | •          | 8        | 0  |
| ८ श्रीरामानुजद्शेनसार    | ****                 | ••••      | ****     | ٥          | <b>6</b> | 0  |
| ५ श्रीपूर्णप्रबदर्शनसार  | ****                 | ••••      | ••••     | 0          | 8        | ξ  |
| ६ श्रीतर्कसंग्रहसार      | ****                 | ••••      |          | 0          | ધ્       | 0  |
| ७ श्रीबद्धभदर्शनसार      | ••••                 | ••••      | ••••     | 0          | 8        | Ę  |
| ८ श्रीमाहेश्वरदर्शनसार   |                      | ****      | ****     | 0          | 8        | ò  |
| ९ जैमिनि-पाणिनिदर्शनस    | ार                   | ****      | ****     | 0          | 8        | દ્ |
| शांकरभाष्यानुसार         | गीतारह               | स्य पू. ५ | ९२ किं.  | ४ आहे      | я        | `  |
| सार्थ प्रश्नोत्तरस्त     | माछिका.              | पु. ६०    | किं ४    | आणे        | •        |    |
|                          |                      |           |          |            |          |    |

<sup>9</sup> हीं सर्व उपनिषदें मूळ श्रुति, तिचा सरळ अर्थ, श्रीशंकराचार्यांचें भाष्य, भाष्याचा सरळ व सुबोध अर्थ व ठिकठिकाणीं आनंदिमिरीच्या टैकिंतीछ आशय बांसइ आहेत.

विष्णुशास्त्री वापट. संपादक--धाचार्य व मह्मविद्यापन्थरस्नमाठा २४१सदाशिव पेट पुर्णे सिटि.

# विषयानुक्रमणिकाः

|    | ^   |    |  |
|----|-----|----|--|
| Æ1 | UAG | का |  |

#### विषय

वृष्ठ.

### अध्याय ४ (१–४१०)

| बाह्मण | 8 | छं | ( | १ | No was | 2 | 2 | ) |  |
|--------|---|----|---|---|--------|---|---|---|--|
|--------|---|----|---|---|--------|---|---|---|--|

| 3  | जनकाकडे याजवरूपय आले. तेव्ही राजाने पशुंसाठी भाका की               |
|----|--------------------------------------------------------------------|
|    | मुस्मवस्तु ना निर्णय होईपर्यंत साझे प्रश्न ऐकण्यासाठी ! असा प्रश्न |
|    | केला. तेब्हो 'दोन्होकरितां,' असे भूमीने उत्तर दिले.                |
| -0 | बाक्, प्राण, बक्ष इस्यादि उपाधिविशिष्ट अझीपामनवि जानसाध-           |
|    | नत्यार्ने कथन                                                      |

#### बाद्यण २ रे. (२१-३४)

|   | 4144 / (1/1/448)                                                                                                                                                                       |      |
|---|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| • | जनक अभिनान सोबून मुनीपाशी जिल्याभाषाने गेळा. तेव्हां 'खर्ब-<br>साधनसंपन्न असा तृ या शरीगीनून निधाल्यावर कोर्ट जाशीळ हैं<br>जाणतीस का '' असा मुनीने प्रश्न केळा. तेव्हां ' नाईं।' प्रभे |      |
|   | जनक बोलला म्हणून'मी मुलाते सांगनों,' प्रग्ने याजनस्पय म्हणाले ।                                                                                                                        | 39   |
| P | दक्षिण नेत्रांतील पुरुष इंधनामक आहे. पण्याला इंद्र म्हणतात.                                                                                                                            |      |
|   | कारण देव परोक्षप्रिय असतात                                                                                                                                                             | \$ × |
| ¥ | एकान इंचर्सक्षक वैश्वानरच्या उपासनेसाठों इंद्र व इंद्राणी असी                                                                                                                          |      |
|   | कल्पना, त्यांचे संगतिस्थान, अन्न, प्रावरण, मार्ग, इत्यादि                                                                                                                              | 35   |
| ~ | प्राणारमध्य हाक्रेल्या विद्वानाचे भारमस्य च सर्घोत्मकस्य, जनकाची                                                                                                                       |      |
|   | अभवपापि                                                                                                                                                                                | 30   |
|   | नाबाण ३ रें(३४-२४२)                                                                                                                                                                    |      |
| 3 | वाज्यस्क्य जनकाकडे गेला. राजासा कोई। सांगणार नाईा, असा                                                                                                                                 |      |
| _ |                                                                                                                                                                                        |      |

|     | स्याचा निषय होता. १ण जनकान पूर्वी                                                   | दिलेखा काममभाव्या |   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---|
|     | बहाबर स्वतःच त्यांस प्रश्न केला                                                     | *                 | * |
| 4-4 | इ। देह किज्योति आहे । कोणत्या ज्योत                                                 |                   |   |
|     | इत्यादि जनकाचे प्रश्नात्यावर यादान-प्रयो-<br>वाक, श्वात्मा ' ही त्याची ज्योति असते, |                   | L |

| ف     | 'तो आत्मा कोण ?' असा जनकाचा प्रश्न व 'जो हा वागादि                                |     |
|-------|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|
|       | प्राणांतील विज्ञानमय ' हें त्याचें उत्तरः तोच बुद्धिप होऊन उम-                    |     |
|       | यहोकों संचार करतो. 'ध्यायतीव हेलायतीव"                                            | (   |
| ے     | तो विज्ञानमय आत्मा जन्माचे वेळी देहाला आत्मा मानून शरीरें-                        |     |
|       | द्रिययुक्त होतो व मरतांना त्यांचा त्यांग करतो                                     | 9   |
| 3     | त्याची हा लोक व परलोक ही दोनस्थाने, स्वम है तिसरे संध्य-                          |     |
|       | स्थान. तो परलोकप्राप्तीच्या साधनानुसार दुःख व आनंद भोग-                           |     |
|       | तो. जेव्हां निजतो तेव्हां शरीराला भानशून्य करून वासनामय                           |     |
|       | देह निर्माण करून स्वयंज्योति होती                                                 | 1   |
| 90    | त्या स्वप्नांत रथादि बाह्य पदार्थ नसतात पण त्यांस तो निर्मितो                     | ;   |
| 99-93 | त्या स्वप्तसृष्टीविषयींच् प्रमाणभूत मंत्र                                         | 3   |
| 32    | या स्वप्तस्थानाविषयीं मतभेद व स्वयंज्योतिष्टाविषयीं निश्र्य.जन-                   |     |
|       | काची सहस्रदानीविषयी प्रतिज्ञा व माक्षसाधनाविषयी प्राथना                           | 3   |
| 34-30 | मुपुप्त, स्वप्न व जामत् यांत पुण्य व पाप यांचे फळ नुस्ते पाहूनच                   |     |
|       | पुनः गेल्यामार्गानं व यथास्थान तो दुसऱ्या अवस्थेत परत येतो.                       |     |
|       | प्रत्येक अवस्थेतील पुण्यपापांनी अनन्वागत असतो. हा पुरुष                           |     |
|       | असंग आहे                                                                          | 9 : |
| 10-17 | असंगत्वाविषयीं महामत्स्याचा दृष्टान्त व श्रांत झाल्यावर विश्वान्ति                |     |
|       | वेण्यासाठी सुपुप्ताकडे घावतो याविषयी पश्याचा दृशान्त                              | 90  |
| 40    | शरीरांतील हितानामक सूक्ष्म नाड्या, स्वप्नांत जाग्रत्प्रमाणेच भय, तथापि आत्मा असंग |     |
|       | आत्म्याचे ते रूप निष्काम, निष्पाप, व अभय आहे. त्रियेशी                            | 9 8 |
| ~     | संलग्न सालेला पुरूष जसा,त्याप्रमाणे प्राज्ञ-आल्म्याशी संलग्न झाले-                |     |
|       | हा पुरुष बाह्य व आंतर अर्धे कांहीं जाणत नाहीं                                     |     |
| \$ 3  | त्या सुषुप्तिकाळीं पिता, माता इत्यादि सर्व वाधित होतात. आत्मा                     | 9 6 |
| • • • | माराज्यापशस्य जोकरित होत्री                                                       | 3 ( |
| ₹3-30 | अात्मा सुप्रतित पहात, ऐकत वगैरे नाहीं, हें वस्तुतः तसे नाहीं.                     | 7 ( |
|       | द्रष्टा, श्रोता इत्यादिकांच्या दर्शनादिशक्तींचा लोप होत नाहीं.                    |     |
|       | कारण ती शक्ति अविनाशी आहे, पण द्वितीय वस्तूच्या अभावीं तो                         |     |
|       | पहात वगैरे नाहीं                                                                  | 19  |
| ₹ \$  | द्वैतावस्थेतच अन्य द्रष्टा वगैरे अन्य रूपादिकांना पाइतो                           | ۲,  |
|       | सुपुर्तात एक द्रष्टा-अद्देत होतो. हे राजा हा याचा परम लोक.                        |     |
| •     | परम गति, परम संपत् व परम आनंदः या आनंदाच्याच लेशावर                               | ь.  |
|       | अन्यभूते आपला निर्वाह करितात                                                      | 21  |
| 33    | मनुष्यानदापास्न बह्मलोकापर्यंत उत्तरोत्तर शतगुण आनंद. तीच                         | • • |
| , Ž., | परम आनंद व तोच परम लोक, असा उपदेश. पण राजाचा पुनः                                 |     |
|       | मोक्षसाधनाविषयी प्रश्न, सुनीची भीति                                               | ٦ ٦ |
|       |                                                                                   |     |

14

,₹

| 3 ×        | मधील दृष्टान्तादिकांच्या पलीकडोल प्रकरणागीं संबंध दामाविण्या-       |        |
|------------|---------------------------------------------------------------------|--------|
|            | साठी मागील आत्म्याच्या स्वप्नादि अवस्थांनील संचाराचा अनुवा-         |        |
|            | द-वरीक न्यायानेंच जागरितांत येतो                                    | २३६    |
|            | मरणसमयीं होणारे क्रेश                                               | 335    |
| \$ 8       | दृशन्तपूर्वक शरीरत्याग व पुनः शरीरप्रभणासाठी गमन                    | 233    |
| 30         | राजाच्या भृत्यांत्रमाणें सर्व भूतें त्या भोकःयाची प्रतीक्षा करितान  | 520    |
| 36         | राजा जाऊँ लागला असतां जसे त्याचे भृत्य, त्याप्रमाणे हा              |        |
|            | आत्मा ऊर्ध्वोच्छ्वासी साला असतो सर्वे प्राण त्याच्या सन्गुन होऊन    |        |
|            | येतात                                                               | 6.83   |
|            | •                                                                   |        |
|            | ब्राह्मण ४ थें ( २४ <b>३</b> - ३६९ )                                |        |
| ,          | विज्ञानमय आत्मा निर्वेल होऊन मोहितसा आला म्हण ने भवं प्राण          |        |
|            | न्यास प्राप्त होतात. तो इंदियांच्या तेजोमात्रा आकर्षण कहन घेनो.     |        |
|            | त्याचेळीं त्याचें विज्ञान हृद्यांतच अभिव्यक्त होतें. चाध्युष व्यायत |        |
| :          | बाला म्हणजे हा अद्भपन्न होता                                        | 383    |
| ર          | हा आतां लिंगात्म्याशीं ऐक्य पावला आहे स्थामुळे पहान, ऐकत,           |        |
|            | वास घेत वरेरे नाही, असे जवळचे लोक म्हणतात. नंतर न्याचे              |        |
| •          | हृद्याम अतिशय प्रकाशित होतें. त्या प्रकाशाने हा चक्ष, मुधा          |        |
|            | इत्यादि एकाचा शरीरप्रदेशांतून बाहर पढतो. त्याच्या मार्गामाग         |        |
|            | सर्व प्राण उत्कान्त होतात. त्याच्या बरीबर विद्या, कर्म ब            |        |
|            |                                                                     | 286    |
| 3          | आत्मा उत्तर देहार्चे भावनेमें प्रहण करून पूर्व देइ सोडतो यावि-      |        |
|            | चर्यो तृणजळूचा दशन्त                                                | 259    |
| ¥          | सोनार जसा जुन्या दागिन्यांतील सोने काढ्न घेऊन दुसरा नवा             |        |
|            | पहिल्या पेश्वां चांगला आकार बनविती त्याप्रमाणं जात्मा एवं वारी-     |        |
| <i>3</i> ′ | राला जड कहन दुसंर बांगलें शर्रार करती                               | \$ 6 3 |
| 4          | तो जसे शुम किंवा अशुभ आचरण करनो नसा होती                            | 360    |
| Ę          |                                                                     | * ,    |
|            | अकाम पुरुषाला गति व भागति नाहीं                                     | 204    |
| . 10       | कामत्याय होतांच पुरुष शरीरांत असतांनाडी ब्रह्मराप होतो. नंतर        |        |
|            |                                                                     | २९५    |
| -21        | आत्मकाम अहाज पुरुपाला मोक्ष मिळतो याविषयी प्रमाणभूत मंत्र           | \$ n & |
|            | ( ' अणु: पन्था •, ' ' निस्त न्छुक्रुम्त •-, ' ' अन्थः नमः प्रविश-   |        |
|            |                                                                     |        |

|            | न्ति , ' अनन्दा नाम ते । 'आत्मानं चेद्विजानीयात्, ' 'यस्यो                                                    |              |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|            | नुवित्तः • ' ' इहेव सन्तो • ' ' यदेतमनुपरम • ' यस्मादर्शक्तं ।                                                |              |
|            | त्सर: 0, ' ' यस्मिन्पंच पंचजनाः • ' प्राणस्य प्राणमुत • ' मनसे ।                                              |              |
|            | वानुष्टब्यं •, ' ' एक धैवानुद्रष्टब्यं • , ' 'तमेव शीरो विज्ञाय • - ' )                                       |              |
| <b>३</b> २ | हा महान् अज आत्मा सर्वाचा वशी ईशान इ यादि कर्मांकर्माने                                                       |              |
| • • •      | न्यूनाधिक न होणारा, सर्वेश्वर सर्वाधिपति या लोकांचा सेतु.                                                     |              |
|            | त्या या आत्म्यास बाह्मण बेदानुषचन यद्म, दान व तप बनि                                                          |              |
|            | जाणण्याची इच्छा करितात बालाच जाणून मुनि होतो. बाच                                                             |              |
|            | ळोकाची इच्छा करणारे संन्यास करितात. पूर्वीचे विद्वान् 'आम्झी                                                  |              |
|            | भाग्य हरका करनार अन्यस कारतार है। या उद्देश का करावा का |              |
|            | नात्मकाकाया क्षाकाचा प्रजाद सावनाना काव करावनाच नाह र                                                         | Ļ            |
|            | असें म्हणून कमीदिकांचे अनुष्ठान करीत नाहीत                                                                    | 1            |
|            | ते पुत्रादि एवणात्रयाचा त्याग कद्भन भिक्षाचर्य करितात                                                         | 1            |
|            | तो हा भात्मा अगुद्धादिद्धप आहे, त्याला मुरुताचे अनुहान च                                                      |              |
|            | मननुष्ठान ताप देत नाझीत                                                                                       | <b>Q</b>     |
| २३         |                                                                                                               | Ę            |
|            | भात्मा कर्म कळसंबंधरहित आहे, असे बाणणारा धमदमादिसंपञ                                                          |              |
|            | होकन स्वशरीरांतव स्वास पाइतोः तो पु॰वपापशून्य होतो, हाच                                                       |              |
|            |                                                                                                               | 31           |
| ४,२५       | तो हा महान् अन आत्मा अन्नाद, वस्रदान, अनर, अमर, अमृत                                                          |              |
|            | अमय आहे. इत्यादि वर्णन सर्व आरण्यकाचा समुचित अर्थ                                                             | 16           |
|            | op.com/shahab                                                                                                 |              |
|            | ब्राह्मण ५ वें ३६९-४०८                                                                                        |              |
| 1          | याज्ञवत्क्याच्या दोन मार्या होत्या, मैचेया व कात्यावनी, त्यांतीळ                                              |              |
|            | पहिली बद्मावादिनी होती व दुसरी खोदुद्धि, अन्य आयमाचा स्वी-                                                    |              |
|            |                                                                                                               | 99           |
| 3          | 'मी संन्यास करतों, पण त्वापूर्वी द्वता कात्वावनीशों विमान क-                                                  | • •          |
|            | • •                                                                                                           | 3 4 9        |
| 3-Y        | मी विचपूर्ण पृथिवनि मुक्त होईक का १ मसं मैन्नेयोने विचार-                                                     | •            |
| `          | के असता नाईं. उपकरणवानांसारस तुसे जीवित सुखकर                                                                 |              |
|            | होईल. पण वित्तानें अमृतत्वाची आशा नको ' असे याह्मवल्क्य                                                       |              |
|            | म्हणाले. तेव्हा ' क्यान मी असृत होणार नाहीं ते बेकन काब                                                       |              |
|            |                                                                                                               | 901          |
| 4          | ीतुं अगोदराच भाग्दांहा प्रिय असून या मापणार्ने ती भौतिच                                                       |              |
| 1          |                                                                                                               | 3 <b>4 4</b> |
| c          | आरम्याकरितां पति, पत्नि, पुत्र, वित्त इत्यादि, सर्वे प्रिय होते,                                              | <i>,</i>     |
| ę          | जारनाकारता नात, पाला, पुत्र, विच क्लावि चर्च अप क्रिय,                                                        |              |
|            |                                                                                                               |              |

|              | म्हणून तीन अत्यंत विय आहे. त्याचेंच श्रवणादि करावें, त्याच्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३७५   |
| ٠            | नाह्मणादि सर्वे आत्म्याहृन पृथक् आहे, असे जो जाणतो त्याला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|              | ती बाह्मणादि जातिच केवल्यापासून दूर सारते. हा जात्माच बाह्म-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|              | णादि सर्व भाहे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | wof   |
| c-9=         | सामान्य शब्दाच्या झानानें निशेष शब्दांचें पहण होतें, यापिवयीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
| 3            | दुंदुभी, शंब इत्यादिकांचे दृशान्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 300   |
| 11           | भोर्ले जळण धातलेल्या अमीपासून जसे बुम पृथक् निपतात त्या-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 300   |
| 92           | जलिकाचे समुदादिक हैं जसे एक जपन त्याप्रमाणें भारमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 244   |
| 33           | जारमा सेंचव धनाममार्णे अनन्तर, नवाह्य इत्यादि आहे. तो या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|              | भूतांपास्न उत्पन्न होऊन त्याच्या मागोमाग विनाश पावतो. मर-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3<-   |
| 38           | मैत्रेपी-' आपण या वाष्यानें मला मोहोत पाढेंड आहे.' याझब-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |
|              | ल्क्य- भी मोइति पाडीत नाहीं, भारमा अविनाशीच आहे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 - 7 |
| 14           | जेव्हा देत्तों होतें तेव्हांच त्रिपटीचा भ्यवहार, जेव्हां सर्थ आरमाच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
|              | होतो तेन्हां न्यवहार नाहीं. विशास्याला कशानी जाणार्व ? मेन्निय,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 368   |
|              | संन्यासाविषयों सविस्तर विषार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ४८५   |
| diament date | Annual of the second of the se |       |
| M (A)        | प्रण ६ से-१-३ बाह्मवल्कीयकांडाचे वंशकसन vec-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ×3.   |
|              | अध्याय ५ वा (१-८८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|              | अध्याय ५ वा (१–८८)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
|              | बाह्मण १ छें (१-२३)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| 1            | ' पूर्णमदः पूर्णमिदं-' याचं स्वास्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3     |
|              | ' ॐ सं मार्थ । इत्यादि मंत्राचे व्याख्यान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 94    |
|              | त्राद्यण २ रें (२३३१)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |       |
| 3            | देव, मनुष्य व असर ही प्रजापतीची अवस्थे प्रजापतीकहै मेळी ब                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |       |
|              | मद्माचर्य पाळ्न त्यांनील देव उपदेश करण्याविषयी प्रार्थना कर्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|              | ळागळे. तेव्हा ' व् ' असे प्रजापति म्हणाळा च 'त्याचा अर्थ कळ-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
|              | का का १º असे जेन्द्रा विचारलें तेन्द्रा देव ' आम्द्री कदान्त आहीं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |       |
| -            | म्हणून तूं आन्द्रीस दमाचा उपदेश करात आहेस, ' असे म्हणाले                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 3     |
| 4            | मनुष्यनिही त्यार्ने 'द्द' असाव उपदेश केला. ते त्याचा 'दान' हा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |       |
|              | भर्षे समजले                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 24    |

| 🧣 असुर त्या अक्षराचा 'दया ' हा अर्थ समजले. मेधगजना अया-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पि त्या उपदेशाचाच अनुवाद करते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| पि त्या उपदेशाचाच अनुवाद करते रू. रू. हो तिन्ही साधने देवादि सर्वाना एकसारखींच अनुष्ठेय आहेत,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| देवादिक हे मनुष्यत्र होत, इत्यादि विचार २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| द्वाद्विक ह नन् ज्यान हारा, इरवादि । नवार व्यक्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ब्राह्मण ३ रूँ-१ हृद्यच प्रजापति, ब्रह्म व सर्व आहे. त्यांची उपासना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ब्राह्मण ४ यें- सत्यं ब्रह्म ' अशी प्रथमज महत् यक्षाची उपासना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| व तिचें फळे २४-३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ब्राह्मण ५ वें (३६८५)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १ प्रथमज सत्य ब्रह्माची उपासना व फळ ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २ जें सत्य बहा तोच हा आदित्य. मंडलस्थ पुरुष व चासुष पुरुष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| हे अन्योन्यांमध्यें प्रतिष्ठित आहेत 🐝 🤫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| है मंडलस्थ पुरुषाचे भूरादि व्याहृति हे मस्तकादि भवयय व 'अइर्'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| असे नांव आहे, अशी उपासना करणारा पापाचा नाश करती 🔫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ४ चाक्षुष पुरुषाचे भूरादि व्याहाति हे अवयव, 'अहं । असे नांव.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| त्याचा उपासक पोपाचा नाश करतो अ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Name of the American International Control of In |
| ब्राह्मण ६ वेंमनोमय पुरुषाची हृदयस्थानी उपासना ४५-४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ब्राह्मण १ वे - विद्युद् ब्रह्माची उपासना व फळ ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ब्राह्मण ८ वेंवाग्येनूची-वाग्बह्माची उपासना. वाग्येनूचे स्वाहाकारा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| दि चार स्तनः त्यांवर देवादिक उपजीविका करितात.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| त्या धेनुचा प्राण वृषभ व मन वत्स ४८-४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ब्राह्मण ९. वें हा वैश्वानर अप्निच मधा ' नशी उपासना, ति फळ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| व मरणकालीं कान झाकल्यावर त्याचा चाप ऐक् येत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| नाहीं, हें अदिष्टदर्शन ४९-५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ब्राह्मण १० वें —या प्रकरणांतील सर्वे उपासनांची गति ५१-५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| आह्मण ११ वें — ज्वरादि व्याधि हैं तप, मरणोत्तर अरण्यास नेजें 🥉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| तप, व अमीत जाळणें हैं तप, अशी उपासना व फळ५ ६-५ ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ब्राह्मण १२ वे-अन्न व प्राण दोन्ही मिळून ब्रह्मोपासना व फळ ५५-५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ब्राह्मण १३ वें-उक्य, यजुः,साम व क्षत्र या दृष्टीनी प्राणीपासनापर-६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ब्राह्मण १४ वें १ भूम्यादि अष्टाक्षरांची गायत्रीचा मध्यम पाद अर्शा उपा-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| सना २ ऋगादि अष्टाक्षरांचा दुसरा पाद अशी उपासना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ३ प्राणादि भए।क्षरांची तिसरा पाद अशी उपासना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| आदित्य हेंच दर्शत तुरीय पर स्थार्था उपाधना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| व फूळ, ४ ही गायत्री तुरीय पद्दित प्रतिष्ठित आहे.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| चक्षुर्वे सत्यं, गायत्रीशब्दाचे निवंचन, गायत्रीस्था                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| उपदेशानें आत्रार्थ बट्टने प्राण रक्षितो, ५ कोणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| प्राप्तांग जातात्र महम आग रावाता, भ कामा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| अनुष्ट्य सावित्रीचा उपद्शे कारतात पण गायत्री-<br>चाच उपदेश करावा, ६ गायत्रीच्या उपासनेचें<br>फळ, ७ तिचें उपस्थान, ८ गायत्रीच्या सुसविधा-<br>नार्ध अर्थवाद ६३-८३<br>झाझाण १५ वेंज्ञानकर्मसमुचयकारी अन्तकाठी आदित्यास<br>प्रार्थितो ८३-८८ |    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|                                                                                                                                                                                                                                         |    |
| अध्याय ६ वा ( १-११६)                                                                                                                                                                                                                    |    |
| ब्राह्मण १ <del>छें</del> . (१–२४)                                                                                                                                                                                                      |    |
| 🤋 ज्येष्ठ-श्रेष्ठगुणस्वानें प्राणोपासन व फळ 👑 🚥 🚥                                                                                                                                                                                       | į, |
| २ विभिन्नपुणत्वाने वाक्-ची उपासना व फळ                                                                                                                                                                                                  | c  |
| ३ प्रतिष्ठागुणत्वार्ने चक्ष्ची                                                                                                                                                                                                          | 1  |
| 🕶 संपद्गणत्वाने श्रोत्रोपासना ध फळ ६                                                                                                                                                                                                    | *  |
| ५ आयँतनगुणत्वाने मनाची उपासना व फळ \cdots 🔻                                                                                                                                                                                             | ,  |
| ६ प्रजातिगुणखाने रेताची उपासना व फळ                                                                                                                                                                                                     | *  |
| <ul> <li>वागादि प्राणानी प्रजापतीस 'आन्होम-ये विसेष्ठ कीण ' असा</li> </ul>                                                                                                                                                              |    |
| प्रश्न केला. त्याचे उत्तर प्रजापनीने 'तुन्दांताल जो बारीर सोहन                                                                                                                                                                          |    |
| गेला असता तें अधिक पापी होतें तो वसिए 'असे दिलें                                                                                                                                                                                        | *  |
| 🗸 वाक् शरीर सोहृन गेळी. वर्षभर बाहेर राहून आळी; व आपल्या                                                                                                                                                                                |    |
| मार्गे सुक्याप्रमाणि सर्व व्यवद्वार चाललेला एकृत शरीरांत प्रविष्ट                                                                                                                                                                       |    |
| बाली                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| -१९ तमेंच चक्ष, श्रोत्र, मन, रेत, योनी उत्क्रमण व प्रवेश केला १९                                                                                                                                                                        |    |
| 🤋 अाण उत्क्रमण ककं लागला त्यासराबर वागादि इतर प्राण स्वस्था-                                                                                                                                                                            |    |
| नापासून च्युत आहे.त्यांनी केलेली प्राणाचा पार्थना-प्राण बलि मागू                                                                                                                                                                        |    |
| लागला १:<br>१४ वागादिकांनीं भाषापत्या गुणांचा बाले-कर दिला. प्राणानें 'अन्त                                                                                                                                                             | ž  |
| व वस्त काय ? म्हणून विचारलें. तेव्हां सर्वभन्न हें अन्त व आयो-                                                                                                                                                                          |    |
| and the same and the same to the                                                                                                                                                                                                        |    |
| पाणोपासकाच्या सर्वात्रभक्षणाविषयीं सविमार व सोपपनिक विचार १६                                                                                                                                                                            |    |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                   | *  |
| ब्राह्मण २ रें (२५-७५)                                                                                                                                                                                                                  |    |
| 🤋 अरुणाचा नातु श्वेतकेतु पंचाळांच्या समेस आला.                                                                                                                                                                                          |    |
| त्या समेला जिंकृन जैवलि राजाकृष्टे आला. राजाने त्याचा गर्व                                                                                                                                                                              |    |
| भोळख्न ' अरे मुला ' असं संबोधन निर्मत्सेना केली. कुद श्वन-                                                                                                                                                                              |    |
| केतुनें हैं। 'भो दे' महटलें. 'पिखाने तुलां शिक्षण दिलें आहे का ?'                                                                                                                                                                       |    |
| असे राजाने विचारलें तेव्हां श्वेतकेत होत्र ! असे बोलला 🔭                                                                                                                                                                                |    |

| र राजाने त्याला रहावयास सांगितलें. पण व्यतकेतु त्या वसर्वाचा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | <b>9</b> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| अनादर करून परत बापाकहे अ ला व 'हेंच का मला तुम्ही सर्व<br>शिकविलेत तें ?' असे बोळ्न राजानें विचारलेले पांच प्रश्न खाने<br>सांगितले                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| ४ ते त्यालाही माहीत नव्हते. म्हणून तो गीतम गाजाकवेच गेला,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4        |
| राजाने सन्दार करतिया व वर्षेत्र में सरक्रमधीलकी करिकार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | *        |
| ५ गीतमार्ने आपल्या मुलाला केलेल्या पांच प्रश्नांची उत्तरें हाच बर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 4        |
| ६ तेव्हां राजानें 'तो देव वरांतील वर आहे तूं ममुख्य वर माग '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | _        |
| अस म्हटल ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 3        |
| <ul> <li>गोतम भानुषदर मजपाशी विपुळ आहे. मला तीच वर या भ<br/>असे बोलला व राजाच्या सूचनेवक्कन तो राजापाशी शिष्यमाना-</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |
| ने गेला.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| <ul> <li>राजा म्हणतो ही विद्या आजपर्यंत कोणाही ब्राह्मणापाशीं नब्हती पण<br/>ती असे म्हणणाऱ्या तुला दिल्यावाच्न कर्से राहबेल !</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| - १३ युलोक, पूर्णन्य, हा लोक, पुरुष व स्ति हेच भामे; त्य एवा आदित्य,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 1        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |
| सवरबर, इत्यादि समिधा, अशा इपकाने पंचामिनिर्णयाच्या तारा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकार्ने पंचाधिनिर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रश्नार्चे उत्तर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | t        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकार्ने पंचाधिनिर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रश्नार्चे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अर्चिरादि मार्ग, त्यार्ने ब्रह्मलोकी गमन व छपनरावस्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकार्ने पंचाधिनिर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रश्नार्वे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अर्चिरादि मार्गे, त्यार्ने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनराष्ट्रित ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप यार्ने के लोकांना जिकतात त्यांचा धमाकि मार्गे                                                                                                                                                                                                                                     |          |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकार्ने पंचाधिनिर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशार्चे उत्तर ४३—५५<br>४—१५अर्चिरादि मार्गे, त्यार्ने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप यार्ने जे लोकांना जिंकतात त्यांचा धुमादि मार्गे<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्द्री मार्गोस न जाणणारे क्षीट-पंतग-संज्ञ-                                                                                                                                                                    |          |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकाने पंचाशिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रश्नाचे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अचिरादि मार्ग, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने के लोकांना जिंकतात लांचा धुमादि मार्ग<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गोस न जाणणारे क्वीट-पंतग-दंश-<br>मशक होतात                                                                                                                                                                        | ,        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकान पंचाधिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशार्च उत्तर ४३-५५<br>४-१५अर्चिरादि मार्ग, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने ले लोकांना जिंकतात त्यांचा धुमादि मार्ग<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गास न जाणणारे कीट-पंतग-दंश-<br>मशक होतात ५७<br>ब्राह्मण दे रें—ज्याला भी महस्वास प्राप्त व्हावें, अर्से बाटन असेल                                                                                               | ,        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा इपकान पंचाधिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशार्चे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अर्चिरादि मार्गे, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने ले लोकांना जिंकतात त्यांचा धुमादि मार्गे<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गोस न जाणणारे क्वीट-पंतग-दंश-<br>मशक होतात १५<br>ब्राह्मण ३ रें—ज्याला भी महत्त्वास प्राप्त व्हावें, असे बाटन असेल<br>त्याने उदगयनांत शक्कपक्षाच्या शम दिवशी बारा हिन                                         | ,        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकान पंचाधिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशाचे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अचिरादि मार्ग, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने ले लोकांना जिंकतात त्यांचा धुमादि मार्ग<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गास न जाणणारे क्षीट-पंतग-दंश-<br>मशक होतात अहासण देरे-ज्याला मी महस्वास पाप्त व्हावें, असे बाटन असेल<br>त्याने उद्गयनांत शुक्रुपक्षाच्या शुम दिवशी बारा दि-<br>वस प्योवती होऊन मन्यसंक्रक कम करावें, असे सा-       | ,        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा इपकान पंचाधिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशाचे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अचिरादि मार्ग, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने के लोकांना जिंकतात त्यांचा ध्मादि मार्ग<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गास न जाणणारे क्षीट-पंतग-दंच-<br>मशक होतात अस्ति क्षीं बाटत असेल<br>त्याने उदगयनांत शुक्रुपक्षाच्या शुभ दिवशी बारा दि-<br>वस पयोवती होऊन मन्यसंज्ञक कर्म करावे, असे सा-<br>गून सर्व इतिकर्तन्यता सांगितली आहे ७५-८६ | ,        |
| सवस्यर, इत्यादि समिधा, अशा रूपकान पंचाधिनर्णयाच्या द्वारा<br>चवथ्या प्रशाचे उत्तर ४३-५५<br>४-१५अचिरादि मार्ग, त्याने ब्रह्मलोकी गमन व अपुनरावृत्ति ५७<br>१६ यज्ञ, दान, तप याने ले लोकांना जिंकतात त्यांचा धुमादि मार्ग<br>व पुनरावृत्ति. या दोन्ही मार्गास न जाणणारे क्षीट-पंतग-दंश-<br>मशक होतात अहासण देरे-ज्याला मी महस्वास पाप्त व्हावें, असे बाटन असेल<br>त्याने उद्गयनांत शुक्रुपक्षाच्या शुम दिवशी बारा दि-<br>वस प्योवती होऊन मन्यसंक्रक कम करावें, असे सा-       | ,        |

# बृहदहण्यत्वे पनिषद्भाष्यार्थ.

# [ मूळ, अर्थ व भाष्य यांसह. ] अध्याय ४ था.

しまるまですり

ॐ तत्सद्ध्यणे नमः।

जनको ह वैदेह आसांचके । अस्य संबन्धः । शारीराद्यानष्टी पुकपात्रिरुद्य प्रत्युद्ध पुनर्द्धदये दिग्भेदेन च पुनः पञ्चधा व्युद्ध हृद्ये
प्रत्युद्ध हृद्यं शरीरं च पुनरन्योन्यपातिष्ठं प्राणादिप व्यवृत्त्यात्मके समानाख्ये जगदात्मिन सूत्र उपसंद्धत्य जगदात्मानं शरीरहृद्वयसूत्रावस्थमातिक्रान्तवान्य औपनिषदः पुरुषो नेति नेतीति व्यपदिष्टः स्
साक्षाच्चोपादानकारणस्वरूपेण च निर्दिष्टो विक्वान्तमानन्दामिति । तस्यव वागादिदेवताद्वारेण पुनराधिगमः कर्तव्य इत्याधिगमनोपायान्तराथोंऽयमारम्मो ब्राह्मणद्वयस्य । आख्यायिका त्वाचारपदर्शनार्था ॥

भाष्यार्थ—( पूर्व अध्यायांत जरूपन्यायांने सिंग्रदानन्द ब्रह्माचा निर्धार केला. आतां वादन्यायांने त्याचाच निर्धार करण्यासाठी पुढचा अध्याय सुक्त करितात—) ' जनको ह वेंदेह आसांचके ' याचा संबंध— शारीरादि आठ पुरुषांचा विस्तारपूर्वक व्यवहार करून, पुनः हृदयांत त्यांचा उपसंहार करून, पुनरापि प्राच्यादि दिशांच्या भेदांने पांच प्रकारे विस्तार-पूर्वक व्यवहार करून, पुनः उथांना परस्परांचे प्रतिष्ठात्व आहे असे हृदय व शरीर यांचा प्राणादि पंचवृत्त्या-

त्मक समानास्य जगदात्मभूत-अञ्याकृत सूत्रीमध्ये उपसंहार करून ज्याने शरीर, हृदय व सूत्र यांच्या अवस्थेस प्राप्त झालेख्या जगदात्म्याचें म्ह० अञ्याकृताचें अतिक्रमेण केलें आहे, ज्याचा 'नेति नेति ' असा निर्देश केला आहे, व जो औपनिषद पुरुष त्याचा साक्षात् व उपादानकारणस्वरूपाने 'विज्ञानमानन्दं ' याप्रमाणें निर्देश केला. ( आतां पुढील दोन ब्राह्मणांचें तात्पर्य सांगतात—) त्याचाच वागादि-कांच्या देवताद्वारा पुनः अवबोध करावा म्हणून अवबोधाच्या दुसंया उपायांसाठीं हा पुढील ब्राह्मणद्वयाचा आरंभ आहे. येथील आस्यायिक आचीर प्रदर्शित करण्यासाठीं आहे.

ॐ जनको ह वैदेह आसांचकेऽथ ह याज-वल्क्य आववाज । तथ्होवाच याज्ञवल्क्य किमर्थमचारीः पश्चानिच्छन्नण्वन्तानिति । उभयमेव सम्राडिति होवाच ॥ १ ॥

अर्थ — जनक वैदेह आसन करिता झाला. ( आपली भेट घेण्या-साठी आलेख्यांस अवकाश देता झाला; त्यासाठी त्यानें एक स्थान व काळ नियत केला, असा भावार्थ. ) तेव्हां याज्ञवल्क्य आला. त्याला जनक म्हणाला—'' याज्ञवल्क्या, कशासाठी आलास ? पश्चंमाठी कीं सूक्ष्मत्रस्तूचा निर्णय होईपर्यंत माझे पश्च ऐकण्यासाठीं ? " त्यावर याज्ञ-बल्क्य म्हणाला, '' राजा मी दोन्हीकरितां आलों आहें " ?

जनको ह वैदेह आसांचक आसनं कृतवानास्थायिकां दत्तवानित्यर्थः । दर्शनकामेभ्यो राज्ञः । अथ ह तस्मिनवसरे याज्ञवल्य आवत्राजाऽऽगतवानात्मनो योगक्षेमार्थं राज्ञो वा विविदेषां दृष्ट्यानुप्रहार्थम् ॥

<sup>9</sup> या सूत्रशब्दाने त्याचे कारण ध्यावें. २ अतिक्रमण म्हण ने गुण व दोष योशी संसंग न पावणें. ३ वागादिकांच्या अग्न्यादिक अधिष्ठानृदेवतांमण्यें बसादृष्टि करणें याच्या द्वारा ४ पूर्वोक्त अन्वय-व्यातिरेकादि साधनांच्या अपेश्लेने दुसऱ्या ५ आचार्यवान् श्रद्धादिसंपन्त पुरुषानें विद्या संपादन करावी, हा आचार.

भाष्यार्थ—' जनको ह वैदेह:-' विदेह देशांचा राजा जनक 'आसां-चक्रें आसन करता झाला. राजाचें दर्शन व्हावें या इच्छेनें आलेस्या लोकांस आस्थायिका-श्रोतृसमूह देता झाला, असा भावार्थ. ( त्यांच्या दर्शनासाठीं एक स्थान करून त्यांना दर्शनाचा अवकाश देता झाला.) ' अथ ह-' त्यांवेळीं ' याज्ञवहक्यः आवत्राज-' याज्ञवहक्य आपस्या योग-क्षेमासाठीं [ म्ह० अप्राप्त वस्तूच्या प्राप्तीसाठीं व प्राप्त वस्तूच्या रक्षणा-साठीं ] किंवा राजाची विविदिया—आत्म्याला जाणण्याची इच्छा—पाहून त्याच्यावर अनुप्रह अरण्यासाठीं आला.

तमागतं याज्ञवल्क्यं यथावत्पूजां कृत्वोवाच होक्तवाच्जनको है याज्ञवल्क्य किमर्थमचारीरागतोऽिम किं पशुनिच्छन्पुनग्प्याहोस्विदण्ब-न्तान्सृक्ष्मान्तान्सूक्ष्मवस्तुनिर्णयान्तान्प्रश्नान्मत्तः श्रोतुमिच्छित्रिति ॥

भाष्यार्थ-' तं-' आंछेल्या त्या याज्ञवल्क्याची यथाविधि पूजा करून ' ह उवाच-' जनक म्हणाळा-'किमर्थमचारीः-' हे याज्ञवल्क्या, कशा-साठी आळा आहेस ? ' पश्चून् इच्छन् अण्यन्तान् इति ' काय पर्यास्या इच्छेने आळा आहेस किंवा मृद्मान्त-सृद्धम वस्तूच्या निर्णयापर्यन्त मज-पासून प्रश्न ऐकण्याच्या इच्छेने आळा आहेस ?

उभयमेव पश्चन्त्रश्रांश्च हे सम्राट् । सम्राडिति वाजपेययाजिनो छिक्कं यश्चाऽऽज्ञया राज्यं प्रशास्ति स सम्राट् तस्याऽऽमन्त्रणं हे स-म्राडिति समस्तस्य वा भारतस्य वर्षस्य राजा ॥ १ ॥

भाष्यार्थ — ' उभयमेव सम्राडिति होवाच-' हे सम्राट्, पशु व प्रश्न या दोघांच्याही इच्छेने आछों आहें. ' सम्राट् ' हें वाजपेय यज्ञ करणाराचें किंग—चित्र आहे, व जो आज़ेने गज्याचें प्रशासन करतो तो सम्राट्. ' हे सम्राट् ' हें त्याचें संबोधन आहे. किंवा समस्त—हिमाल्या-पासून सेतृपर्यंत भारत वर्षदेशाचा राजा. १.

> यत्ते कश्चिदव्यवीत्तन्छृणवामेत्यव्यवीनमे जित्वा दौलिनिर्वाग्यै ब्रह्मेति । यथा मातृमान्पितृमा-

नाचार्यवान्ब्र्यात्तथा तच्छेलिनिरव्यवीद्राग्वे ब्रह्मेत्यवदतो हि कि श्स्यादिति । अव्यवितु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽव्यविदित्ये-कपाद्या एतत्सम्राडिति स व नो ब्रहि याज्ञवल्क्य ॥

अर्थ—'कोणी आचार्य तुला जें सांगता झाला भाहे (तुक्र्या भाचा-र्यानें तुला जें सांगितलें आहे) तें आम्हीं ऐकावें,' असे याक्रवल्क्य म्हणाला. तेव्हां जनक म्हणाला , '' जित्वा या नांवाचा शिकिनाचा पुत्र-शैलिनि मला '' बाक् हेंच ब्रह्म आहे ''असें सांगता झाला.''त्यावर याज्ञवल्क्य म्हणाला ''ज्याप्रमाणें मातृमान् , (ज्या पुत्राला अनुशासन कर-णारी माता आहे तो मातृमान् इत्यादि) पितृमान् व आचार्यवान् पुरुपानें सांगावें त्याप्रमाणें जित्वा शैलिनीनें ' वाक् हेंच ब्रह्म आहे ' असें सांगि-तलें आहे. कारण जो बोलत नाहीं त्याला काय लाग होणार ! परंतु त्यानें तुला त्या ब्रह्माचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितली काय !'' जनक म्हणतो—''मला त्यानें तें सांगितलें नाहीं. '' याज्ञवल्क्य म्हणतो—'' हे राजा, हें एकपाद् ब्रह्म आहे.'' जनक—'' तर मग याज्ञवल्क्या, तूं भाम्हाला सांग.''

> वागेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा प्रज्ञेत्येनदु-पासीत । का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य । वागेव सम्राडिति होवाच । वाचा वै सम्राड्बन्धुः प्रज्ञायत ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्वा-क्षिरस इतिहासपुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्यच्च्यानानि व्याख्या-

## नानीष्ट<sup>्</sup>हुतमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भूतानि वाचैव स-म्राट् प्रज्ञायन्ते ॥

अर्थ—याज्ञ o—'' वाक् हेंच त्यांचे आयतन, आकाश प्रतिष्ठा, 'प्रज्ञा' असे जाणून यांची उपासना करांची." जनक —'' हे याज्ञव-स्वया, प्रज्ञता ती कोणती ?'' 'वाक् हीच प्रज्ञता आहे-' असे याज्ञ-वल्क्य म्हणाला. '' हे सम्राट्, वाक्-नेंच बंधु जाणला जातो. ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामदेत्र, अथर्वाङ्किरस, इतिहास, पुराण, विद्या, उपनिपर्दे, श्लोक, सूत्रें, अनुव्याख्यांनें, व्याख्यांनें, इष्ट, हुत, अशित, पायित, हा लोक, पर लोक, व सर्व भूतें हे राजा, वाक् नेंच जाणली जातात."

> वाग्वै सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं वाग्जहाति सर्वाण्येनं भृतान्यभिक्षरिन्त देवो भृत्वा देवानप्येति य एवं विद्यानेतदुपास्ते। हस्त्यृ-पभ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वै-देहः। स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यत नाननुशिष्य हरेतेति॥ २॥

अर्थ — "हे सम्राट्, वाक् हेंच परं ब्रह्म आहे. याप्रमाणें उपासना करणाऱ्याला वाक् सोडीत नाहीं. सर्व भूतें याच्यावर बिल्डानादिकां-ध्या योगानें उपकार करितात. जो असे जाणणारा उपासना करतो तो येथेंच देव होऊन मरणोत्तर देवांमध्यें लय पावतो." वेदह जनक म्हणाला, " (या विद्यच्या निष्क्रयार्थ) मी तुला ध्या सहस्र गायींत एक हत्ती-सारखा बैल आहे, अशीं एक सहस्र हस्यृष्भ देतों." पण त्यावर

याज्ञवल्क्य म्हणतो .. '' माझा पिता असे समजत असे कीं, शिष्याला कृतार्थ केल्यावाचून त्याच्या पासून धन घेऊं नये. '' २

किंतु यते तुभ्यं कश्चिद्ववीदाचार्योऽनेकाचार्यसेवी हि भवांस्त-च्छृणुवामेति। इतर आह । अव्रवीदुक्तवान्मे ममाऽऽचार्यो जित्वा ना-मतः शिलिनस्यापत्यं शैलिनिर्वाग्वे ब्रह्मेति वाग्देवता ब्रह्मोति । आहे-तरो यथा मातृमान्माता यस्य विद्यते पुत्रस्य सम्यगनुशास्त्र्यनुशास-नक्त्रीं स मातृमान् । अत ऊर्ध्वं पिता यस्यानुशास्ता स पितृमान् । उपनयनादृ्ध्वमा समावर्तनादाचार्यो यस्यानुशास्ता स आचार्यवान । एवं शुद्धित्रयहेतुसंयुक्तः स साक्षादाचार्यः स्वयं न कदाचिदिप प्रामाण्याद्व्यभिचरित स यथा ब्रूयाच्छिण्याय तथाऽसौ जित्वा शैलिनिरुक्तवान्वाग्वे ब्रह्मोति । अवदतो हि कि स्यादिति । न हि मूकस्येहार्थममुत्रार्थं वा किंचन स्यात् ।।

भाष्यार्थ—(राजाप्रत प्रश्न उत्थापित कारतात—) परंतु 'यत्त-तुम्यं०-' जें तुला कोणी आचार्य सांगता झाला, ('कोणी ' असें म्हणण्याचें तात्पर्य सांगतात—)तूं अनेक आचार्यांची सेवा करणारा आहेस, हें प्रसिद्ध आहे. यास्तव त्यांतील एकाद्या आचार्यांचे जें तुला सांगितलें असेल तें आम्हीं ऐकावें. त्यावर राजा म्हणतो-'अब्रवीन्मे जित्वा०-'जित्वा या नांवाचा शिलिनाचें अपत्य शैलिनि हा माझा आचार्य 'वाग्वें ब्रह्म-'वाग्देवता ब्रह्म आहे, असें मला म्हणाला सावर याज्ञवल्क्य म्हणतो—' यथा मातृमान्०-' ज्या पुत्राला यथार्थ अनुशासन-ज्यदेश करणारी माता असते तो मातृमान्; 'पितृमान्-' त्यानंतर पिता ज्याचा अनुशास्ता आहे तो पितृमान्, 'आचार्यवान्-' उपनयनानंतर समावर्त-नापर्यंत आचार्य ज्याचा अनुशास्ता आहे तो आचार्यवान् याप्रमाणें शुद्धित्रयाच्या हेत्ंनीं संयुक्त असा एकादा साक्षात् आचार्य स्वतः प्रामा-ण्यापासून—[ आहत्वापासून—यथार्थ भाषणापासून ] केव्हांही व्यभिचार

<sup>9</sup> हें याज्ञवल्क्याचें म्हणणें आहे, २ हें जनकाचें उत्तर आहे.

पावत नाहीं. त्यानें जसें शिष्याला सांगावें त्याप्रमाणें या जित्वा शैलि-नीनें 'वाग्वे ब्रह्म-' असें सांगितलें आहे. ' अवदतो हि किं स्यात्-' कारण न बोलणाऱ्या पुरुषाला काय लाभ होणार ? ( म्हणून त्यानें तसें सांगितलें.) कारण मुक्याला ऐहिक किंवा पारलेंकिक कोहींच अर्थ मिळत नाहीं.

किंत्वबवीदुक्तवांस्ते तुम्यं तस्य ब्रह्मण आयतनं प्रतिष्ठां च । आय-तनं नाम शरीरम् । प्रतिष्ठा त्रिष्विप कालेपु य आश्रयः । आहेतरो न मेऽब्रवीदिति । इतर आह । यद्येवभेकपादा एतदेकः पादो यस्य ब्रह्मणस्तादिदमेकपाद्ब्रह्म त्रिभिः पादैः श्रन्यमुपास्यमानमपि न फलाय भवतीत्यर्थः । यद्येवं स त्वं विद्वानसन्नोऽस्मभ्यं ब्रह्मि हे याज्ञवन्कयेति ॥

भाष्यार्थ—(पण जिलानें सांगितलेख्या ब्रह्मिबंदोंने आपल्याला कृतकृत्य मानणाऱ्या राजाला याज्ञवल्क्य म्हणाला—) 'अब्रवीत्त ते०-' परंतु
त्यानें तुला त्या ब्रह्माचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितली का ! (आयतन
व प्रतिष्ठा एकच नाहीं, असें सांगतात—) आयतन म्हणजे शरीर व
प्रतिष्ठा म्हणजे तिन्हीं काळांतील जो आश्रय. त्यावर जनक म्हणाला—
'न मेडब्रबीत् इति-' 'मला त्यानें सांगितलें नाहीं.' तेव्हां याज्ञवल्क्य
म्हणाले—'एकपाद्वा एतत्सम्नाडिति-' हे राजा, असे जर असेल तर हें
एकपाद्-च आहे. ज्याचा एकच पाद आहे असे हें एकपाद् ब्रह्म आहे.
तीन पादांनीं शून्य, अशा एकपाद्ब्रह्माची उपासना जरी केली तरी
तें फल देण्यास समर्थ होत नाहीं. 'स व नो ब्रह्मि०-' जर असे असेल तर तूं तें चतुष्पाद् ब्रह्म जाणत असल्यामुलें, हे याज्ञवल्क्या,
आम्हांला सांग.

स चाऽऽइ वागेवाऽऽयतनं वाग्देवस्य ब्रह्मणो वागेव करणमाय-तनं शरीरमाकाशोऽव्याकृताष्यः प्रतिष्ठोत्पत्तिस्थितिल्यकालेषु प्रज्ञेत्ये-नदुवासीत प्रज्ञेतीयमुपनिषद्ब्रह्मणश्चतुर्थः पादः प्रज्ञेति कृत्येनद्ब्रह्मो-पासीत ॥ का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य कि स्वयंमेव प्रज्ञोत प्रज्ञानिर्मित्तं । यथाऽऽयतनप्रतिष्ठे ब्रह्मणा व्यतिरिक्ते तद्वात्किम् । न । कथं तर्हि व गेव सम्राडिति होवाच वागेव प्रश्नेति होवाचोक्तवात्र व्यति का प्रश्नेति ॥

भाष्यार्थ—तो याज्ञवह्क्य म्हणतो—'वागेवायतनं-'वाक्च—वाक्-व देवता, एतद्रूप ब्रह्माचे वाक् हें करणच—इंद्रियच आयतन—शरी असून 'आकाशः प्रतिष्ठा-' अव्याकृतसंज्ञक आकाश हीच उत्पत्ति स्थिति व छय या तिन्ही काळीं प्रतिष्ठा आहे. 'प्रज्ञेत्येनद्रुपासीत-प्रज्ञा असें जाणून याची उपासना करावी. 'प्रज्ञा 'अशी ही 'उप निषद् 'ब्रह्माचा चवथा पाद आहे. 'प्रज्ञा ' असे म्हणून या ब्रह्माची उपासना करावी.

'का प्रज्ञता याज्ञवल्क्य-'हे याज्ञवल्क्या, प्रज्ञता कोणती श स्वतः प्रज्ञा हीच प्रज्ञता को प्रज्ञा जिचें निमित्त आहे ती वाक् हांच प्रज्ञता श व्याप्रमाणें आयतन व प्रतिष्ठा वाक् हून व्यतिरिक्त आहेत त्याप्रमाणें प्रज्ञता व्यतिरिक्त आहे की काय श व्यतिरिक्त नाहीं, तर काय 'वागेव सम्राड्०-' हे राजन्, वाक्-च प्रज्ञा आहे, व्यतिरिक्त नाहीं, असें याज्ञवल्क्य म्हणाला.

कथं पुनर्वागेव प्रज्ञेत्युच्यते । वाचा वै सम्राड्बन्धुः प्रज्ञायतेऽ-स्माकं बन्धुरित्युक्ते प्रज्ञायते बन्धुस्तथर्ग्वेदादि । इष्टं यागिनामित्तं धर्मजातं हुतं होमिनिमित्तं च । आशितमन्नदानिमित्तं पायितं पान-दानिमित्तमयं च लोक इदं च जन्म प्रश्च लोकः प्रतिपत्तन्यं च जन्म सर्वाणि च भूतानि वाचैव सम्राट् प्रज्ञायन्ते ॥

भाष्यार्थ — अहो पण वाक्च प्रज्ञा असे कसे सांगितळे जाते ? 'वा-चा वे सम्राड्०-' हे राजन्, ' हा आमचा किंवा तुमचा बंधु ' असे सांगितळे असतां वाक्-च्या योगानें तो बंधु जाणळा जातो. त्याचपमार्णे भागवेदादिक वाक्च आहे. ' इष्टं-' यागानिमित्तक सर्व धर्म, ' हुतं-' होमानिमित्तक सर्व धर्म, ' आशितं-' अन्नदानिमित्तक सर्व धर्म, 'पा-यितं-' पानदानिमित्तक सर्व धर्म, ' अयं च लोकः ' हें जन्म, ' परश्च लोकः-' पुढें व्यावयाचा जन्म व सर्व भूतें, हे राजा, वाक्-नेंच जा-णलीं जातात.

अतो वाग्वै सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं यथोक्तब्रस्नविदं वाग्जहाति । सर्वाण्येनं भूतान्याभिक्षरन्ति बलिदानादिभिरिह् । देवो भूत्वा पुनः शरीरपातोत्तरकालं देवानप्येत्यपिगच्छति य एवं विद्वानेतदुपास्ते ॥

भाष्यार्थ—यास्तव 'वाग्वे सम्राट्०-' वाक् हेंच 'परमं ब्रह्म' आहे. 'नैनं वाग्जहाति-' या पूर्वोक्त ब्रह्मवेत्त्याळा वाक् सोडीत नाहीं. 'स-वाण्येनं०-' सर्व भूतें याळा या ळोकीं उपहार [फुळांच्या माळा, चंदन, वस्त्रें, अळंकार इत्यादि ] समर्पण करणें यांच्या योगानें अभितः रक्षि-तात. 'देवो भूत्वा०-' जो 'वाक् वे ब्रह्म ' असे जाणणारा त्याची उपासना करतो तो येथें देव होऊन शरीरपात झाल्यानंतर देवांस प्राप्त होतो. [ देवांमध्यें ळीन होतो. ]

विद्यानिष्क्रयार्थं हस्तितुल्य ऋषभो हस्त्यूषभो यस्मिन्गोसहस्रे तद्धस्त्यूषभं सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेह: ॥ स होवाच याज्ञवल्क्य: । अननुशिष्य शिष्यं कृतार्थमकृत्वा शिष्याद्धनं न हरेतेति मे मम पिताऽमन्यत ममाप्ययमेवाभिष्राय: ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—' इस्त्यृषमं ०-' इस्तित्तुल्य—इस्तीसारखा ऋषम - उया स-इस्र गार्थीत आहे तें एक ' इस्त्यृषम ' होय. असे एक सहस्त्र हैस्त्यृ-षम मी तुला देतों, असे वेदेह जनक विशेष्या निष्त्रयार्थ म्हणाला.

'स होवाच०-' पण त्यावर याज्ञवल्क्य म्हणाला—' अननुशिष्य न हरेत०-' शिष्याला उपदेश करून कृतार्थ न करितां शिष्यापासून धन घेऊं नये, असे माझा पिता समजत होता. माझाही हाच अभिप्राय आहे. २.

१ एक सहस्र इनोतारसे खाँड व दहा छक्त गाया, असा इत्यथ.

यदेव ते कश्चिद्बवीत्तच्छृणवामेखब्रवीन्म उदङ्कः शौल्बायनः प्राणो बै ब्रह्मेति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्यात्तथा तच्छी-ल्बायनोऽब्रवीत्प्राणो वै ब्रह्मेत्यप्राणतो हि कि॰्स्यादित्यव्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्र-तिष्ठां न मेऽब्रवीदिति ॥

अर्थ—'में तुला कोणीं सांगितलें असेल, तें आम्ही ऐकूं.' 'शुल्बाचें अपत्य उदंक 'प्राणच ब्रह्म आहे ' असें मला सांगता झाला.' 'ज्या-प्रमाणें एकाद्या मातृमान्, पितृमान्, आचार्यवान् आचार्यानें सांगावें तसेंच तो शोल्बायन 'प्राणों वे ब्रह्म ं असें सांगता झाला. कारण प्राणिकिया न करणाराला काय लाभ होणार ? पण त्यानें तुला स्याचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितलीं का ?' 'नाहीं, मला सांगितली नाहीं.'

एकपाद्या एतत्सम्राडिति स वै नो बृहि याज्ञवल्कय प्राण एवाऽऽयतनमाकाशः प्र-तिष्ठा प्रियमित्येनदुपासीत का प्रियता या-ज्ञवल्क्य प्राण एव सम्राडिति होवाच प्राणस्य वै सम्राट्कामायायाज्यं याजयत्य-प्रतिगृह्यस्य प्रतिगृह्णात्यपि तत्र वधाशद्धं भवति यां दिशमेति प्राणस्येव सम्राट् कामाय॥

अर्थ — 'हे राजा; हें एकपाद् ब्रह्म आहे.' 'तर मग हे याज्ञवस्कया, आम्हांला तें तूंच सांग.' प्राणच आयतन—शरीर असून अव्याकृतास्य आकाश प्रतिष्ठा आहे. 'प्रिय' असे समजून त्याची उपासना करावी.' हे

याज्ञवस्क्या, प्रियता काय आहे. 'हे राजा, प्राणच प्रियता आहे. हे सम्राट्, प्राणाच्याच करितां अयाज्याकडूनही यज्ञन करितां. जो अप्रातिगृह्य-प्रतिग्रह घेण्यास अयोग्य असतो त्याच्यापासून प्रतिग्रह घेतो. ज्या दिशेंस जातो त्या दिशेंत आपल्याटा कोणी मारील, असा वधा-विषयीं साशंक होतो. हे राजा, हें सर्व प्राणाच्याच कामासाठीं होतें. '

प्राणो वै सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं प्राणो ज-हाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरिन्त देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्यानेतदुपास्ते हस्त्यृषभ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः सहोवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ३ ॥

अर्थ—'हे राजन्, प्राणच परम ब्रह्म आहे. याला प्राण सोडीत नाहीं. सर्व भूतें याला उपहारादिकांच्या द्वारा अभितः उपकार करितातः जो याप्रमाणें जाणणारा या ब्रह्माची उपासना करतो तो देव होऊन देवास प्राप्त होतो.' यावर वैदेह जनक म्हणाला '' भी तुला एक सहस्त्र हस्त्यृषम देतों. '' पण तें ऐकून याज्ञवल्क्य म्हणतो '' शिष्याला कृतार्थ केल्याबाचून त्याचें धन घेऊं नये, अर्से माझा पिता समजत असे '' ३.

यदेव ते कश्चिद्वविदुद्ङ्को नामतः शुन्वस्थापत्यं शैनिवायनोऽत्रवीत्पाणो वै त्रक्षेति प्राणा वायुर्देवता पूर्ववत् । प्राण एवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठोपनिपत्प्रियमित्येनदुपासीत । कथं पुनः पियत्वं प्राणस्य वै हे सम्राट् कामाय प्राणस्यार्थायायाव्यं याजयित पतिनादिकमप्यप्रतिगृह्यस्याप्युप्रादेः प्रतिगृह्णात्यपि तत्र तस्यां दिशि वधनिमित्तमाशङ्कं वधाशङ्केत्यर्थो यां दिशमेति तस्कराद्यार्थणां च तस्यां
दिशि वधाशङ्का तकत्त्रसर्वं प्राणस्य प्रियत्वे भवति प्राणस्यैव सम्राट्

कामाय । तस्मात्प्राणे। वे सम्राट् परमं ब्रह्म नैनं प्राणे। जहाति । समानमन्यत् ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ—'यदेव ते कश्चिद्ववीत् ०—' 'उदङ्क ' या नांवाचाशुक्वाचें अपत्र शौक्वायन 'अव्रवीत् ' म्हणाला 'प्राणो वे व्रक्षोति-'
प्राण म्ह० पूर्वीप्रमाणेंच वायु, देवता (पूर्वाच्या पर्यायांत बाक् म्ह०
अग्निदेवता, हें जसें म्हटलें होतें स्प्राप्ताणेंच येथें प्राण क्षणजे वायु
देवता असे समजावें. ) प्राणच आयतन (येथील प्राण हा शन्द
इंदियें या अर्था आहे. इंदियें हें स्पाचें शरीर आहे ) अन्याकृत आकाश
ही प्रतिष्ठा आहे. 'उपनिषद्' 'प्रिय' अशी याची उपासना करावी.
प्राणाचें प्रियत्व कसें ? हे राजन्, प्राणाच्याच कामासाठीं—प्राणाच्या
प्रयोजनासाठी पतित (अकुलीन) इस्पादिक अयाज्याचेंही यजन
करवितो. उप्रादि अप्रतिगृह्यांपासूनही प्रतिग्रह वेतो. तस्करादिकांनी
भरलेखा ज्या दिशेस जातो त्या दिशेत त्याला वधनिमित्तक आशंका
होते. (तेथें तो वधाशंक होतो.) हें सर्व प्राणाच्या प्रियत्वामुळें होतें.
हे सम्राट्, प्राणाच्याच कामासाठीं होतें. यास्तव हे राजन्, प्राणच पर
व्रह्म आहे. त्याला प्राण सोडीत नाहीं. बाकी सर्व न्याख्यान पूर्वीप्रमाणेंच जाणावें. ३.

यदेव ते कश्चिदब्रवीत्तच्छृणवामेत्यब्रवीन्मे बर्कुर्वाष्णिश्चक्षुर्वे ब्रह्मेति यथा मातृमान्पितृमा-नाचार्यवान्बृयात्तथा तद्वाष्णोऽब्रवीच्चक्षुर्वे ब्र-ह्मोत्यपश्यतो हि कि स्रयादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽब्रवीदिति ॥

े अर्थ — 'कोणी आचार्य तुला जें कांहीं बोलला असेल तेंच आम्ही ऐकूं.' 'बृष्णाचें अपत्य बर्कु 'चक्कुर्वें ब्रह्म ' असें सणाला.' 'जसें मातृ- मान् पितृमान्, आचार्यवान् सांगतो तसेंच 'चक्कुर्वे ब्रह्म ' हें बार्ष्ण बोछ्छा. कारण न पाहणाऱ्याछा काय होणार ? पण त्यानें तुछा याचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितछी का ?' 'मछा सांगितछी नाहीं.'

एकपाद्या एतत्सम्राडिति स वै नो बृहि याज्ञवल्क्य चक्षुरेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा सत्यिमत्येनदुपासीत का सत्यता याज्ञवल्क्य चक्षुरेव सम्राडिति होवाच चक्षुषा वै सम्राट् पत्रयन्तमाहुरद्राक्षीरिति स आहाद्राक्षमिति तत्सत्यं भवति ॥

अर्थ—' हे राजा, हें एकपाद् ब्रह्म आहे.' ' हे याज्ञवस्त्रया, तूंच आहांस सीग.' 'चक्षु हेंच आयतन-शरीर व अन्याकृत आकाश ही त्रिकाली प्रतिष्ठा आहे. ' सत्यं ' अशी त्याची उपासना कराबी.' 'हे याज्ञवस्त्रया, सत्यता कोणती ?' 'हे सम्राट्, चक्षु हीच सत्यता,' असे याज्ञवस्त्रय म्हणाला. 'हे राजा, चक्षुनें पाहणाराला म्हणतात की तूं पाहिलेंस का ? व तो म्हणतो—होय मीं पाहिलें. तेंच सत्य होतें.'

चक्षुर्वे सम्राट् परमं बहा नैनं चक्षुर्जहाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरित देवो भूत्वा दे-वानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृप-भ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति॥ ४॥

अर्थ-'हे सम्राट्, चक्षु हेंच परम ब्रह्म भाहे. त्याका चक्षु सोडीत नाही. सर्व भूतें याच्यावर सर्वतः उपकार करितात. जो असे जाण- णारा याची उपासना करितो तो देव होऊन देवांस प्राप्त होतो.' भी एक सहस्र हस्यृषम तुला देतों,' असे वैदेह जनक म्हणाला. पण शिष्याला कृतार्थ केल्यावाचून त्याच्यापासून धन घेऊं नये असे माझा पिता समजत होता ' असे याज्ञवल्क्य बोल्ला. ४.

यदेव ते कश्चिद्वर्क्करिति नामतो वृष्णस्यापत्यं वाष्णंश्वश्चर्वे ब्रह्मेत्या-दित्यो देवता चश्चुष्युपनिषत्सत्यम् । यस्माच्छ्रोत्रेण श्रुतमनृतमिष स्यात्र तु चश्चषा दृष्टम् । तस्माद्दै सम्राद् पर्यन्तमाहुरद्राश्चीस्त्वं ह-स्तिनमिति स चेदद्राक्षमित्याह । तत्सत्यमेव भवति । यस्त्वन्यो बृ्-याद्हमश्रीषमिति । तद्व्यभिचरति । यत् चश्चुषा दृष्टं तद्व्यभिचा-रित्वात्सत्यमेव भवति ॥ ४ ॥

भाष्यार्थ—' यदेव ते कश्चित् अ' ' बर्कु ' या नांबाचा बृष्णाचें अपस्य वार्ष्ण. ' चश्चुर्वे ब्रह्म ' आदित्य देवता. चश्चंत सत्य हें उपनिषद् आहे. ( चश्चुर्वह्माचें सत्यत्व सिद्ध करितात-) ज्याअधीं कानानें ऐकडेळें खोटें ही असं शकतें. पण नेत्रानें पाहिळेळें खोटें होणें शक्य नाहीं. म्हणूनच हे राजा, पाहणाऱ्यास ' तं हचीळा पाहिळेंस का,' असें विचारतात. त्यानें जर ' होय पाहिळें ' असें म्हटळें तर तें सत्यच होतें. पण जो दुसरा ' मीं ऐकळें ' असें ह्मणतो त्याचें झणणें कदाचित् खोटेंही ठरतें. पण जें चश्च्नें पाहिळें तें अञ्यभिचारी असल्या मुळें सत्यच होतें. ४.

यके ते कश्चिद्द वित्त च्छूणवामेत्य विश्वित मर्दभीविपीतो भारद्वाजः श्रोतं वे बहोति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्व्यात्तथा तः द्वारद्वाजोऽववीच्छ्रोत्रं वे बहोत्यशृण्यतो हि कि स्यादित्य वित्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रशितं न मेऽववीदिति॥

1

1

17

अर्थ—' कोणी आचार्यानें तुला जें सांगितलें अतेल तेंच ऐकूं.' 'भारद्वाज गोत्राचा गर्दभीविपीत मला 'श्रोत्रं वै ब्रह्म' असें सांगता झाला.' ' ज्याप्रमाणें एकाद्या मातृमान, पितृमान, आचार्यवान आचार्यानें सांगावें तसेंच 'श्रोत्रं वै ब्रह्म 'हें भारद्वाज बोल्ला. कारण जो न ऐकणारा त्याला काय होणार ! पण त्यानें तुला त्याचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितली का !' 'त्यानें सांगितली नाहीं.'

एकपादा एतत्सम्राडिति स वै नो बृहि याज्ञवल्क्य श्रोत्रमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रति-ष्ठाऽनन्त इत्येनदुपासीत काऽनन्तता याज्ञ-वल्क्य दिश एव सम्राडिति होवाच तस्माढे सम्राडिप यां कां च दिशं गच्छिति नैवास्या अन्तं गच्छत्यनन्ता हि दिशो दिशो वै सम्राट् श्रोत्रम्॥

अर्थ— हे राजन्, हें एकपाद ब्रह्म आहे.' 'तर मग हे याझवस्क्या, तूंच तें मला सांग.' 'श्रोत्रच व्याचें आयतन व आकाश प्रतिष्ठा आहे. ' अनन्त ' अशी याची उपासना कराबी. ' 'हे याझवस्क्या, अनन्तता कोणती ?' 'हे सम्राट्, दिशा हीच अनन्तता आहे,' असे तो म्हणाला 'त्यामुळेंच हे राजन्, मनुष्य कोणत्याही दिशेला जावी, तिच्या अन्तास पोंचत नाहीं. कारण दिशा अनन्त आहेत. हे राजा, दिशा हैंच श्रोत्र आहे.'

श्रोत्रं वें सम्राट् परमं बहा नैन श्रोत्रं ज-हाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरन्ति देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्वानेतदुपास्ते हस्त्यृ-

## षभ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ५॥

भर्थ—'हे सम्राट्, श्रोत्रच परम ब्रह्म आहे. जो भर्से जाणणारा याची उपासना करितो त्याला श्रोत्र सोडीत नाहीं. सर्व भूतें त्यावर सर्वतः उपकार करितात. तो येथेंच देव होऊन देवांस प्राप्त होतो.' तेव्हां वैदेह जनक म्हणाला ''मी एकसहस्त्र हस्यूषभ देतों.'' पण याज्ञवस्क्य म्हणतो—'' माझा पिता—'शिष्याला कृतार्थ केस्यावाचून त्याच्यापासून धन घेऊं नये,' असे समजत होता.'' ५.

यदेव ते गईभीविपीत इति नामतो भारद्वाजो गोत्रतः श्रोत्रं वै ब्रह्मेति । श्रोत्रे दिग्देवताऽनन्त इत्येनदुपासीत । काऽनन्तता श्रोतस्य । दिश एव श्रोत्रस्याऽऽनन्त्यं यस्मात्तस्माद्धे सम्राट् प्राचीमुदीची वा यां कांचिदपि दिशं गच्छिति नैवास्या अम्तं गच्छिति कश्चिदपि । अतोऽन्नता हि दिशः । दिशो वै सम्राट् श्रोत्रम् । तस्मादिगानन्त्यमेव श्रोत्रस्याऽऽनन्त्यम् ॥ ५ ॥

भाष्यार्थ—' यदेव ते-' गर्दभीविपीत या नांवाचा गोत्रानें भारद्वाज-'श्रोत्रं वै ब्रह्मोति-' श्रोत्र म्ह० दिक्—देवता. ' अनन्त ' अशी त्याची उपासना करावी. ' का अनन्तता श्रोत्रस्य-' श्रोत्राची अनन्तता कोणती? ज्याअर्थी दिशा हेंच श्रोत्राचें आनन्त्य आहे त्याअर्थींच हे राजा, कोणीही पूर्व, उत्तर इत्यादि कोणत्याही दिशेला जरी गेला तरी तिच्या अन्तास जात नाहीं. यास्तव दिशा अनन्त—अन्तरहित आहेत आणि हे राजन्, दिशा हेंच श्रोत्र आहे. तस्मात् दिशांचें आनन्त्य हेंच श्रोत्राचें आन्त्र्य आहे. ५.

> यदेव ते कश्चिद्ज्ञवीत्तच्छृणवामेत्यव्रवीन्मे सत्यकामो जाबालो मनो वै ब्रह्मेति यथा

मातृमान्पितृमानाचार्यवान्ब्र्याचथा तज्जा-बालोऽब्रवीन्मना वै ब्रह्मेत्यमनसो हि कि स्-स्यादित्यब्रवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्रतिष्ठां न मेऽब्रवीदिति ॥

अर्थ — 'जें तुला कोणी आचार्य सांगता झाला तेंच आम्ही ऐकूं.' 'ज-बालेचें अपस्य—जाबाल सत्यकाम ' मनो वे ब्रह्म.' असे सांगता झाला.' 'मातृमान्, पितृमान् व आचार्यवान् अशा आचार्यानें जसें सांगार्वे त्याचप्र-माणें 'मनो वे ब्रह्म ' हें जाबाल बोलला कारण मनानें शून्य असणाराला काय लाम होणार ? पण त्यानें तुला त्याचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितली का?' 'त्यानें मला सांगितली नाहीं.'

एकपाद्या एतत्सम्राडिति स वै नो बृहि याज्ञवल्क्य मन एवाऽऽयतनमाकाशः प्र-तिष्ठाऽऽनन्द इत्येनदुपासीत काऽऽनन्दता याज्ञवल्क्य मन एव सम्राडिति होवाच मनसा वै सम्राट् स्त्रियमभिहार्यते तस्यां प्र-तिरूपः पुत्रो जायते स आनन्दः ॥

अर्थ—'हे राजन्, हें एकपाद् ब्रह्म आहे.' 'तर मग हे याज्ञवल्नया, तूंच तें मछा सांग.' 'मन हेंच त्याचें आयतन. अव्याक्रताकाश प्रतिष्ठा आहे. ' आनन्द ' अशी त्याची उपासना करावी.' 'हे याज्ञवल्क्या,आ- मन्दता कोणती ?' 'हे सम्राट्, मन हीच आनन्दता आहे. हे राजन्, मनानेंच स्त्रीची इच्छा करतो. तिच्यामध्यें प्रतिरूप—अनुरूप पुत्र उत्पन्न होतो. तो आनंदाचा हेतु आहे.'

मनो वै सम्राट् परमं बहा नैनं मनो ज-हाति सर्वाण्येनं मूतान्यभिक्षरिनत देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्यानेतदुपास्ते हस्त्यु-षभ सहस्रं ददामीति होवाच जनको वै-देहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽम-न्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ६ ॥

अर्थ—' हे राजन्, मनच परम ब्रह्म आहे. जो असे जाणणा त्याची उपासना करती त्याला मन सोडीत नाहीं. सर्व भूतें याच्याव सर्वप्रकारें उपकार करितात व तो येथेंच देव होऊन मेस्यावर देव। प्राप्त होतो.' वैदेह जनक म्हणाला '' मी तुला एक सहस्त्र हस्यृष देतों. '' पण त्यावर याज्ञवल्क्य म्हणतो—'शिष्याला उपदेशानें कृत। केल्यावाचून त्याचें धन घेऊं नये, असे माझा पिता समजत होता.' ६.

सत्यकाम इति नामतो जबालाया अपत्यं जाबालः । चन्द्रमा व निस देवता । आनन्द इत्युपनिषत् । यस्मान्मन एवाऽऽनन्दस्तस्य न्मनसा वै सम्राट् स्वियमभिकामयमानोऽभिहार्यते प्रार्थयत इत्यर्थः तस्माद्यां स्वियमभिकामयमानोऽभिहार्यते तस्यां प्रतिरूपोऽनुरूपः पु जायते स आनन्दहेतुः पुत्रः स येन मनसा निर्वर्त्यते तन्मन आनन्दः॥

भाष्यार्थ — सत्यकाम या नांवाचा जवाळेचें अपत्य जाबाळ. चंद्र ही मनांतीळ देवता. आनन्द हें उपनिषद् ज्याअधीं मनच आन आहे त्याअधीं हे राजा, मनानेंच स्त्रीची अभिकामना करणारा 'वि अभिहार्यते-' स्त्रीळा आपल्याकडे आणवितो—तिची प्रार्थना—इच्छा व तो, असा भावार्थ तस्मात् ज्या स्त्रीची अभिकामना करणारा ति आणवितो 'तस्यां प्रतिहृद्धः' तिच्या ठिकाणीं अनुहृद्ध पुत्र उर होतो. 'स आमन्दः-' तो पुत्र आनंद म्ह० आनन्दाचा हेतु अ ( तथापि मनाला भानन्दत्व कर्से ? तें सांगतात –) तो भानन्दहेतु पुत्र ज्या मनाकडून केला जातो तें मन भानन्द होय ६.

> यदेव ते कश्चिदबवीत्तच्छृणवामेत्यबवीनमें विदग्धः शाकल्यो हृदयं वे ब्रह्मोति यथा मातृमान्पितृमानाचार्यवान्बृयात्तथा तच्छा-कल्योऽबवीद्हृदयं वे ब्रह्मेसहृदयस्य हि कि स्यादित्यबवीत्तु ते तस्याऽऽयतनं प्र-तिष्ठां न मेऽबवीदिति ॥

अर्थ—'कोणीं भाचार्यानें तुला जें सांगितलें असेल तेंच आग्हीं ऐक-तों.' ' विदग्ध शाकस्य मला 'हृदयच ब्रह्म आहे' असें सांगता झाला.' 'ज्याप्रमाणें मातृमान्, पितृमान् व आचार्यवान् गुरूनें सांगावें तसेंच'हृदयं वै ब्रह्म 'हें शाकस्य बोलला. कारण ज्याला हृदयच नाहीं त्याला काय होणार ? पण त्यानें तुला त्याचें आयतन व प्रतिष्ठा सांगितली का ?' 'त्यानें मला तें सांगितलें नाहीं.'

एकपाद्वा एतत्सम्राडिति स वै ना ब्रूहि या-ज्ञवल्क्य हृदयमेवाऽऽयतनमाकाशः प्रतिष्ठा स्थितिरित्येनदुपासीत का स्थितता याज्ञ-वल्क्य हृदयमेव सम्राडिति होवाच हृदयं वै सम्राट् सर्वेषां भूतानामायतन हृदयं वै सम्राट् सर्वेषां भृतानां प्रतिष्ठा हृदये ह्येव सम्राट् सर्वोषां भूतानां प्रतिष्ठा हृदये ह्येव सम्राट् सर्वाणि भूतानि प्रतिष्ठितानि भवन्ति ॥ अर्थ—'हे राजा,हें एकपाद ब्रह्म आहे' 'तर मग हे याज्ञवल्कया, तूंच आग्हांछा सांग.' 'हृदय हेंच त्याचें आयतन व अव्याकृताख्य आकाश ही प्रतिष्ठा आहे. 'स्थिति' अशी याची उपासना करावी.' 'हे याज्ञवल्क्या, स्थितता काय आहे?' 'हे राजा, हृदय हीच स्थितता आहे,' असें मुनिम्हणाछा. 'हे राजा, हृदय हेंच सर्व भूतांचें आयतन आहे. हे सम्राट्, हृदयच सर्व भूतांची प्रतिष्ठा आहे. कारण हे राजन्, हृदयांतच सर्व भूतें प्रतिष्ठित आहेत.'

हृदयं वै सम्राट् परमं ब्रह्म नन सहयं जिन्हाति सर्वाण्येनं भूतान्यभिक्षरिन्त देवो भूत्वा देवानप्येति य एवं विद्यानेतदुपास्ते हरत्यु- षम सहस्रं ददामीति होवाच जनको वै- देहः स होवाच याज्ञवल्क्यः पिता मेऽमन्यत नाननुशिष्य हरेतेति ॥ ७ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थीष्यायस्य प्र-थमं ब्राह्मणम् ॥ १ ॥

अर्थ—'हे राजन्, हृदयच परम ब्रह्म आहे. जो असे जाणणारा याची उपासना करतो त्याला हृदय सोडीत नाहीं. सर्व भूतें याध्यावर सर्वतः उपकार करितातः तो येथेंच देव होऊन शरीरपातानंतरही दे-वांस प्राप्त होतो.' वैदेह जनक ' सहस्र हस्त्यृषभ देतों 'असे म्हणालाः पण याज्ञवल्क्य म्हणाला '' शिष्याला शिकवून कृतार्ध केल्यावाचून स्थाचें धन घेऊं नये '' असे माझा पिता समजत असे. ७ (१)

विद्ग्धः शाकल्यो इद्यं वै ब्रह्मोति । इद्यं वै सम्राट् सर्वेषां भू-तानामायतनम् । नामरूपकर्मात्मकानि हि भूतानि इद्याश्रयाणीत्य-वोचाम शाकल्यबाह्मणे हृद्यप्रतिष्ठानि चेति । तस्माद्हृद्ये द्वाव स-म्राट् सर्वाणि भूतानि प्रतिष्ठितानि भवन्ति । तस्माद्हृद्यं स्थितिरि- त्युपासीत इत्ये च प्रजापतिर्देवता ॥ ७ ॥ इति श्रीवृहदारण्यकोप-निषद्भाष्ये चतुर्थाध्यायस्य प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १ ॥

भाष्यार्थ — विद्म्य शाकल्य ' हृदयच ब्रह्म आहे ' ( असे सांग-ता झाला. ) हे राजन्, हृदयच सर्व भूतांचें आयतन आहे. ( हृदयाला सर्वभूतायतनत्व व तत्पतिष्ठात्व कसें तें सांगतात—) नाम रूप कमी-रमकच असलेलीं भूतें हृदयाचा आश्रय करून राहणारीं आहेत, असें आम्हीं तिसऱ्या अध्यायांतील शाकल्यबाह्मणांत सांगितलें आहे. तसेंच, तों हृदयप्रतिष्ठित आहेत, हें ही सांगितलें आहे. शाकल्य बाह्मणांतील न्यायच येथें लागू असल्यामुलें हे सम्राट्, सर्व भूतें हृदयांतच प्रतिष्ठित होतात. (याप्रमाणें सर्व भूतांचें हृदयप्रतिष्ठितत्व सिद्ध झालें असतां फलित सांगतात—) तस्मात् हृदय हीच स्थिति आहे, असे मानून त्याची उपासना करावी. हृदयांत प्रजापित देवता आहे ७. (१) हित श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या चवध्या अध्यायाचे पहिलें बाह्मण समाप्त साले.

जनको ह वैदेहः कूर्चादुपावसर्पन्नुवाच न-मस्तेऽस्तु याज्ञवल्क्यानु मा शाधीति स होवाच यथा वै सम्राण्महान्तमध्वानमेष्य-न्त्थं वा नावं वा समाददीतैवमेवैताभिरुप-निषद्भिः समाहितात्माऽस्यैवं वृन्दारक आढ्यः सन्नधीतवेद उक्तोपनिषत्क इतो विमुच्यमानः क गामिष्यसीति नाहं तद्भग-वन्वेद यत्र गामिष्यामीत्यथ वै तेऽहं तद्ध-क्ष्यामि यत्रगमिष्यसीति व्रवीतु भगवानिति १

भर्थ —वैदेह जनक विशेषप्रकारच्या आसनावरून उठून या वन् स्क्यासमीप शिष्यभावानें जाऊन म्हणाळा—'' हे या ज्ञवस्क्या, तुका नमस्तार असो. मटा अनुशासन -उपदेश कर. '' तेव्हां तो याज्ञवस्क्य म्हणाटा—'' हे सम्राट्, दूर मार्गास—दूर प्रदेशास जाणारा ज्याप्रमाणें रथ किंवा नाव घेतो त्याप्रमाणें तूं या उपनिषदांनी—उपासनांनी समाहितचित्त आहेस. तसाच पूज्य, श्रीमान्, वेदाध्ययन केळेळा, व ज्याळा आचार्यांनी उपनिषदें—उपासना--सांगितळी आहेत असा आहेस. पण या देहांतून निधून जाणारा तूं कोठें जाशीळ ?'' 'भगवन्, मी कोठें जार्वन तें जाणत नाहीं.' 'तूं कोठें जाशीळ तें मी तुळा सांगतें.' 'भगवान् मळा सांगोत.' १

जनको ह वैदेहः । यस्मात्सविशेषणानि सर्वाणि ब्रह्माणि जानाति याज्ञवल्क्यस्तस्मादाचार्यकत्वं हित्वा जनकः कूर्चादासनविशेषादुत्था-योप समीपमंवसर्पन्पादयोर्निपतित्रत्यर्थः । उवाचोक्तवाञ्चमस्ते तुभ्य-मस्तु हे याज्ञवल्क्यानु मा शाध्यनुशाधि मामित्यर्थः । इतिशब्दो वाक्यपरिसमाप्त्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—( पूर्व ब्राह्मणांत ज्ञानाचीं साधनें, अशी कांही उपासनें सांगितछीं. आतां त्या उपासनांनीं जाणण्यास योग्य असलेल्या ब्रह्माचें ज्ञान जागरादि अवस्थांच्या द्वारा करून देण्यासाठीं पुढील ब्राह्मणाचें अवतरण घेतात—) ' जनको ह वैदेहः ' (शिष्यत्वाच्या विरोधी असलेल जानकाचा ज्ञानित्वाभिमान गेला असतां तो याज्ञवल्क्यास शिष्य-भावानें शरण गेला असें श्रुति दाखविते.—) ज्याअधीं याज्ञवल्क्य सर्व विशेषणगुक्त ब्रह्मांना जाणत होता त्याअधीं जनक आपळें आचार्य-कत्व-ज्ञानित्वाभिमान -सोडून 'कूर्चादुपावसर्पज्ञवाच —' कूर्च म्हणजे विशेषप्रकारचें आसन, त्यावरून उठून 'उप-' म्हणजे समीप 'अवसर्पन—' जाणारा म्ह० पायांवर पडणारा असा मावार्थ. 'उवाच-' म्हणाला. 'नमस्ते०-' हे याज्ञवल्क्या, तुला नमस्कार असो (या नमस्कारोक्तीचा उद्देश काय तें सागतात—) 'अनु मा शाधि इति—' मला अनुशासन कर, असा इत्यर्थ. या वाक्यांतील शेषटचा 'इति ' शब्द वाक्यसमाण्यर्थ आहे.

स होबाच याज्ञवल्क्यो यथा वै छोके हे सम्राड् महान्तं दीर्घ-मध्वानमेष्यन्गमिष्यन्रथं वा स्थलेन गमिष्यनावं वा जलेन गमिष्य-

९ भी ज्ञानी आहें ' असा अभिमान.

न्समाददीत । एवमेवैतानि ब्रह्माण्येताभिकपनिपद्भिर्युक्तान्युपासीनः समाहितात्माऽस्यत्यन्तमेताभिकपीनपद्भिः संयुक्तात्माऽसि । न केवलः मुपनिषत्समाहित एवं वृन्दारकः पूज्यश्चाऽऽक्ताश्चेश्वरो न दिद्र इत्यर्थः । अधीतवेदोऽधीतो वेदो येन स त्वमधीतवेद उक्ताश्चोपनि-षद आचार्येस्तुभ्यं स त्वमुक्तोपनिपत्कः ॥

भाष्यार्थ--(याज्ञवल्क्य अभीष्ट असलेकें अनुशासन करण्यासाठीं पूर्वाचें ज्ञान मुख्य फल देणारें नाहीं, असें सांगून-आत्मज्ञानच परम फलाचें साधन आहे, असें जाणवृत त्याविषयींच राजाची जिज्ञासा उत्पन्न करि-तात-) 'स होवाच याज्ञवल्क्यः-' तो याज्ञवल्क्य म्हणाला-'यथा वे-' ज्याप्रमाणें कोकांत हे 'सम्राट्,' 'महान्तं-'म्ह० दीर्घ 'अध्वानं' मार्गास 'एज्यन्' जाणारा 'रथं वा नावं वा समाददीत-' स्थलानं जाणारा रथास किंवा जलानं जाणारा नावेस वेतो, 'एवमेताभिरुप-निषद्गिः युक्त आहेत. त्या उपनिषदांनीं युक्त आहेत. त्या उपनिषदांनीं युक्त असलेल्या या अप्राचें उपासन करणारा तूं 'समाहितात्मासि-' समाहिताचित्त आहेस, या उपनिषदांनीं संयुक्तात्मा आहेस. केवल उपनिषदसमाहितच नव्हेस तर 'एवं-' त्याचप्रमाणें 'वृन्दारकः ' पूज्य व 'आढ्यः-' ईश्वर आहेस, दरिद्र नव्हे, असा भावार्थः 'अधीतवेदः ' उयार्ने वेदाचें अध्ययन केळें आहे तो तूं अधीतवेद आहेस. 'उक्तीपनिष्तकः ' आचार्यांनीं ज्या तुला उपनिषदें सांगितकीं आहेत तो तूं उक्तीपनिष्तक आहेस.

एवं सर्वविभूतिसंपन्नोऽपि सन्भयमध्यस्य एव परमात्मज्ञानेन विनाऽकृतार्थ एव तावदिद्यर्थः । यावत्परं ब्रह्म न वेत्सि । इतोऽस्मा-देहाद्विमुच्यमान एताभिनौरथस्थानीयाभिः समाद्दितः क कस्मिन्ग-मिष्यासि किं वस्तु प्राप्त्यसीति ॥ नाहं तद्वस्तु भगवनपूजाबन्वेद जाने यत्र गमिष्यामीति । अथ यद्येवं न जानीपे यत्र गतः कृतार्थः स्या अहं वे ते तुभ्यं तद्वक्ष्यामि यत्र गमिष्यमीति । ब्रवीतु भगवा-निति । यदि प्रसन्नो मां प्रति । त्रृणु ॥ १ ॥

भाष्यार्थ—(मी जर या सर्व गुणांनी संपन्न असेन तर कतार्थेष आहें, मग मछा काहीं कर्तव्य राहिकें नाही, अशी आशंका षेत्रक सांगतात ) याप्रमाणें तुं सर्व विभूतींनी संपन्न जरी असकास तरी भयाच्या मध्येंच आहेस. परमात्मज्ञानावाचून तुं अकृतार्थेच आहेस, असा जांवर परम्राह्माछा जाणत नाहींस तोंवर अकृतार्थेच आहेस, असा भावार्थ. (याप्रमाणें याज्ञवह्मय राजाची जिज्ञासा उत्पन्न करून सांछा विचारतात -) 'इतो विमुच्यमान:-' या देहापासून विमुक्त होणारा तुं नौका, रथ, इत्यादिकांच्या स्थानी असळेल्या या साध्यनांनी समाहित होत्साता 'क गमिष्यसि-' कोठें जाशीछ ! (पण परमाण्याकडे जाण्यास गतींची अपेक्षा नसल्यामुळें प्रश्नाचा विवक्षित अर्थ धोडक्यांत सांग-तात-) कोणत्या वस्तूछा प्राप्त होशींक!

'नाहं तद्भगवन्०-' हे पूज्य गुरो जेथें भी जाईन ते जाणत नाही. (राजानें स्वतःचें अञ्चल व्यक्त करून शिष्यत्व स्वीकारकें असती याञ्चवस्वय प्रत्युक्ति व्यक्त करितात--) 'अथ वे ते०' जर याप्रमाणें जेथें गेळेळा असा तूं कृतार्थ होशीक हें जाणत नाहींस तर मीच तुळा तूं जेथें जाशीक तें सागेन, 'बवीतु भगवानिति-' जर मजबर प्रसन्न असाळ तर आपण पूज्यच मका सागा. ऐक तर है.

इन्घो ह वै नामैष याऽयं दक्षिणेऽक्षन्पुरुपस्तं वा एतमिन्ध सन्तमिन्द्र इत्याचक्षते परो-क्षेणव परोक्षप्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षद्वियः र

अर्थ—'इन्ध 'या नांवाचा हा पुरुष आहे की जो दक्षिण नेत्रांत विशेषतः स्थित आहे. पण तो हा याप्रमाणें इन्ध असतांना परोक्षट्यी-नेंच खाळा इंद्र असें म्हणतात. कारण देवांना परोक्ष नांवच प्रिय असतें व प्रसक्ष नांवाचा ते द्वेष करणारे असतात. २

इन्बो ह वै नाम । इन्घ इस्येत्रंनामा । यशकुर्वे ब्रह्मेति पुरोक्त भादित्यान्तर्गतः पुरुषः स एष बोऽयं दक्षिणेऽश्रमक्षणि विशेषेण व्यवस्थितः । स च सत्यनामा । तं वा एतं पुरुषं दीप्तिगुणत्वातप्रत्यक्षं नामास्येन्ध इति तिमन्धं सन्तिमिन्द्र इत्याचक्षते परोक्षेण । यस्मात्प-रोक्षप्रिया इव हि देवाः प्रत्यक्षाद्विपः प्रत्यक्षनाममहणं द्विषन्ति । एष त्वं वैश्वानरमात्मानं संपन्नोऽसि ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—(विश्व-तेजस-प्राज्ञांचा अनुवाद करून तुरीय ब्रह्म दाख-विण्यासाठीं प्रथम विश्वाचा अनुवाद करिताबः-) 'इन्दो ह वे नाम-' 'इन्द्र्य ' अशा नांवाचा. (कोण तो !) जो 'चश्चवें ब्रह्म ' असे म्हणून गेल्या अध्यायांत सांगितछेला आदित्यांतील पुरुष तो हा की 'योऽयं दक्षिणेऽश्वन्पुरुषः-' जो हा पुरुष उजन्या नेत्रांत विशेषेंकरून व्यवस्थित आहे. (तोच पूर्वांच्या ब्राह्मणांतहीं प्रस्तुत आहे, असे सांग-तातः-) व तो 'सत्य ' या नांवाचा आहे. (या प्रकृत पुरुषाविषयीं विद्वानांची संमित सांगतातः-) 'तं वे एतं०-' लाच या पुरुषाला, (व्याचें इंघत्व साधतातः-) दीति या गुणामुळे त्याचे प्रस्थक नांव 'इन्द्र्य ' असे आहे; याप्रमाणें 'इंघ ' असलेस्या त्याच पुरुपाला'इन्द्र' असे परोक्षवृत्तीनेच म्हणतात. कारण 'परोक्षवियाइव०-'देव जणुका-य परोक्षव्रिय असतात. 'प्रत्यक्षद्विषः-' प्रसक्षनामप्रहणाचा देव करि-तात. हा तुं वैश्वानर आत्यास संपन्न-प्राप्त झाला आहेस. २.

अथैतद्वामेऽक्षाण पुरुषरूपमेषाऽस्य फ्ली विराट् तयोरेष सप्स्तावो य एपोऽन्तर्हदय आकाशोऽथैनयोरेतद्र य एपोऽन्तर्हदये लोहितपिण्डोऽथैनयोरेतत्प्रावरणं यदेतदन्त-र्हदये जालकभिवाथैनयोरेषा सृतिः संचरणी येषा हृदयाद्र्ध्वा नाडगुचरति यथा केशः सहस्रधा भिन्न एवमस्येता हिता नाम

## नाड्योऽन्तर्हद्ये प्रतिष्ठिता भवन्त्येताभिर्वा एतदास्रवदास्रवति तस्मादेष प्रविविक्ताहार-तर इवैव भवत्यस्माच्छारीरादात्मनः ॥३॥

अर्थ--आतां डाज्या नेत्रांत हें जें पुरुषरूप ती याची परनी, निराद अत्र, हा जो अन्तईदयांत आकाश हेंच त्या दोधांचें संस्तात-संगति स्थान हा जो हृदयांतील रक्तापेंड तेंच त्या दोधांचें अत्र. हें जें हृदयांत नाड्यांच्या लिद्रांचें जाळेसें आहे तें यांचें प्रावरण ही जी हृदयापास् वर नाडी निघते ती यांची सृति-मार्ग स्वप्नातून जागरितांत संचा करण्याचा मार्ग ज्याप्रमाणें सहस्रावधि तुकडे केलेला केंस [केशाप] ग्याप्रमाणें या देहाच्या हितानांवाच्या नाड्या हृदयांत प्रतिष्ठित होतात त्यांच्या द्वारा शरीरांत जाणारें हें अत्र जातें हा लिंगातमा त्या सूक्ष्माहार पिंडाहूनहीं आतिशय सूक्ष्माहार आहे. विश्वानराहून तेजस अधिक सूक्ष्म अन्नाने उपचित होतो. इ.

अथैतद्वामेऽक्षणि पुरुषरूपमेषाऽस्य पत्नी यं स्वं वैश्वानरमात्मानं संपन्नोऽसि तस्यास्येन्द्रस्य भोकुर्भोग्येषा पत्नी विराडकं भोग्यत्वादेव । तदेतद्तं चात्ता चैकं मिथुनं स्वप्ने । कथम् । तयोरेष इन्द्राण्या इन्द्रस्य चैष संस्तावः संभूय यत्र संस्तवं कुर्वाते अन्योग्यं स एष संस्तावः । कोऽसौ । य एषोऽन्तर्द्वद्य आकाक्षोऽन्तर्द्वद्ये इदयस्य मांसिपण्डस्य मध्ये । अथैनयोरेतद्वक्ष्यमाणमत्रं भोज्यं स्थितिहेतुः । किं तत् । य एषोऽन्तर्द्वद्ये छोहितपिण्डो छोहित एव पिण्डाकारापन्ने। छोहितपिण्डः ॥

भाष्यार्थ — ( एकाच वैश्वानराच्या उपासनार्थ इंद्र व इंद्राणी अज्ञा जोडप्याची करपना करितात - ) ' अथ-' आतां ( प्रासंगिक ध्याना-ध्या आरंभाकरितां हा ' अथ ' शब्द आहे. ) 'एतद्वामेऽक्षाणि पुरुष रू-पं-' हें जें झाव्या नेत्रांत पुरुष रूप आहे ' एबाऽस्य पत्नी-' ती याची

पत्नी. ज्या वैश्वानर आस्म्यास तूं संपन्न झाला आहेस त्या या भोक्त्या इंद्राची ही भोग्य पत्नी आहे. भोग्यत्वामुळेंच विराट् अन आहे. ( हें जें जोडपें जागरितांत विश्वसंज्ञक होतें तेंच एक स्वप्नांत तैजससंज्ञक होतें, भर्से सांगतात--) तें हें अन्न व अत्ता मिळून स्वप्नांत एक मिथुन. ( ' तदेतत् ' यांतील तत्-शन्दित तैजसाला उद्देशून विचारतात ) ते कर्से ? ( त्याचें स्थान विचारता कीं अन्न, की प्रावरण कीं मार्ग, असा विकल्प करून स्थानाविषयीं सांगतात--) 'तयोः एव संस्तावः-'ती इंद्राणी व इंद्र यांचा हा संस्ताव आहे. ज्यांत ती दोघें एकत्र मिळून परस्पराचा संस्तव--संगति करितात तो हा संस्ताव होय. तो कोणता? ' य एवो Sन्तर्हदय आकाश:-' हा जो हृदयांत - गांसिप डाच्या मध्ये आ-काश--अवकाश आहे तो यांचा संस्ताव होय. ( आतां त्यांचें अन सांगतात-)'अथ '(पण अन्नावाचून त्यांच्या स्थितीचा असंभव असल्यामुळें भन्न कोणतें तें सांगणें अवश्य आहे, म्हणून) आतां ' एनयोरेतदनम्-' त्या दोवांचे हें पुढें सांगितळें जाणारें अन्न-- भोज्य स्थितिहेतु भाहे. तें कोणतें ? ' य एषोऽन्तईदये-' हा जो हृदयांत ' लोहितपिंड:-' छाछ भसाच गोळा बनळेला भन्नरसः-लोहितपिंड (तें स्या दोघांचे अन्न असा संबंध.)

Ţ

अनं जग्धं द्वेधा परिणमते यत्स्थृहं तद्दधो गच्छित । यदन्यत्तत्यु-नरिमना पच्यमानं द्वेधा परिणमते । यो मध्यमो रसः स लोहिता-दिक्रमेण पाश्वमौतिकं पिण्डं शरीरमुपाचिनोति । योऽणिष्ठो रसः स एष लोहितपिण्ड इन्द्रस्य लिङ्गात्मनो हृद्ये मिथुनीभृतस्य । यं तैज-समाचक्षते स तयोरिन्द्रेन्द्राण्योर्ह्दये मिथुनीभृतयोः सूक्ष्मासु नाडी-ष्वनुपविष्टः स्थितिहेतुर्भवति । तदेतदुच्यतेऽथैनयोरेतदन्निस्यादि ॥

भाष्यार्थ — ( ठाठ पिंडाकार बन्छेस्या सूक्ष्म अन्नरसाचें व्याख्यान करण्यासाठीं अगोदर भक्षित अनाचा विभाग सांगतात-) खाछेठें अन्न दोन प्रकारें परिणाम पावतें. जें स्थूछ अन्न तें खाछीं जातें. जें सूक्ष्म तें पुनरिप अग्नीकडून पक होऊं छागठें असतां दोनप्रकारें परिणाम पावतं. जो अन्नाचा मध्यम रस तो रक्तादिक्रमाने पांचमीतिक पिंडा शरीराचा उपचय करतो. त्याचा जो अतिशय सृक्ष्म रस तो हा। यांत मिश्रनक्तप झालेल्या लिंगारम्या इंद्राचा छोहितपिंड होय. (व धीने उपहित अशा जा दोघांच्या एकत्वाचा आश्रय करून सांगता ह्या मिश्रुनाला तैजस असे म्हणतात. तो स्कृम नाड्यांत अनुप्र होत्साता त्या—हृदयांत मिश्रुनीभूत झालेल्या इंद्र-इंद्राणींच्या स्थित हेतु होतो. हेंच 'अथैनयोरेतदनं-' इत्यादि शन्दांनी सांगितलें न

किंचान्यत् । अथैनयोरेतत्प्रावरणम् । मुक्तवनोः स्वपनोध्य प्राव भवति छोके तत्सामान्यं हि कल्पयति श्रुतिः । किं तदिहः प्राः णम् । यदेतदन्तर्हदये जालकमिवानेकनाडीछिद्रबहु छत्वाजालकामिव

भाष्यार्थ—शिवाय दुसरें असे—'अय-' भाग व स्वप्न यांने 'एनयोरेतत्प्रावरणं-' त्या दोघांचे हें प्रावरण. न्यवहारांन अजादिक भोग घेणाऱ्या व झोंपणाऱ्या जोडकाला प्रावरण असते. श्रुति व्यां साहश्य कल्पिते. पण इंद्र व इंद्राणी बांचे प्रावरण काय! ' यदेतदः ईदये जालकिमव-' हें जें अन्तर्ह्दयांत जाळेसें—अनेक नाड्यां छिद्रांचें बाहुल्य असल्यामुळें जाळेसें ( आहे ते या दोघांचे प्रावरण

अथैन योरेषा सृतिर्मार्गः संचरते। इनयान संचरणी स्वप्नाजागारि देशागमनमार्गः। का सा सृतिः येषा हृतयान द्ययेदशात् प्यां इभिमु सत्युचरित नाडी। तस्याः परिमाणिमदमुच्यते। यथा लोके के सहस्रघा भिनोऽत्यन्तस्क्षमो भवत्येवं सृक्ष्मा अस्य देहस्य संबन्धिः हिवा नाम हिता इत्येवं स्याता नाङ्यस्नाश्चान्तहत्ये मासिषि प्रतिष्ठिता भवन्ति हृद्यादिष्मरूढास्ताः सर्वत्र कृत्मत्रकेसरवदेनाभिः बीभिरस्नतस्क्ष्माभिरेतदन्नमास्रवद्गच्छद्। स्वति गच्छिति। तदेत्रे ताशरीरमनेनानेन दामभूतेनोपचीयमानं तिष्ठति॥

भाष्यार्थ—( मार्गाविषयीं सांगतात—) 'अयेनयोरेषा स्ति स्रानंतर या दोघांची ही सृति-मार्ग आहे. जिल्यायोगाने ती दे संचार करितात ती 'संचरणी 'स्वप्नांतून जागरितदेशांत येण्याचा मार्गः ती सृति कोणती ? 'या एषा-' ही जी नाडी 'हृदयात्-' हृदयप्रदेशांतून 'ऊर्ध्वा-' अभिमुख होऊन 'उच्चरति-' वर जाते ती संचरणी सृति--मार्ग होय. तिचे हें परिमाण सांगितळें जातें. 'यथा केशः ०-' ज्याप्रमाणें व्यवहारांत केंस सहस्रधा तोडळा असतां ( त्याचे सहस्र तुकडे केळे असतां ) अत्यन्त सृक्ष्म होतो तशा प्रकारच्या सृक्ष्म, या देहसंबंधी हिता नाम-हिता या नांवाच्या-हिता म्हणून प्रसिद्ध अस-ळेच्या नाड्या, त्या अन्तर्व्दयांतीळ मांसपिंडांत प्रतिष्ठित होतात. कदंब पुष्पाच्या केसराप्रमाणें त्या हृदयापासून सर्वत्र विप्रक्रड--पसरळेच्या आहेत. 'एताभिर्वा एतदा०-' या अतिशय सृक्ष्म नाड्यांनीं जाणारें हें अन जातें. ( नाड्यांच्या द्वारा शरीराळा व्यापणाऱ्या अमाचें प्रयोजन सांगतात-) तें हें देवताशरीर या दामभूत अन्नानें उपचय-वृद्धि पावत राहतें. ( त्याची त्याने वाढ होते. )

सस्माद्यस्मात्स्थृलेनानेनोपचितः पिण्ड इदं तु देववाशरीरं लिङ्गं सूक्ष्मेणानेनोपचितं तिष्ठति । पिण्डोपचयकरमप्यनं प्रविविक्तमेव मूत्रपुरीषादिस्थृलमपेक्ष्य लिङ्गस्थितिकरं त्वनं ततोऽपि सृक्ष्मतरम् । अतः प्रविविक्ताहारः पिण्डः । तस्मात्प्रविविक्ताहारादपि प्रविविक्ताहार रतर एप लिङ्गात्मेवैव भवत्यस्माच्छरीराच्छरीरमेव शारीरं तस्माच्छारी-रात्। आत्मनो वैश्वानरात्तेजसः सृक्ष्मान्नोपचितो भवति ॥ ३॥

भाष्यार्थ—( आतां श्रुतीतील 'तस्मात् ' इत्यादि वाक्याचें व्याख्यान करितात--) 'तस्मात् ' व्याअर्थी स्थूल अन्नानें पिंड वाढतो, पण हें स्क्ष्म देवताशरीर स्क्ष्म अन्नानें उपिचत होऊन राहतें. (तथापि 'प्रविविक्ताहारः ' असेंच म्हणणें उचित असर्ताना श्रुतीत 'एष प्रविविक्ताहारतरः ' असें कां म्हटलें ! तें सागतात-) पिंडाचा उपचय करणारेंही अन्न मूत्र पुरीषादि स्थूल अन्नभागाच्या अपेक्षेनें स्क्षमच आहे. लिंगशरीराची स्थिति करणारें अन्न तर त्याङ्ग्नहीं अधिक सूक्ष्म आहे. हिंगशरीराची स्थिति करणारें अन्न तर त्याङ्ग्नहीं अधिक सूक्ष्म आहे. हिंगशरीराची स्थिति करणारें अन्न तर त्याङ्ग्नहीं अधिक

प्रविविक्त-सूक्ष्म-आहारौहूनही 'एष:-' हा लिंगात्मा 'प्रविविक्ताहारतर:-' ज्याचा आहार अतिशय सूक्ष्म आहे असाच होतो; ' अस्मात् शारीरात् आत्मन:-' या शरीराहून ( अहो पण मुळांत ' शारीर ' असे असतांना ' शरीर ' असे कर्से म्हणतां ! याचें उत्तर-) शरीरच येथें शारीर होय. त्या शारीराहून हा लिंगात्मा अतिशय सूक्ष्माहारच आहे. (वरीळ उक्ता-धांचाच संक्षेप करून उपसंहार करितात) ' आत्मनः ' विश्वनराहून तेजस अधिक सूक्ष्म अन्नानें उपचित होतो. ३.

तस्य प्राची दिक्प्राञ्चः प्राणा दक्षिणा दिग्दक्षिणे प्राणाः प्रतीची दिक्प्रत्यञ्चः प्राणा
उदीची दिगुदञ्चः प्राणा ऊर्ध्वा दिगृर्ध्वाः
प्राणा अवाची दिगवाञ्चः प्राणाः सर्वा
दिशः सर्वे प्राणाः ॥

अर्थ—स्या विद्वानाची पूर्व दिशा हे पूर्वेतील प्राण आहेत; दक्षिण दिशा हे दक्षिणेतील प्राण; प्रतीची-पश्चिम दिशा हे पश्चिमेतील प्राण; उत्तर दिशा हे उत्तरेतील प्राण; उर्ध्व दिशा हे ऊर्ध्वादेशेतील प्राण, अधरा दिशा हे अधर प्राण व सर्व दिशा हे सर्व प्राण होत.

स एष नेति नेत्यात्माऽगृद्धो न हि गृद्धा-तेऽशीर्यो न हि शीर्यतेऽसङ्गो न हि सज्य-तेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्यभयं वै जनक प्राप्तोऽसीति होवाच याज्ञवस्क्यः॥

अर्थ-—तो हा 'नेति नेति ' म्हणून वर सांगितकेका आत्मा अगृद्धा आहे, त्यांचे प्रहण केकें जात नाहीं; अशीर्य आहे, त्यांचा नाश होत नाहीं; असंग आहे, तो आसक्त होत नाहीं; तो अबद आहे, व्यथा

१ ज्याचा आहार स्हम आहे तो सुस्माहार-पिंड त्याहुनही.

A ...

पावत नाहीं, हिंसा पावत नाहीं, हे जनका, तूं अभयास माप्त झाळा आहेस.

स होवाच जनको वैदेहोऽभयं त्वा गच्छ-ताद्याज्ञवल्क्य यो नो भगवन्नभयं वेदयसे नमस्तेऽस्त्विमे विदेहा अयमहमास्मि ॥४॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥ २ ॥

अर्थ—तो जनक म्हणाला--'हे भगवन् याज्ञवल्क्य, जो तूं आम्होला अभय ब्रह्माला पोचवीत आहेस त्या तुलाही अभयच प्राप्त होवो. तुला नमस्कार असी. हा मी व हे विदेह देश तुङ्गा अर्थान आहेत.'' ४(२)

स एव हृदयभूतसौजसः सूक्ष्मभूतेन प्राणेन विधियमाणः प्राण एव भवति । तस्यास्य विदुषः क्रमेण वैश्वानरात्तेजसं प्राप्तस्य हृदया-त्मानमापन्नस्य हृदयात्मनश्च प्राणात्मानमापनस्य प्राची दिक्ष्राभ्वः प्राग्गताः प्राणाः । तथा दक्षिणा दिग्दक्षिणे प्राणाः । तथा प्रतीची दिक्प्रत्यञ्चः प्राणाः । उदीची दिगुदञ्चः प्राणाः । ऊर्ध्वा दिग्ध्वाः प्राणाः । अवाची दिगवाञ्चः प्राणाः । सर्वा दिशः सर्वे प्राणाः । एवं विद्वान्क्रमेण सर्वात्मकं प्राणमात्मत्वेनोपगतो भवति ॥

भाष्यार्थ—(' तस्य प्राची दिग् ' इसादि खंडाचें व्याख्यान कर-ण्यासाठीं भूमिका करितात -) तो हा इदयभूत तेजस स्वमभूत प्राणा-कडून धारण केळा जाणारा असा होस्साता प्राणाच होतो. ( येथे प्राण-शन्दानें अज्ञात प्रत्यगात्मा--प्राज्ञ प्रहण केळा जातो. याप्रमाणें भूमिका करून व वाक्य वेऊन स्याचें व्याख्यान करितात--) ' तस्य प्राची दिक्प्राञ्चः प्राणाः-' स्या या क्रमानें विश्वानरापासून तेजसास प्राप्त झाळेक्या मह्यहृद्वयात्म्यास प्राप्त झाळेक्या व हृदयात्म्यापासून प्राणात्म्यास प्राप्त झाळेक्या विद्वानाची प्राची दिक् हे 'प्राञ्चः' झणजे पूर्व दिशेतीळ प्राण होत. तशीच दक्षिणा दिक् हे दक्षिणेंतील प्राण होत. त्याचप्रमाणें प्रतीची दिक् (पश्चिम दिशा) हे पश्चिमेंतील प्राण होत. उत्तर दिशा हे उत्तरेतील प्राण होत. उर्ध्व दिशा हे उर्ध्व प्राण; अवाची दिक् हे अधर प्राण; व सर्व दिशा हे सर्व प्राण होत. (हा उक्तार्थच संक्षेपानें सांगतात--) याप्रमाणें विद्वान् क्रमानें सर्वात्मक प्राणास आत्मस्वानें उपगत--प्राप्त होतो. (जागरिताभिमानी विश्वाचा तैजसांत, स्वप्राभिमानी तैजसाचा सुष्ठप्त्यभिमानी प्राज्ञांत क्रमानें अन्तर्भाव करावयास जाणणारा विद्वान् असा याचा भावार्थ.)

तं सर्वात्मानं प्रसगातमन्युपसंह्रस द्रष्टुहिं द्रष्ट्रभावं नेति नेतीत्या-स्मानं दुरीयं प्रतिपद्यते । यमेष विद्वाननेन क्रमेण प्रतिपद्यते स एष नेति नेत्यात्मेत्यादि न रिष्यतीत्यन्तं व्याख्यातमेतत् ॥ अभयं वै जनममरणादिनिमित्तभयशून्यं हे जनक प्राप्तोऽमीति हैवं किलोवाचोक्तवान्याज्ञवल्क्यः । तदेतदुक्तमथ वै तेऽहं तद्वक्ष्यामि यत्र गमिष्यसीति ॥

भाष्यार्थ—('स एव नेति नेत्यात्मा०-' इत्यादि वाक्याच्या व्याद्यानाची भूमिका करितात-) त्या सर्वात्म्याला प्रत्यगात्म्यामध्ये उपस्हित करून द्रष्ट्याच्या द्रष्टृभावास—'नेति नेति' याप्रमाणे निर्देश केळस्या द्रारीय भाष्यास—प्राप्त होता. (श्रुतीतील वाक्य वेऊन पूर्वोक्त व्याद्या-नाचें स्मरण देतात-) हा विद्वान् ज्याला या क्रमानें प्राप्त होतो 'स एव नेति नेत्यात्मा०-' तो हा 'नेति नेति ' म्हणून निर्देश केळला आत्मा आहे. येथून 'न रिष्यति ' येथवर जो श्रुतिभाग आहे त्याचें व्याद्यान वर (अ. ३ पू. २६०) केळें आहे.

(तुरीयाहूनही अभय हें आणखी निराळें प्राप्तव्य आहे, अशी आशंका चेऊन सांगतात-) 'अभयं बे-' जन्म मरणादिनिमित्तानें होणाऱ्या भयानें शून्य, अशा अभयास 'जनक०-' हे जनका, तूं प्राप्त झाला आहेस. 'इति होवाच-' असें खरोखर याञ्चवस्क्य म्हणाळा. ('अहोपण 'मी गंतव्य स्थान कोणतें तें सांगतों,'असा उपक्रम करून अवस्थात्रयाहून अतीत असे जें तुरीय त्याचा उपदेश करणाऱ्या तुम्हांवर आंग्याचीं झाडें कोणतीं असे विचारलें असतां कांचनाचीं झाडें दाख-विण्याचा खोष येतो. 'अशी आशंका घेऊन सांगतात—) आतां 'तूं शरीरपातानंतर कोठें जाशील तें मी सांगतों,' असे जें म्हटलें होतें तेंच हैं सांगितलें.

स होबाच जनको वैदेहोऽभयमेव त्वा त्वामिप गच्छताद्गच्छतु यस्त्वं नोऽस्मान्हे याज्ञवल्क्य भगवन्पूजावन्नभयं ब्रह्म वेद्वसे ज्ञाप-यसि प्रापितवानुपाधिकृताज्ञानव्यवधानापनयनेनेत्यर्थः ॥ किमन्यदृहं विद्यानिष्क्रयार्थं प्रयच्छामि साक्षादात्मानमेव दृत्तवते । अतो नमस्तेऽस्त्विमे विदेहास्तव यथेष्टं भुज्यन्तामयं चाह्मस्मि दासभावे स्थितो यथेष्टं मां राज्यं च प्रतिपद्यस्वेत्यर्थः ॥ ४ ॥ इति श्रीबृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयं ब्राह्मणम् ॥२॥

भाष्यार्त्र—'स होवाच०-' (या विद्येला योग्य दक्षिणाच नाहीं, अशा अभिप्रायानें—) तो वैदेह जनक म्हणाला—' अभयं त्वा गच्छतात्' तुलाही अभयच प्राप्त होवो. 'यस्त्वं०—' हे याझवल्क्य—भगवन्— पूजावन्, जो तूं आम्हांस अभय ब्रह्माचें ज्ञान करून देत आहेस, अभय ब्रह्मास प्राप्त केलें आहेस; (पण विद्यमान अथवा नष्ट झालेल्या दुसऱ्या वस्तूची प्राप्ति नुस्या ज्ञानानें दुसऱ्याला कशी होईल, अशी आशंका वेजन सांगतात—) उपाधिकत अज्ञान या व्यवधानाचा अपन्य करून अभय ब्रह्मास प्राप्त केलें आहेस, असा भावार्थ.

(पश्चिदि इतर दक्षिणा संभवतात, पण त्या या विद्येच्या अनुरूप नाहींत, असें समज्ञन जनक म्हणतो—) विद्येच्या निष्क्रयार्थ मी साक्षात् आत्माच देणाऱ्या तुला दुसरें आणखीं काय देऊं ! यास्तव 'नमस्तेऽस्तु—' तुला नमस्कार असो; 'इमे विदेहाः' हे सर्व विदेह देश तुझे आहेत. यांचा यथेष्ठ उपमोग घे. तसाच 'अयमहमस्मि--' हा मी आहें. तुझ्या दास्यांत स्थित आहें. (याप्रमाणें अक्षरार्थ सांग्र् वाक्यार्थ सांगतात-) मला व राज्याला यथेष्ट प्राप्त करून घे असा भावार्थ. ४ (२).

इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या चवथ्या अध्यायाचे दुसरे बाह्मण समाप्त.

जनकं ह वैदेहं याज्ञवल्कयो जगामेत्यस्याभिसंबन्धः । विज्ञान मय आत्मा साक्षादपरोक्षाद्श्रह्म सर्वान्तरः पर एव । नान्योऽतोऽ स्ति द्रष्टा नान्यद्तोऽस्ति द्रष्टिद्र्यादिश्रुतिभ्यः । स एष इह प्रविष्टः बद्नादिछिङ्गोऽस्ति व्यतिरिक्त इति मधुकाण्डेऽजातशत्रुसंवादे प्राणा दिकर्तृत्वभोक्तृत्वप्रत्याख्यानेनाधिगतोऽपि सन्पुनः प्राणनादिलिङ्गगुप न्यस्याषस्तप्रश्रे प्राणनादिछिङ्गो यः सामान्येनाधिगतः प्राणेन प्राणि तीत्यादिना दृष्टेद्रेष्टेत्यादिनाऽलुप्तशक्तिस्वभावोधिगतः ॥

भाष्यार्थ—( पूर्व ब्राह्मणांत जागरादिकांच्या द्वारा तत्त्वाचा निश्चयं केला. आतां पुढील ब्राह्मणांचें अवतरण घेऊन त्याचा पूर्व ब्राह्मणांशी संबंध दाखिवतातः-) ' जनकं ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम ' या ब्राह्मणांचा मागच्या ब्राह्मणांशी संबंध असा- ( तो संबंधच सांगण्यासाठी तिसऱ्या अध्यायांतील बृत्तान्त सांगतातः- ) विज्ञानमय आत्मा—जं ब्रह्म साक्षात् अपरोक्ष सर्वान्तर आत्मा, तो परच विज्ञानमय आत्मा होयः कारण त्याविषयों ' नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा नान्यदतोऽस्ति द्रष्टु--' याहून अन्य द्रष्टा नाहीं व याहून दुसरें द्रष्टु नाहीं, अञ्चा श्रुति आहेत. ( विज्ञानमय परच आहे याविषयीं दुसरें वाक्य पत्तातः-) ' तोच हा यांत प्रविष्ट झाला आहे ( ' यदनें वाक् ' इत्यादि श्रुतीत सांगित-देल्या अर्थाचा अनुवाद करितात—,मधुकांडांत अजातश्चत्रसंवादांत—गार्थ व काश्य यांच्या संवादांत—प्राणादिकांच्या कर्तृत्वाचें व मोक्तृत्वाचें निराकरण करून माषण करणें, पाहणें, ऐकर्णे इत्यादि ज्याचें लिंग आहे तो

n अध्याय ३ बाह्म. खं. पृ. पहा

विज्ञानात्मा प्राणादिकांहून न्यतिरिक्त आहे, असा जरी स्याचा बोध झाला असला तरी पुनः उषस्तचाक्रायणानें केलेल्या प्रश्नांत 'यः प्राणेन प्राणिति--' जो प्राणानें प्राणनिक्रिया करतो इत्यादि वाक्यांनीं प्राणनादि लिंगांचा उपन्यास करून जो सामन्यतः ज्ञात झाला स्याचाच ' दृष्टर्द्रष्टा-' इत्यादि प्रंथानें अल्व्यशाक्तिस्वभाव-क्रद्रस्थदिः स्वभाव-नित्य ज्ञानस्वभाव- विशेषतः निश्चित केला. (अर्थात् चवध्या अध्यायांत विज्ञानमयाचें अस्तित्व जरी सिद्ध केलें होतें तरी त्याचाच पुनः तेथेंच जसा सामान्यतः व विशेषतः निश्चय केला आहे त्याच-प्रमाणें पांचव्या अध्यायांतही त्याचे व्युत्पादन करणे उचित आहे, असा भावार्थ.)

तस्य च परोपाधिनिमित्तः संसारो यथा रज्ज्परशुक्तिकागगना-दिषु सर्पोदकरजतमिळनत्वादि पराध्यारोपणनिमित्तमेव न स्वत-स्तथा निरुपाधिको निरुपाछ्यो नेति नेतीति व्यपदेव्यः साक्षाद-परोक्षात्सर्वान्तर आत्मा ब्रह्माक्षरमन्तर्यामी प्रशास्तिपनिपदः पुरुपो विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेत्यधिगतम् ॥ तदेव पुनः । इन्थमंत्रः प्रविविक्ता-हारस्ततोऽन्तर्द्वये लिङ्गात्मा प्रविविक्ताहारतरम्तनः परेण जगदात्मा प्राणोपाधिस्ततोऽपि प्रविलाप्य जगदात्मानगुपाधिभृतं गज्ज्वादावित् सर्पादकं विद्यया स एष नेति नेतीति माक्षात्सर्वान्तरं ब्रह्माधिय-तम् । एवमभयं परिप्रापितो जनको याज्ञवन्कयेनाऽऽगमतः संक्षेपतः॥

भाष्यार्थ — (आत्मा जर नित्यज्ञानस्वमाय आहे तर त्याला मुन्यिन दुः खित्वादि संसार कता ? तें सांगतात -) अज्ञान व त्यानें कार्य अन्तः - करणादिक या परोपाधीच्या निमित्तानें त्याचा संसार आहे, (संमार आल्याच्या ठिकाणीं औपाधिक आहे, स्वामाविक नव्हे, याविप्या दृष्टान्त देतात—) ज्याप्रमाणें रज्ज, ऊपर, ज्ञुक्तिका, गगन इत्यादि-कांमध्यें भासणारा--सर्प, मृगजळ, रजत व मिठनत्व इत्यादिक औपा-धिक आरोपामुळेंच आहेत स्वतः--स्वामाविक- नव्हेत त्याप्रमाणें

( यथोक्त दृष्टान्ताच्या अनुसार आत्म्यामध्यें ही संसार परौपाधिक आहे, असा मावार्थ. सोपाधिक आत्म्याचें संसारित्व सांग्न निरुपाधिक आत्म्याचें संसारित्व सांग्न निरुपाधिक आत्म्याचें निरुपाधिक आत्म्याचें निरुपाधिक निरुपाधिक, निरुपाख्य--वाणी व मन यांना अगोचर, ( आगमप्रामाण्य सांगतात--) ' नेति नेति ' असा निर्देश केला गेलेला, ( कहोलप्रश्नांत सांगितलेल्याचा अनुवाद करि-तात--) साक्षात्, अपरोक्ष, असर्वन्तर, आत्मा, ब्रह्म, अर्क्षर, अन्तैर्यामी, प्रशास्ता, औपनिषद पुरुष, 'विद्वानं आनम्दं ब्रह्म' आहे, असे क्रात झालें.

(याप्रमाणें पांचन्या म्ह० या उपनिषदाच्या तिसऱ्या अध्यायाचा अनुवाद करून चाछ सहान्या अध्यायाच्या वर होऊन गेळेल्या दोन बाह्मणांत झाळेल्या अथीचा अनुवाद करितात--जें साक्षात अपरोक्ष, सर्वीन्तर ब्रह्म ) तेंच ( ज्ञानाचे विशेष उपाय प्रदर्शित करून ) पुनः ज्ञात केलें (याप्रमाणें प्रस्तुत अप्यायाच्या पहिल्या पडाचार्यम्।सणाचा अर्थ संक्षेपतः सांगून दुसऱ्या कूर्चन्राह्मणाचाही संक्षिप्त अर्थ सांग-तात-) स्क्माहार इंधमंज्ञक वैश्वानर; हृदयांत असलेका जो लिंगारमा तो त्या इन्धसंज्ञक वैश्वानराहून अधिक सूक्ष्माहार; ( याप्रमाणें विश्व व तैजस हे दोघे सांगून प्राज्ञ व तुरीय दाखवितात--) त्या विश्व-तैज-सांहुन पर्लीकडे व्यवस्थित असलेला जो जगदातमा प्राणीपाधि-अव्या-कृतसंज्ञक प्राज्ञ त्याहूनही ( पछीकडे असलेलें जें बहा तें झात झालें. भसा संबंध. ) त्या उपाधिभूत जगदात्म्यालाही, विद्येने प्रस्मगातम्यामध्ये प्रकीन करून 'स एष नेति नेति 'या वाक्यानें जें तुरीय साक्षात् सर्वोन्तर ब्रह्म तें ज्ञात झालें. (विद्येने उपाधीच्या प्रल्याविषयी रष्टान्त-) रज्ज्वादिकांच्या ठिकाणीं भासणारे सपीदिक रज्ज्वादिकांच्या ज्ञानानें जसे बाधित होतात त्याप्रमाणें विद्येने प्राज्ञादि उपाधींचा बाध साका असतां केवल ब्रह्म अधिगत झालें. ( ' अमयं वै ०' इत्यादिकात सांगितलेस्याचा

९ हा अक्षर बाह्मणीकाचा, २ हा अन्तर्यामिबाह्मणोक्ताचा व ३ हा शाकल्य ब्राह्मणोक्त अर्थाचा संक्षिप्त अनुवाद आहे.

अनुवाद करितात-) याप्रमाणें याज्ञवल्क्यानें जनक आगमतः थोडक्यांत अभयास सर्वप्रकारें प्राप्त करिवछाः

अत्र च जाम्रस्वप्रसुपुप्ततुरीयाण्युपन्यस्तान्यन्यप्रसङ्गेनेन्धः प्रवि-विक्ताहारतरः सर्वे प्राणाः स एष नेति नेतीति । इदानीं जाम्रस्व-प्राविद्वारेणैव महता तर्केण विस्तरतोऽधिगमः कर्तव्यः । अभयं प्रा-पियतव्यम् । सद्भावश्वाऽऽत्मनो विप्रतिपत्त्याशङ्कानिराकरणद्वारेण । व्यतिरिक्तत्वं शुद्धत्वं स्वयंज्योतिष्ट्रमलुप्तशक्तिस्वरूपत्वं ,निरतिशयान-न्दस्वाभाव्यमद्वेतत्वं चाधिगन्तव्यमितीद्मारभ्यते ॥ आख्यायिका तु विद्यासप्रदानमहणविधिप्रकाशनार्थो । विद्यास्तुतये च विशेषतः । वरदानादिसूचनात् ॥

भाष्यार्थ — ( वर सांगितलेल्याच कूर्चमामणाच्या भर्थाचा संक्षेप करून सांगतात-) या ब्राह्मणांत जाप्रत्, स्वप्न, सुवृत व तुरीय यांचा भन्यप्रसंगानें [ म्ह० उपासनाचें क्रममुक्ति हैं फळ माहे, हैं सांगण्याच्या प्रसंगानें ] उपन्यास केळा. ( त्या उपन्यासाचाच अभिनय करितात-) 'इन्धः,' 'प्रविक्ति।हारतरः,' 'सर्वे प्राणाः,' व 'स एव नेति नेतीति ' अशा प्रकारें त्यांचा उपन्यास केळा. ( येणेप्रमाणें गतार्थ सांगून पुढीळ बाह्मणाचें तात्पर्य सांगतात -) भातां जाप्रत्,स्वप्न, सुन्नुति व तुरीय यांच्या द्वाराच मेहत् तर्काने विस्तारपूर्वक त्याच प्रस्तुत ब्रह्मा-चा अवबोध करावा, ( म्हणून हें ब्राह्मण आरांभिलें जात आहे, संबंध. पण अवबोध करावयाचा तो काय ! तें सांगतात-) अभय प्राप्त करवार्वे, आल्ग्याचा सद्भाव-अस्तिव सिद्ध करार्वे, ('पण तें पूर्वी-ही केळें आहे, 'म्हणून म्हणाल तर सांगतात-) वेदबाह्य ळोकांच्या विप्रतिपत्तीर्ने-विरुद्ध करपनेर्ने भारमा नाहीं, अशी भाशंका भाली भ-सतां तिचें निरसन करून आत्माचा सद्भाव जाणावा,(आत्म्याचें अस्तित्व जरी कबूल केलें तरी किल्पेक व्याचा देहादिकांतच अन्तर्भाव करितात यास्तव त्यांचे प्रत्याख्यान करितात-) त्याचे देहादिकांहृन न्यतिरिक्तत्व

<sup>🤋</sup> आगमप्रमाणानें. २ चतुर्विध दोषराहित्यामुळं अवाधित क्षशा तकांने.

जाणांने, शुद्धत्व, [म्ह०तो देहादिकांहून व्यतिरिक्त जरी असला तरी कित्येक त्याला कर्ता व मोक्ता मानतात, कित्येक केवल मोक्ताच मानतात, पण तसा तो कर्ता किंवा मोक्ता नाहीं, असें ] जाणांने, त्याचें स्वयंत्र्योतिष्ट्व [म्ह०तो जड नाहीं, स्वयक्ताश आहे असें]जाणांने, त्याला अल्प्तशाकि स्वरूपत्व आहे, असे जाणांनें ( यावरून विज्ञान हा गुण आहे, ह्या पक्षाचें निराकरण होतें; त्याचप्रमाणें 'निर्विकार ज्ञानस्वरूप असल्यामुळें तें स्वयंत्र्योति आहे,' असें हें विशेषण स्वयंत्र्योतिष्ट्वाचा हेतु आहे.) निरतिशय आनन्द हाच ज्याचा स्वभाव आहे, (यानें आनन्द आत्म्याचा हा गुण आहे, या म्हणण्याचें निरसन होतें ) व त्याला अहेतत्व आहे, [ म्हणजे आस्मा प्रपंचश्च्य आहे, ] हें जाणांनें म्हणून हें बाह्मण आरंभिलें जातें

(याप्रमाणें ब्राह्मणाचें तात्पर्य सांगून आख्यायिकचें तात्पर्य सांगतात--) आख्यायिका तर विधेचें संप्रदान-शिष्य व त्याचा प्रहणविधि-श्रद्धादि प्रकार यांच्या प्रकाशनार्थ आहे. (तिचेच दुसरें प्रयो-जन सांगतात-) आणि विशेषतः ती विधेच्या स्तुतीकरितां आहे. (येथें कर्माहून विशेषतः विधेची स्तुति आहे, हें कशावरून कळतें, म्हणून म्हणाळ तर सांगतात-) वरदानादिकांवरून तसें सूचित होतें. (याज्ञ-वल्क्यानें राजाळा कामप्रश्नाचा वर दिला आहे व राजानेही योग्य अव-सर पाहून ब्रह्मज्ञानाविषयींच प्रश्न केला आहे. स्यावरून विधेची स्तुति सूचित होते, अर्थात् तीच विवक्षित आहे, असा भावार्थ.)

जनक १ वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम स मेने न विद्ष्य इत्यथ ह यज्जनक अ वै-देहो याज्ञवल्क्य आग्निहोत्रे समृदाते तस्मै इ याज्ञवल्क्यो वरं ददौ स ह कामप्रश्नमेव

## वंत्रे त॰ हास्मै ददौ त॰ ह सम्राडेव पूर्व पप्रच्छ ॥ १॥

अर्थ—याज्ञवल्क्य वैदेह जनकाकडे गेला, जातांना त्याने असा विचार केला कीं, मी राजाला काहीं सांगणार नाहीं. पण पूर्वी एकदा जनक व याज्ञवल्क्य यांचा अग्निहोत्राच्या निमित्तानें संवाद झाला. तेल्हा जनकाच्या तिद्विषयक ज्ञानानें संतुष्ट होऊन याज्ञवल्क्यानें त्याला वर दिला. पण जनकानें कामप्रश्न हाच वर मागितला. याज्ञवल्क्यानें तो स्याला दिला. त्या वराच्या सामध्यीनें पूर्वी राजाच याज्ञवल्क्याला विचा-रता झाला. १.

जनकं ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम । स च गच्छनेवं मेने चिन्ति-तवान्न विद्वये किंचिदिप राज्ञे । गमनप्रयोजनं तु योगक्षेमार्थम् । न विद्वय इत्येवंसंकल्पोऽपि याज्ञवल्क्यो यद्यज्ञनकः पृष्टवांस्तत्तत्प्रतिपेदे तत्र को हेतुः संकल्पितस्यान्यथाकरण इति ॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणें तात्पर्य सांगून अक्षरांच्या व्याख्यानासच आरंभ करितात.-) ' जनकं ह वैदेहं याज्ञवल्क्यो जगाम-' याज्ञवल्क्य वैदेह जनकाकडे गेला. ' स मेने-' तो जात असतां असें चिंतन करता झाला-' न विदेश्ये इति-' मी या राजाला कांहीं सांगणार नाहीं, (असें ध्यानें चिंतन केलें. मग तो गेलाच कज्ञाला ?..) योगक्षेमार्थ—हें त्याच्या गमनाचें प्रयोजन होतें. ' मी बोलणार नाहीं, ' असा जरी याज्ञवल्क्यानें संकल्प केला होता तरी जनकानें जें भें विचारलें तें तें त्यानें प्रतिपादिलें, तेव्हां केलेला संकल्प बदलणांत हेत्र कोणता ?

अत्राऽऽख्यायिकामाचष्टे । पूर्वत्र किल जनकयाज्ञवल्कययोः संवाद आसीदग्निहोत्रे निमित्ते तत्र जनकस्याग्निहोत्रविषयं विज्ञानमुपलभ्य परितुष्टो याज्ञवल्क्यस्तस्मै जनकाय ह किल वरं ददौ । स च जनको ह कामप्रभामेव वरं वत्रे पृतवास्तं च वरं हास्मै ददौ याज्ञवल्क्यः । तेन वरप्रदानसामर्थ्येनाव्याचिख्यासुमिष याज्ञवल्क्यं तूष्णी स्थितमिष सम्राडेव जनकः पूर्वं पप्रच्छ । तत्रैवानुक्तिर्म्भविद्यायाः कर्मणा विरु-द्धत्वात् । विद्यायाश्च स्वातन्त्र्यात् । स्वतन्त्रा हि ब्रह्मविद्या सहकारि-साधनान्तरनिरपेक्षा पुरुषार्थसाधनेति च ॥ १ ॥

भाष्यार्थ--( याप्रमाणें अवतरण देऊन--) याविषयीं उत्तर यारूपानें श्रुति आख्यायिका सांगते - अथ ह यज्जनकश्च०- कर्मकांडांत जनक व याज्ञवस्क्य यांचा अग्निहोत्राच्या निमित्तानें संवाद झाळा. स्यांत जनकार्चे भग्निहोत्रविषयाविज्ञान पाहून अत्यंत संतुष्ट ज्ञान्छेला याज्ञवल्क्य त्या जनकाला वर देता झाला. ' स कामप्रश्नमेव०-' तो जनक कामप्रश्नेच वर मागता झाला. ' तं हास्मै ददौ-' याज्ञवश्कय त्याला हा वर देता झाला. ' तं ह सम्राडेव०-'त्या वरप्रदानाच्या सामध्यीने व्याख्यानाची इच्छा न करणा. न्याही याज्ञवस्क्याला-मुकाट्यानें बसलेश्यालाही त्याला- राजा जनकच पूर्वी प्रश्न करता झाळा. ( पण कामप्रश्नाविषयी वर मिळाळा अस्नही भग्निहोत्रप्रकरणांतच आत्मयाथात्म्याविषयी प्रश्न को केळा नाहीं तें सांग-तात-) कर्मकाडांतच ब्रह्मविद्या सांगितकेकी नाहीं. कारण ब्रह्मविद्येला कमीशी विरुद्धत आहे. ( ब्रक्षविद्या कमीशी विरुद्ध असस्यामुळें कर्म-प्रकरणांत ती सांगितकी नाहीं. शिवाय विदेखा स्वातंत्र्य आहे. [ म्ह॰ ती कर्मनिरपेक्ष मोक्षहेतु आहे, ] त्यामुळें कर्मका डांत ती सांगितकेळी नाहीं. ('अहो पण ब्रह्मविद्येला यज्ञादि सर्व साधनांची अपेक्षा आहे, असें सांगणारे ब्रह्ममीमांसेत सर्वापेक्षाधिकरण असल्यामुळे ती स्वतंत्र नाहीं, म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं. ) कारण स्वतंत्र ब्रह्मविद्याच-दुस-न्या सहकारी साधनांची अपेक्षा न ठेवतांच परम पुरुपार्थाचें साधन होते. ( ब्रह्मविद्या स्वतःच्या उत्पत्तीसाठीं कर्माची अपेक्षा करते, असा वेदान्ताचा सिद्धान्त नाहीं व ती आपर्छे मोक्षारूय फल देण्यासाठीं कर्मोंची अपेक्षा करते म्हणून म्हणावें तर ' अत एव चार्यान्यनादान-

१ इच्छेस येईल तेव्हां वाटेस तो प्रश्न विचारणें हाच वर.

पेक्षा' (त्र. सू. अ.३ पा.४ सूत्र २५) या न्यायाशीं निरोध येत असस्या-मुळें तिला सहकारी साधनांचीही अपेक्षा नाहीं, त्यामुळें ती कर्मप्रकरणांत सांगितली नाहीं, असा संबंध.) १.

> याज्ञवल्क्य किंग्योतिरयं पुरुष इति । आ-दित्यग्योतिः सम्राडिति होवाचऽऽदित्येनै-वायं ग्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवैतद्याज्ञवल्क्य ॥ २ ॥

अर्थ—'हे याज्ञवल्क्या, हा देहाच्य पुरुप किंज्योति आहे, कीणस्या ज्योतीनें हा व्यवहार करतो.' 'हे सम्राड्,तो आदिस्य ग्योति असतो,' अर्से याज्ञवल्क्य म्हणाला. 'हा आदिस्य या ज्योतिनेंच बसतो, सर्वत्र गमन करतो, कर्म करतो, व परत थेतो,' जनक म्हणतो, 'हे याज्ञवल्क्या, खरें आहे.' २.

हे याज्ञवल्क्येत्येवं संबोध्याभिमुखीकरणाय किंज्योतिरयं पुरुष इति किमस्य पुरुषस्य ज्योतिर्येन ज्योतिषा व्यवहराति सोऽयं किंज्यो-तिरयं प्राकृतः कार्यकरणसंघातरूपः शिरःपाण्यादिमानपुरुषः पृण्छपः ते । किमयं स्वावयवसंघातबाह्येन ज्योतिरन्तरेण व्यवहर्त्याहोसिव-स्वावयवसंघातमध्यपातिना ज्योतिषा ज्योतिष्कार्यमयं पुरुषो निर्वर्त-यतित्येतद्भिपेत्य पृण्छिति ॥

भाष्यार्थ — ( याज्ञवल्क्याच्या व्रतभंगाचें कारण सांगून जनकाचा प्रश्न उत्थापित करितात -) ' याज्ञवल्क्य-' हे याज्ञवल्क्या, असे त्याद्धा प्रश्नाभि मुख करण्यासाठीं संबोधून ' किंज्योतिरयं पुरुष इति-' या पुरुष्याची ज्योति काय ? कीं ज्या ज्योतीनें हा ज्यत्रहार करतो ? 'किंज्योतिः अयं-' हा प्राकृत कार्यकरणसंघातरूप — शरीरेंद्रियसमुद्रायरूप — शिर, हात इसादि अवयवानीं युक्त असळेळा ' पुरुष ' येथे विचारळा जात आहे. ( याप्रमाणें अक्षरार्थ सांगून प्रश्नवाक्यातीळ विवक्षित अर्थ सांगतात —)

हा काय आपस्या अवयवसंघाताच्या बाह्य असलेस्या दुसन्या ज्योती स्यवहार करतो की आपस्या अवयवसंघाताच्या मध्येच अन्तर्भृत होण न्या ज्योतीनें हा पुरुष ज्योतिष्कार्य महु आसनादि स्यवहार करतो, अ दोन कस्प मनौत आणुन जनक प्रश्न करीत आहे.

किंचातो यदि व्यतिरिक्तेन यदि वाऽव्यतिरिक्तेन उयोति। व्योतिष्कार्यं निर्वर्तयति । शृणु तत्र कारणम् । यदि व्यतिरित्ते नैव व्योतिषा व्योतिष्कार्यनिर्वर्तकत्वमस्य स्वभावो निर्धिरितो भवा ततोऽदृष्ठच्योतिःकार्यविषयेऽप्यनुमास्यामहे व्यानिरिक्तव्योतिनिर्मित्त भेवेदं कार्यमिति ॥

भाष्यार्थ—( या दोन्ही पक्षी फल काय ते विचारतात—) तो व्य तिरिक्त ज्योतीनें आसनादि ज्योतिष्कार्य करीत असला किया देहेंद्रिय समुहाहून अन्यतिरिक्त ज्योतीनें तें करीत असला तर त्यांत विशेष फल काय आहे ! त्यांतील विशिष्ट फल ऐक. जर त्या देहादिक्त्य पुरुपाचा-स्वन्यतिरिक्त ज्योतीनेंच ज्योतिष्कार्योचें कर्तृस्व—हा स्वभाव आहे, असे निश्चित होईल तर अदृष्ट अशा ज्योतिष्कार्याविषयीही 'हें कार्य शरीरा दिकांहून न्यतिरिक्त अशा ज्योतीच्या निमित्तानेंच होतें,' असे आम्ही अनु मान करूं. (हें कार्य शरीरादिकांहून न्यतिरिक्त असलेल्या ज्योतीच्या अधीन आहे. कारण त्याला न्यवहारस्य आहे. दोर्घानाही संमत असलेल्या ह्या इतर न्यवहाराप्रमाणें, असा भावार्थ.)

अथाव्यतिरिक्तेनैव स्वात्मना ष्योतिषा व्यवहरति ततोऽपत्यक्षेऽपि ज्योतिषि ज्योतिष्कार्यदर्शनेऽव्यतिरिक्तमेव ज्योतिरनुमयम् । अथानियम एव व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वा ज्योतिः पुरुषस्य व्यवहारहेतुस्ततोऽनध्यवसाय एव ज्योतिर्विषय इत्येवं मन्दानः पुरुष्ठाति जनको
याज्ञवल्क्यं किंज्योतिरयं पुरुष इति ॥

भाष्यार्थ—( दुसऱ्या कल्पाचा अनुत्राद करून त्याने देहात्मवाद्यां च्या पक्षाची सिद्धि होते, असे सांगतात-) आता देहादिसंघाताहून

河市市市

n i-

ते |-

5

•

.

मिन्न नसलेख्या देहादिरूपच ज्योतीनें जर तो ज्यवहार करीत असेल तर अप्रत्यक्ष अशाही ज्योतीत्रिषयों — ज्योति क्यार्य दिसलें असतां - अज्यति-रिक्त ज्योतीचेंच अनुमान करावें लागतें. (आणखीं एका पक्षाचा अनु-वाद करीतात —) आतां त्याविषयीं काहीं नियमच नाहीं, तर देहादिकां-हून भिन्न असलेली अथवा अभिन्न असलेली ज्योति पुरुपाच्या न्यवहा-राचें निमित्त आहे, म्हणून म्हणावें तर पुरुपाच्या ज्योतीविषयीं काहीं निश्चयच होत नाहीं, असें समजणारा जनक याज्ञवल्क्याला ' किंज्यो-तिरयं पुरुष: ' असें विचारीत आहे.

नन्वेवमनुमानकौशले जनकस्य किं प्रश्नेन स्वयमेव कस्मान्न प्रति-पद्यत इति । सत्यमेतन् । तथाऽपि लिङ्गलिङ्गिसंवन्धविशेषाणामत्यन्त-सौक्ष्म्याद्दुरवबोध्यतां मन्यते वहूनामपि पण्डिनानां किमुतैकस्य । अत एव हि धर्मसूक्ष्मनिर्णये परिषद्वयापार इष्यते । पुरुषविशेषश्चापे-क्ष्यते । दशावरा परिषत्त्रयो वैको वेति । तस्माद्यद्यनुमानकौशलं राज्ञस्तथाऽपि तु युक्तो याज्ञवल्क्यः प्रष्टुम् । विज्ञानकोशलतारतम्योप-पत्तेः पुरुषाणाम् ॥

भाष्यार्थ—(या प्रश्नावर आक्षेप घेतात—) अहो पण जनकाला जर असे अनुमान कौशल होतें—तो जर अनुमान करण्यांत असा कुशल होता—तर तो प्रश्न को करीत आहे ? (व्यतिरिक्त ज्योतीला जाणण्याच्या इच्छेनें प्रश्न केला आहे म्हणून म्हणाल तर तो ) स्त्रतःच अनुमाननों कां जाणत नाहीं ? (राजांचें अनुमानकोशल स्वीकारतात—) राजा अनुमानकुशल आहे, ही गोष्ट खरी. (मग तो प्रश्न कां करीत आहे ? तें सांगतात—) तथापि लिंग व लिंगी म्ह० व्यापक व व्याप्य आणि त्यांचे संबंधविशेष अत्यन्त सूक्ष्मत्वासुळें कळणें फार कठिण आहे, असे जनक समजतो (व त्यामुळें त्यांने झानामध्यें याज्ञवत्वयाच्या केपेक्षा केली आहे, असा भावार्थ, त्यांना अतिसूक्ष्मत्व करें आहे तें सांगतात—) लिंगादिकांचें यथार्य ज्ञान अनेक विवेक्ष्यांनाहीं होणें

काठिण आहे, मग एकाला तें दुर्बोध झाल्यास त्यांत नवळ तें काय 🕫 ( त्यांच्या अत्यन्त सूक्ष्मतेविषयीं मनुस्मृतीचें प्रमाण देतात-) म्हणजे कुशळ पुरुषाळाही सूक्ष्मार्थाच्या निर्णयासाठी दुसऱ्या पुरुषांची भपेक्षा असल्यामुळेंच धर्मासारख्या सूक्ष्म विषयाच्या निर्णयासाठीं परिष-द् करावी अस सांगितळें आहे. तसेंच, वेदविद्, अध्यात्मविद् इत्यादि विशेष पुरुषांची अपेक्षा केळेळी आहे. ( 'धर्मेणाधिगतो येस्तु ०' इत्या-दि स्मृतिवचनांचा अर्थ थोडक्यांत सांगतात-) कमीत कमी दहा पुरु-षांची परिषद् असावी. निदान आपल्या सदाचारांत तलर असळेळे तीन पुरुष परिषदेंत असावेत. निदान एक अध्यात्मवेत्ता, ही परिषद् होय, ( याप्रमाणें कुशल राजानेंही याज्ञवल्क्याला प्रश्न करणें योग्यच असें जें सांगितळे त्याचा उपसंहार करितात--) तस्मात् म्ह० सूक्ष्मार्था-च्या निर्णयाविषयीं दुसऱ्या पुरुषांची अपेक्षा करणें हें वृद्धसंमत अस-स्यामुळें यद्यपि राजाला अनुमानकौशल असलें तरी स्यानें याज्ञवल्क्या-टा प्रश्न करणें उचितच आहे. (स्याविषयींच दुसरा हेतु सांगतात -) शिवाय पुरुषांच्या ठिकाणी विज्ञान व कौशळ याचे तारतम्य असणेंही युक्त आहे. (जनक जरी ज्ञानी किंवा कुशल असला तरी दुसरा स्यां-हून अधिक ज्ञानी किंवा अधिक कुराल कोणी नसेलच असे नाही. त्या-मुळेंही त्याचा प्रश्न योग्य आहे. )

अयः वा श्रुतिः स्वयमेवाऽऽख्यायिकाव्याजेनानुमानमार्गमुपन्यस्या-स्मान्वोधयति पुरुषमतिमनुसरन्तो ॥

भाष्यार्थ—( राजाला याज्ञवल्कयाची अपेक्षा असणे युक्तच आहे, असे सांगून आतां दुसरा पक्ष सांगतात:-) अथवा स्वतः श्रुतिच आ- एयायिकेच्या मिषानें अनुमानमार्गाचा उपन्यास करून, पुरुषाच्या मतीचें अनुसरण करून, आम्हांस बोध करीत आहे. ( अर्थात् यांत राजा किंवां मुनि यांपैकीं कोणालाच कांहीं विवक्षित नसल्यामुळे राजा मुनीचें

अनुसरण कां करीत आहे ? हा प्रश्नच निरवकाश होतो, असा वरील बाक्यास शेष लावावा.)

याझवल्क्योऽपि जनकाभिशायाभिक्ततया व्यतिरिक्तमात्मज्योतिर्वो -ध्रयिष्यश्चनकं व्यतिरिक्तप्रतिपादकमेव छिङ्गं प्रतिपेदे यथाप्रसिद्धमादि-त्यज्योतिः सम्राडिति होवाच।कथमादित्येनैव स्वावयवसंघातव्यतिरिक्तेन चक्षुषोऽनुप्राहकेण ज्योतिषाऽयं प्राक्रतः पुरुष आस्त जपविशति पर्य-यते पर्येति क्षेत्रमरण्यं वा तत्र गत्वा कर्म कुरुते विपर्येति विपर्येति च यथागतम् । अत्यन्तव्यक्तिरिक्तज्योतिष्ट्रप्रसिद्धताप्रदर्शनार्थमनेकवि-शेषणम् । बाह्यानेकज्योतिः प्रदर्शनं च छिङ्गस्याव्यभिचारित्वप्रदर्शनार्थ-मेवमेवैतद्याङ्गवल्कय ॥ २ ॥

मार्चार्थ—(याप्रमाणें प्रश्न उपपन साळा असता प्रतिवचनहीं उपपन्न होतेंच, असे समजून तें उत्थापित करितात-) 'आदित्यज्योतिः सम्राड् इति' याज्ञवक्ष्मको जनकाच्या अभिप्रायाचा अभिज्ञ-जाणता-असल्यामुळें जनकाळा देहादिकांहृन व्यतिरिक्त असलेक्या आत्मज्योती-चाच बोध करून देणारा असा होत्साता पुढें सांगितळें जाणारें व्यक्ति-रिक्त प्रतिपादक ळिंगच जसें गृहीतव्यातिक प्रसिद्ध होईळ तशारीतीनें (त्याच्या व्यातीचें प्रहण स्थळ) 'आदित्यज्योतिः कर्यादि वाक्यानें जाणता झाळा. तो म्हणाळा ''हे राजा, हा पुरुष आदित्यज्योति आहे. '' (आदित्य हीच त्याची ज्योति आहे. व्यातीळा जाणण्याची इच्छा करणारा राजा विचारतोः-) तो कसा दे (जो व्यवहार तो अति रिक्त ज्योतीच्या आधीन आहे. जसा--जाप्रद्रयवहार सूर्याच्या आधीन असतो, अशी व्याति व्यक्त करतात-)' आदित्यनेव ज्योतिषाः' देहाच्या अवयवांच्या संघाताहून व्यतिरिक्त, चक्षूचा अनुप्राहके अशा आदित्य याच ज्योतीनें 'अयं 'हा प्राकृत पुरुष 'आस्ते-' बसतो, 'प्रव्ययते '

भ 'आदित्येन एवं विश्वील एवकारायहन हा अर्थ निष्णक्त होतो. २ आ-दित्याची अपेक्षा न देवताच नुस्या चल्यूनेच व्यवहार होईल, अशी आशंका पे-कन हें म्हटलें आहे.

पर्यटन करता-क्षेत्राटा किंवा अरण्यांत जाता. ' कर्म कुरुते-' तेथें जा-ऊन कर्म करतो, ' ब्रिपस्येति ' जसा गेळा तसा परत येतो. ('अहो पण आसन--बसणें, जाणें, कर्म करणें, येणें यांतील कोणध्या तरी एका व्या-पारांत व्याप्ति सिद्ध झाळी असतां अनेक विशेषणें देण्याचें काय प्रयो-जन आहे ? भशी आशंका घेऊन सांगतात --) अत्यन्त व्यतिरिक्त ज्यो-तिष्टाची प्रसिद्धता प्रदर्शित करण्यासाठी अनेक विशेषणे योजिली आहेत. ( आसनादि एकेका व्यवहारांत देहाचा अन्यथाभाव जरी होत असला तरी अनुप्राहक क्योतीमध्ये काहीं बदछ होत नाहीं. यास्तव ज्योति अनुप्राह्याहून अत्यंत बिलक्षण आहे, अशा आशयाने चार ज्या-पारांचा येथें उल्लेख केळा भाहे, भसा भावार्थ. भसे जरी असळें तरी एकाच पर्यायावरून व्यातीचें प्रहण संभवत असर्ताना येथें अनेक पर्याय कां केले आहेत, तें सांगतात--) बाह्य अनेक ज्योतींचें जें प्रदर्शन कलें आहे तें लिंगाचें अव्यभिचारित्व प्रदार्शित करण्यासाठीच आहे. ( देह इंद्रियें व मन याचे व्यापार-कर्म हेंच ळिंग आहे. तें छिंग व्यतिरिक्त-ज्योतीशीं व्यभिचरित होणारें नाहीं, हें सिद्ध करण्यासाठीं अनेक पर्या-यांचा उपन्यास केळा थाहे. कारण बहुत दृष्टान्त न्यासीळा दृढ कारे-तात-) जनक म्हणती--खरें आहे. २.

अस्तिमित आदित्ये याज्ञवल्क्य किंज्योति-रेवायं पुरुष इति चन्द्रमा एवास्य ज्योति-भेवतीति चन्द्रमत्तेवायं ज्योतिषाऽऽस्ते प-ल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवभेवैत-द्याज्ञवल्क्य ॥ ३ ॥

अर्थ — प्रश्न - हे याज्ञवल्क्या, आदित्य अस्त पावका असतां हा पुरुष ' किंज्योति ' आहे ! उत्तर-चंद्रमा हीच याची ज्योति असते. हा चन्द्रमा याच ज्योतीने बसतो. पर्यटन करतो, कर्म करतो, व परत येतो. जनक-'खेर आहे.' ३.

तथाऽस्तमित आदित्ये याज्ञवल्क्य किंज्योतिरेवायं पुरुष इति चन्द्रमा एवास्य ज्योतिः ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ—त्याचप्रमाणें 'याज्ञवल्क्या, आदित्य अस्त पानळा असतां या पुरुषाची ज्योति काय असते!' 'चन्द्रमा हीचयाची ज्योति असते.'३.

> अस्तिमत आदित्ये याज्ञवल्क्य चन्द्रमस्य-स्तिमते किंज्योतिरेवायं पुरुष इत्यिमरेवास्य ज्योतिर्भवतीत्यामनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते प-च्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीत्येवमेवैत-चाज्ञवल्क्य ॥ ४॥

अर्थ — प्रश्न—हे याज्ञवल्क्या, भादित्य अस्त पावला असतां व चंद्रशी अस्त पावला असतां हा पुरुष ' किंज्योतिच ' असतोः उत्तर—अग्नि हीच याची ज्योति असते. हा अग्नि याच ज्योतीनें बसतो, जातो, कर्म करतो व येतो. जनक-'' याज्ञवरूक्या खरें आहे.'' ४.

अस्तामित आदित्ये चन्द्रमस्यस्तमितेऽग्रिज्योंतिः ॥ ४ ॥ भाष्यार्थ — आदिस अस्त पावला असतां, व चंद्रमाही अस्त पाव-का असतां अग्नि ही पुरुषाच्या व्यवहाराची ज्योति असते. ४.

अस्तमित आदित्ये याज्ञवल्क्य चन्द्रमस्य-स्तमिते शान्तेऽमौ किंज्योतिरेवायं पुरुष इति वागेवास्य ज्योतिर्भवतीति वाचैवायं ज्योति-षाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुते विपल्येतीति

## तस्माद्धे सम्राडिप यत्र स्वः पाणिर्न विनि-ज्ञीयतेऽथ यत्र वागुचरत्युपैव तत्र न्येतीत्ये-वमेवैतद्याज्ञवल्क्य ॥ ५॥

अर्थ--प्रश्न-हे याज्ञबल्क्या, आदित्य अस्त पावला असतां, चंद्रमा अस्त पावला असतां व अग्निही शांत झाला असतां हा पुरुष ' किंज्यो- तिच ' असतो ! उत्तर-वाक् हीच याची उयोति असते. हा वाक् याच ज्योतीने बसतो, जातो, कर्म अरतो व येतो. म्हणून हे सम्राट्, उयावेळी आपला हातही चांगल्याप्रकारें जाणला जात नाहीं त्यावेळी जेथून शब्द ।निघत-येत असती तेथें जातो. जनक-' याज्ञवल्क्या, खरें आहे.' ५.

शान्तेऽग्री वाज्योतिः । वागिति शब्दः परिगृद्यते । शब्दन विषयेण श्रोत्रामिन्द्रयं दीण्यते । श्रोत्रेन्द्रियं संप्रदिति मनसि विवेक उपजायते । तेन मनसा बाद्यां चेष्टां प्रतिपद्यते । मनसा द्वेव पद्यति
मनसा श्रृणोतीति ब्राह्मणम् । कथं पुनर्वाग्ज्योतिरिति वाच्ये ज्योतिष्ट्रमन्नसिद्धमित्यत आह् । तस्माद्दै सम्राद्ध्यस्म द्वाचा ज्योतिषाऽनुगृहीतोऽयं प्ररुषो व्यवहरति तस्मात्प्रसिद्धमेतद्वाचो ज्योनिष्ट्रम् । कथमीप
यत्र यस्मिन्काले प्रावृषि प्रायेण मेघान्धकारे सर्वज्योतिः प्रत्यस्तमये
स्वोऽपि पाणिर्हस्तो न विस्पष्टं निर्ज्ञायते । अथ तस्मिन्काले सर्वचेष्टानिराध प्राप्ते बाह्यज्योतिषोऽभावाद्यत्र वागुन्नरति श्रा वा भवति गर्दभी
वा रौत्युपैव तत्र न्येति तेन शब्देन ज्योतिषा श्रोत्रमनसोर्नेरन्तर्य
भवति तेन ज्योतिष्कार्यत्वं वाक्प्रतिपद्यते तेन वाचा ज्योतिपोपन्यत्येवोपगच्छत्येव तत्र संनिहितो भवतीत्यर्थः । तत्र च कर्म कुरुते
विपत्यति । तत्र वाग्ज्योतिषो प्रहणं गन्धादीनामुपलक्षणार्थम् ।गन्धादिभिरपि हिं घाणादिष्वनुगृहीतेषु प्रवृत्तिनिवृत्यादयो भवन्ति । तेन
तैरप्यनुप्रहो भवति कार्यकरणसंघातस्य । एक्मवैतयाङ्गवस्वय ।। ५॥

भाष्यार्थ--अग्नि शांत झाळा असता पुरुष 'वाग्य्योतिः ' होतो. ('वाक्'हा शब्द येथे इंदियाया अथी भाही. म्हणून ) 'वाक्'या

शब्दानें येथें शब्दाचें प्रहण केलें जातें. ( शब्दाचें ज्योतिष्ट्र स्पष्ट कर-ण्यासाठीं भूमिका कारितात-) शब्द या विषयाकडून श्रोत्र-इंद्रिय प्रदीत केंडें जातें. ( श्रोत्राच्या दीप्तीचें कार्य सांगतात-) श्रोत्रेंद्रिय चांगळें प्रदीप्त झार्छे असतां मनांत विवेक उत्पन्न होतो. ( मनामध्ये विषयाकार णाम झाला असतां काय होतें तें सागतात-) त्या मनानें पुरुष चेष्टेळा प्रत होतो. ( त्याविषयीं प्रमाण-) ' मनानेंच पाहता, ऐकतो ?' इत्यादि अर्थाचे ब्राह्मण आहे. ( याप्रमाणे पातानिका वाक् चें-शब्दाचें ज्योतिष्ट्व साधण्यासाठीं राजा विचारती -) अही पण ' वाग्ज्योतिः ' भशा रीतीने वाक्-चे अप्रसिद्ध ज्योतिष्ट्र कर्से सांगितर्छे जात आहे ?, असें जनक विचारींछ म्हणून याज्ञवल्क्य सांगतात-( अ-थवा श्रुति सांगते-) ' तस्माद्दै सम्रह्-' ज्याभर्थी वाक् या उपोतीनें अनुगृहीत झाळेला हा पुरुष न्यवहार करता तस्मात् हें वाक् चें उयो-तिष्ट्र प्रसिद्ध आहे. ( ती प्रसिद्धिच आकांक्षापूर्वक स्पष्ट कारितात-) तें कर्से ? ' अपि यत्र-' ज्यावेळीं वर्षाकाळीं प्रायः मेघांच्या अंधकारात सर्व ज्योतीचा अस्त झाळा असतां 'स्वः पाणिः' आपळाही हात ' न विनिर्ज्ञीयते-' अगदीं स्पष्टपणें जाणळा जात नाहीं ' अथ-' स्यावेळीं बाह्य ज्योतीच्या अभावामुळें सर्व हाळचाळ बंद पडण्याचा प्रसंग आळा असर्ता ' यत्र वागुचरति-' जेथे शब्द होती-कुत्रा तरी भोकती अथवा गाढव भोरडतो ' उप एव तत्र न्येति-' त्या शब्दानें - ज्योतीनें श्रीत्र व मन याचे नैरंतर्थ-निरंतरता होते. त्यामुळे वाक् ज्यातिष्कार्थत्वास म्ह० बाक्पास्न होणाऱ्या व्यवहाररूप कार्यवस्वास प्राप्त होते. म्हणून बाक् या ज्योतीनें जवळ जातोच. जेथे शन्द होतो तेथे व्याच्या समीप होतो, असा भावार्थ. तेथें कर्म करतो व परत येतो. या चवध्या पर्यायात बाक् ज्योतीचें प्रहण गंधादिकांच्या उपलक्षणार्थ केलें आहे. ( शन्दानें गंधादिक उपलक्षित होतात, असे म्हणण्याचे कारणकाय ! तर साग-सात-)गंधादिकानिही प्राणादिकांतर अनुप्रह केळा असतां प्रवृत्ति,निवृत्ति

इत्यादिक होतात. त्यामुळें त्या गंधादिकांन्या योगानेंही कार्य-करणसंघा-तावर अनुप्रह होतो. (दुसरा प्रश्न उत्थापित करितात -) हे याज्ञवहक्या, हें असेंच आहे. ( तथापि स्वप्नादिकांत त्याची प्रवृत्ति होत असल्याचा अनुभव येत असल्यामुळें त्याची कारणभूत ज्योति सांगाबी, असा या वाक्यास शेष छावावा. ) ५.

अस्तिमत आदित्ये याज्ञवल्क्य चन्द्रम-स्यस्तिमते शान्तेऽमौ शान्तायां वाचि किंज्योतिरेवायं पुरुष इत्यात्मैवास्य ज्योति-भवतीत्यात्मनैवायं ज्योतिपाऽऽस्ते पत्ययते कर्भ कुरुते विपल्येतीति॥ ६॥

अर्थ—'हे याज्ञवल्क्या, आदित्य अस्त पावछा असतां, चंद्रमाही अस्त पावछा असतां, अग्नि विज्ञछा असतां व शब्दही शांत झाछा असतां हा पुरुष 'किं ज्योतिच ' असतां ?' 'हे राजा, आत्माच याची ज्योति असते. तो आत्मा याच ज्योतीने बसतो, जातो, कर्म करती व परत येतो.' ६.

शान्तायां पुनर्वाचि गन्धादिष्विष च शान्तेषु वाग्नेष्वतुमाहकेषु सर्वप्रवृत्तिनिरोधः प्राप्तोऽस्य पुरुषस्य । एतदुक्तं भवति । जाप्रद्विषये बहिर्मुखानि करणानि चक्षुरादीन्यादित्यादिष्योतिर्भिरनुगृत्वमाणानि यदा तदा स्फुटतरः संन्यवहारोऽस्य पुरुषस्य भवतीति । एवं ताबजान्यारिते स्वावयवसंघातव्यतिरिक्तेनैव व्योतिषा ज्योतिष्कार्थसिद्धिरस्य पुरुषस्य दृष्टा । तस्मात्ते वयं मन्यामहे सर्ववाव्यवसंघातव्यातिरिक्तेन् स्वप्तस्य स्वप्तात्वयं जागरिते च ताद्यावस्थायां स्वावयवसंघातव्यातिरिक्तेन्तेन अयोतिषा ज्योतिष्कार्यसिद्धिरस्यति ॥

भाष्यार्थ — वाक् म्ह० शब्द शांत झाळा व बाह्य अनुप्राहक गंधा-दिकही शांत झाळे असती या पुरुषाच्या सर्व प्रवृत्तीचा निरोध प्राप्त

झाला. ('भहो पण येथें दुसऱ्या उयोतीविषयींच प्रश्न विचारला जातो म्हणून कशावरून?' अशी आशंका वेऊन प्रश्नकत्यीचा अभिप्राय सां-गतात-) त्याचा तालपीर्थ असा-जाप्रदवस्थेत चक्षुरादिक बहिर्मुख इंदियें जेव्हां आदित्यादि ज्योतींनीं अनुप्रह केलीं जातात तेव्हां या पुरु-षाचा अगदीं अतिशय स्पष्ट व्यवहार होतो, (हें यावरून सांगितछें असे होते. जो जो न्यवहार तो तो देहादिकांहून भिन्न अशा ज्ये.ती-च्या निमित्तानें होतो. जसा भादित्यादिकांच्या निमित्तानें जाग्रद्वयवहार होतो. आता सांगितछेल्या या न्याप्तीचें निगमन करितात—,याप्रमाणें तर जागरितांत आपल्या शरीरावयवसंघाताहुन व्यतिरिक्त अशाच ज्योतीनें या पुरुषाच्या ज्योतिष्कार्याची सिद्धि होत असल्याचा अनुभव येती. ( आतां या व्याप्तिज्ञानाचें कार्य-अनुमःन सांगतात-) तस्मात् ते आम्ही ज्यांत सर्वे बाह्य ज्योतींचा अस्त झाला आहे अशा स्वप्नकाली व सुचु-तिकाळी त्याचप्रमाणे सर्व बाह्य ज्योतिःशून्य जागरितकाळी शरीरावय-वसंघातन्यतिरिक्त अशा ज्योतीर्ने याच्या ज्योतिष्कार्याची सिद्धि होते असे मानतों. (हा स्वप्नांतील व सुपुर्नातील व्यवहार अतिरिक्त ज्ञानज्यो-तीच्या अधीन आहे. कारण तोही व्यवहारच आहे. जाग्रत्कालीन व्यव-हाराप्रमाणें, असें अनुभान वर सुचिविळेच आहे.)

दृश्यते च स्वप्ने ज्योतिष्कार्यासिद्धिवन्धुसङ्गमिवयोगदर्शनं देशान्त-रगमनादि च । सुपुप्राचोत्थानं सुग्वमहमस्वाप्सं न किंचिदवेदिषमिति । तस्मादिस्त व्यतिरिक्तं किमिप ज्योतिः । किं पुनस्तच्छान्तायां वाचि ज्योतिर्भवतीति ॥

भाष्यार्थ — (वरील अनुमानांतील 'कारण तो व्यवहारच आहे ' या हेत्चा आश्रय असिद्ध आहे, अशी आशंका वेऊन तिचा परिहार करितात—) स्वप्नांत बंधूचा समागम, वियोग, दुसऱ्या देशीं जाणें, तेथ कर्म करणें, परत येणें इत्यादि ज्योतिष्कार्याची सिद्धि अनुभवास येते. ( आश्रयाच्या एकदेशाची असिद्धि मानून सांगतात--) तर्सेच सुवुसा- पासून उठतो. मी सुखानें निजलों होतों, काहीं जाणलें नाहीं. अरे समरणही होतें. ( ध्यानदर्शेत इष्ट देशतेचें दर्शन होतें, इत्यादि ' सुपृ साच ' येथील ' च-'कारावरून ध्यावें. आतां या अनुमानाध्या फ लाचें निगमन कारितात—) तस्मात् काहींतरी व्यतिरिक्त अयोति आहे ('अहो पण या पूर्वीक्त अनुमानावरून अयोति जर सिद्ध होत आहे त प्रश्न करण्यांत काय अर्थ आहे ?' अशी आशंका घेऊन मांगतात—' अस्तामित आदिसे.....शान्तायां वाचि किंज्योतिरेवायं०-' वाव मह० शब्द शांत झाल्यावर पुरुषाध्या व्यवहाराला कीणती अयोति असते ( आदिस्यादि सर्व ज्योतींचा उपशम झाला असतां दिमणात्या या व्य वहाराचें कारण, अशा रूपानें अनुमानानें सामान्यतः अयोतीची सिदि झाली असतां ती कोणती ? असा विशेष जाणण्याध्या इंकेंने प्रश्न उपाय होतो, असा मावार्थ. )

उच्यते । आत्मैवास्य ज्योतिर्भवतीति । आत्मेति कार्यकरणस्वावयव संघातव्यतिरिक्तं कार्यकरणावभासकमादित्यादिवाह्यज्योतिर्वत्त्वयम् न्येनानवभास्यमानमभिधीयते ज्योतिरन्तःस्थं च तत्पारिशेष्यान् । कार्यकरणव्यतिरिक्तं तदिति तावित्सद्धम् । यच कार्यकरणव्यतिरिक्तं कार्यकरणसंघातानुप्राहकं च ज्योतिस्तद्वाह्येश्वक्षुरादिकरणैरुपलभ्यमानं दृष्टं न तु तथा तचक्षुरादिभिरुपलभ्यत आदित्यादिज्योतिः पुपरतेषु । कार्यं तु ज्योतिषो दृश्यते यस्मादात्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते पत्ययते कर्मं कुरुते विपल्येतीति । तस्मान्यनमन्तःस्थं ज्योतिरित्यवगम्यते ॥

भाष्यार्थ — (प्रतिवचन घेऊन त्याचे न्याद्यान कारतात —) वरील प्रश्नाचे ' आत्मैवास्य ज्योतिर्भवतीति ' आत्माच याची ज्योति होते असे उत्तर सांगितलें जात आहे. ' आत्मा ' या शन्दानें शरीरेदिया-च्या स्वावयवांच्या संघाताहून व्यतिरिक्त, शरीरेदियांचे आदिसादि बाह्य ज्योतीप्रमाणें अवभासक, पण स्वतः दुसन्या ज्योतीकडून प्रकाशित न होणारी ज्योति सांगितली जाते; व ती बाह्य ज्योतीतील एकही नस- स्यामुळे पारिशेष्य न्यायाने अन्तस्थ आहे. (तिचें देहादिव्यतिरिक्तस्य स्वित कारितात-) ती ज्योति देहादि व्यतिरिक्त आहे, हें तर सिद्धच आहे. (कारण आदिखादिकांप्रमाणें तीही अनुप्राहक आहे, असा या बाक्याछा शेष छावावा. ती अन्तःस्थ आहे, असे जें वर म्हटळें आहे खाचें उपपादन करितात-) जी कार्यकरणव्यतिरिक्त व कार्यकरणसं घातानुप्राहक ज्योति ती बाह्य चक्षुरादि इंद्रियांनी उपरुव्ध होत असल्याचा अनुभव येतो. पण आदिखादि ज्योति उपरत झाल्या असतां ती आत्मज्योति तशी चक्षुरादि इंद्रियांनी उपरुव्ध होत नाहीं, आणि असें अस्नही ज्याअधीं ज्योतीचें कार्य दिसतें त्याअधीं हा पुरुष आत्मा याच ज्योतीचें बसतो, इष्ट स्थळीं जातो, तथें कर्म करतो व परत येतो. तस्मात् अवश्य ती अन्तःस्थ ज्योति आहे, असे झान होतें. (स्वप्राव्दिकांतिछ व्यवहाराछा कारण होणारी ज्योति अन्तःस्थ आहे, कारण ती अतींद्रिय आहे, आदिक्यादिकांप्रमाणें इंद्रियांचा विषय होणारी नाहीं, असा भावार्थ.येथीछ हा आदिक्यादिकांप्रमाणें हा हिंसे स्वांच्यादिकांप्रमाणें हा स्वांचा विषय होणारी

E .

किंचाऽऽदित्यादिज्योतिर्विलक्षणं तदभौतिकं च स एव हेतुर्यवश्च-राद्यप्राह्यत्वमादित्यादिवत् ।।

भाष्यार्थ — (दुसरा न्यतिरेक सांगतात -) शिवाय ती उयोति आ-दिलादि क्योतीं हून विरुक्षण आहे, व अभौतिक आहे. आदिलादिकां-प्रमार्णे. ती आत्मज्योति चक्षुरादि इंद्रियांनी ग्राह्म न होण्याचें तेंच [म्ह० आदिलादिज्योतिर्विरुक्षणत्व व अभौतिकत्व हेंच ] कारण आहे.

न । समानजातीयेनैवोपकारदर्शनात् । यदादित्यादिविलक्षणं ज्योनितरान्तरं सिद्धमित्येतदसत् । कस्मात् । उपिकयमाणसमानजातीयेनैनवाऽऽदित्यादिज्योतिषा कार्यकरणसंघातस्य भौतिकस्य भौतिकेनैवोपकारः क्रियमाणो इदयते । यथादृष्टं चेदमनुप्तेयम् । यदि नाम कार्यकरणाद्यान्तरं तदुपकारकमादित्यादिवज्ज्योतिस्तथाऽपि कार्यकरणसंघान

तस्यावज्ञातीयमेवानुमेयं कार्यकरणसंघातोपकारकत्वादादित्यादिश्यो-तिकेत् ॥

भाष्यार्थ—( त्यावर छोकायत—देहात्मवादी आक्षेप घेतो—) असें नाहीं. कारण पदार्थावर समानजातीय पदार्थाक हुनच उपकार होत असल्याचें दिसतें. ( आतां ' न-' असे नाहीं, या नव्याचेंच व्याख्यान कारितात—) 'आदिखादिकां हुन विछक्षण अशी आन्तर अ्योति सिद्ध झाछी' असें जें वर म्हटछें आहे तें असत् आहे. कशावस्त ! ज्याच्यावर उपकार करावयाचा त्याच्याच जातीच्या आदित्यादि ज्योतीक हुन च्हणजे भौतिक कार्य करणसंघाताचा भौतिक अशा आदित्याक हुनच उपकार केला जातो असें दिसतें; ( तथापि आत्मज्योतिल। हा न्याय खाद्म होत नाहीं, म्हणून म्हणाल तर सोगतात; ) आणि जसा अनुभव येत असेल त्याप्रमाणें याचेंही अनुमान केलें पाहिजे. ( याचेंच स्पष्टी-करण—) कार्यकरणांवर उपकार करणारी अयोति आदित्यादिकांप्रमाणें आहून निराळी असली पाहिजे, हें जरी खरें आहे तरी ती कार्यकरण-संघातात्वाचा समानजातीचीच असाबी, असे अनुमान करावें छागतें. कारण तिला कार्यकरणोपकारकत्व आहे; ( ती ज्योति ) आदित्यादिकांप्रमाणें कार्यकरणसंघातावर उपकार करणारी आहे.

यत्पुनरन्तःस्थत्वांदप्रत्यक्षत्वाच वैद्यक्षण्यमुच्यते तचक्षुरादिज्यो-तिभिरनैकान्तिकम् । यतोऽप्रत्यक्षाण्यन्तःस्थानि च चक्षुरादिज्योतींपि भौतिकान्येव । तस्माचव मनोरथमात्रं विलक्षणमात्मज्योतिः सि-द्धमिति ॥

भाष्यार्थ—( आत्मज्योति अन्तःस्य आहे व अतिरिक्त आहे. कार ण ती अतीदिय आहे. आदित्याप्रमाणें, या अतिरिक्त आत्मशायाया पूर्वोक्त ब्यतिरेकी अनुमानाचा अनुशद कक्दन देहात्मश्रदी व्यावर दूषण देतात—) सातां ती आत्मज्योति अन्तःस्य असल्यामुळें व अप्रसक्ष असरयामुळें आदित्यादि उयोतीं हून विलक्षण आहे, असे जें तुम्ही म्हण-त आहों तें चक्षुरादि इतर ज्योतींशी अनेकान्तिक—व्यभिचारी आहे. (त्याचें व्यभिचारित्वच व्यक्त करितात—) कारण अप्रत्यक्ष व अन्तःस्थ अशा चक्षुरादि ज्योती भौतिकच असतात. [अन्तःस्थ-च पण संघा-ताहून व्यतिरिक्त नाहींत, असेंही येथे विवक्षित आहे. आतां या व्य-भिचाराचें फळ सांगतात--] तस्मात् 'आत्मज्योति आदित्यादि ज्योतींहून विलक्षण व अन्तःस्थ आहे, हें सिद्ध झालें,' असें जें तुझें म्हणणें तें केवल मनोरथमात्र आहे.

कार्यकरणसंघातभावभावित्वाच संघातधर्मत्वमनुमीयते उयोतिषः । सामान्यतो दृष्टस्य चानुमानस्य व्यभिचारित्वादशमाण्यम् । सामान्य-तो दृष्टबलेन हि भवानादित्यादिवद्यतिरिक्तं उयोतिः साधयति कार्य-करणेभ्यः । न च प्रत्यक्षमनुमानेन बाधितुं शक्यते । अयमेव तु कार्यकरणसंघातः प्रत्यक्षं पश्यति शृणोति मनुते विजानाति च । यदि नाम ज्योतिरन्तरमस्योपकारकं स्यादादित्यादिवन तदाऽऽत्मा स्याज्ज्यो-तिरन्तरमादित्यादिवदेव । य एव तु प्रत्यक्षं दर्शनादिक्रियां करोति स एवाऽऽत्मा स्यात्कार्यकरणसंघातो नान्यः । प्रत्यक्षविरोधेऽनुमानस्या-प्रामाण्यात् ॥

भाष्यार्थ—(शिवाय चेतन्य हा शरीराचा धर्म आहे; कारण शरीर असेल तरच चेतन्य असतें. त्याच्या अभावी नसतें, रूपादिकांप्रमाणें, अशा अनुमानाच्या आश्रयानें म्हणतात-) कार्यकरणसंघाताचा भाव-विद्य-मानता-असला तर चेतन्य-ज्योतीचा भाव असतों, (आच्या अभावी चेत-म्याचाही अभाव होतों, ) आमुळें चेतन्यज्योतीला संघातधर्मत्व आहे, महं चेतन्य ज्योति हा शरीरेंद्रिय-संघाताचा धर्म आहे असे अनुमान होतें. ('आत्मज्योति संघाताहून भिन्न आहे. कारण ती ध्याला प्रकाशित करते; आदिआप्रमाणें, या अनुमानावहून चेतन्य हा संघाताचा धर्म आहे, असे ठरत नाहीं,' म्हणूम म्हणाल तर सोगतों—) सामान्यतो

दृष्ट अनुमानाला व्यभिचारित्व असल्यामुळें तें अप्रमाण आहे-स्या अनुमानाला प्रामाण्य नाहीं. ( लोकायताच्या मतीं देहाला प्रकाशित करणारेंही चक्षुरिंदिय त्या देहाहून भिन्न नाहीं. म्हणून सिद्धान्त्याच्या अनुमानाला तो अप्रमाण म्हणत आहे. मी मनुष्य आहें, मी जाणतों, इलादि प्रलक्षाशींही विरोध येत असल्यामुळें तुझें अनुमान अप्रमाण आहे, असे पुनः छोकायत सणतो- ) आपण वेदान्ती सामान्यतो दृष्ट अनुमानाच्या बळानेंच आत्मज्योति आदित्यादिकांप्रमाणे शरीरेंद्रियाहन व्यतिरिक्त आहे, असे सिद्ध करीत आहां. पण कोणतेंही प्रत्यक्ष अनु-मानानें बाधित होणें शक्य नाहीं हाच कार्यकरणसंधात प्रत्यक्ष पाहतो, ऐकतो, मनन करतो व जाणतो. ( अर्थात् चेतन्य हा देहाचाच धर्म आहे. आतां आत्मज्योति देहाइन व्यतिरिक्त आहे, असा अंगीकार करूनही त्यावर दूषण देतात-) जर या शरीरोदियसंघातावर उपकार करणारी ज्योति आदित्यादिकांप्रमाणें त्याहून निराळी असेल तर ती आत्मा असणार नाहीं. तर आदित्यादिकांप्रमाणेंच दुसरी ज्योति असेल. ( वरील ज्योति अनात्मा आहे, देहोपकारक असल्यामुळे; आदित्याप्रमा-णें, असा भावार्थ. तर मग आत्मत्व कोणाळा ? अशी आशंका घेऊन छोकायत सांगतात-) जो दर्शनादि क्रिया प्रत्यक्ष करतो तोच शरीरें-दियसंघात आत्मा आहे. त्याहून निराळा आत्मा नाही. ( बर तुम्ही अनुमानाने आत्मा देहादिन्यतिरिक्त आहे, असे ठराविलें आहे, हें खरें;) पण प्रसक्षाशी विरोध आछा असता अनुमानाछा अधामाण्य येते. ( यास्तव आत्मा देहाहून अन्य नाहीं, असा वरील 'नान्यः 'या भाष्याशीं संबंध).

नन्वयमेव चेइर्शनादिकियाकर्ताऽऽत्मा संघातः कथमविकलस्ये-वास्य दर्शनादिकियाकर्तृत्वं कदाचिद्भवति कदाचिनेति । नैय दोषो दष्टत्वात् । न हि दृष्टेऽनुपपनं नाम । न हि स्वयोते प्रकाशाप्रकाश-कत्वेन दृश्यमाने कारणान्तरमनुमेयम् । अनुमेयत्वे च केनिबत्सामा न्यात्सर्वं सर्वत्रानुमेयं स्यात् । तच्चानिष्टम् । न च पदार्थस्वभावो नास्ति न ह्यन्नेरुष्णस्वाभाव्यमन्यनिमित्तमुद्कस्य वा शैत्यम् ॥ प्राणि-धर्माधर्माव्यपेक्षमिति चेत् । धर्माधर्मादेनिमित्तान्तरापेक्षस्वभावप्रसङ्गः। अस्त्विति चेत् । तदनवस्थापसङ्गः। स चानिष्टः ॥

भाष्यार्थ—(देहच जर आत्मा असेळ तर त्याचे द्रपृत्व, श्रोतृत्व केव्हां केव्हां प्रतीत न होतां नेहमीं प्रतीत व्हावयास पाहिजे; अशी शंका बेतात-) अहोपण हाच संघात जर दर्शनादि क्रिया करणारा भारमा असेळ तर अविकल असलेल्याच याचे दर्शनादिकियाकर्तृत्व कदाचित् होर्ते व कदाचित् नाहीं, हें कर्से ? ( स्त्रमाववादी या शंकेचा परिहार करतो--) हा कांही दोष येत नाहीं. कारण तसा अनुभवच येतो आणि साक्षात् भनुभवच भाल्यावर भनुपपन साणतांच येत नाहीं. ( केव्हां केव्हां दर्शन व केव्हां केव्हां अदर्शन हीं दोन्हीं देह-स्वभावामुळे संभवतात, याविषयीं दृष्टान्त सांगतात-) काजवा जर प्रकाश करणारा व अप्रकाश करणारा भशा रीतीने अनुभवास येत आहे तर त्यासाठी दुसऱ्या कारणाचे अनुमान करावें छागत नाही भाणि सामान्यतःच जर तें कोणाला अनुमेय वाटत असेल तर सर्वच सर्वेत्र अनुमेय होईछ. [ म्ह. काजन्याचे चमकर्णे दूसऱ्या कार-णामुळें आहे. कारण तें कदाचित् होतें. घटाप्रमाणें, असे 'कादा-चित्क ' या सामान्य हेत्वरून जर त्याला कोणी कारणपूर्वक ठरवं ळागळें तर अग्नि उष्ण भाहे, त्याप्रमाणेंच उदक उष्ण भाहे, कारण तें द्रव्य आहे; असेंही अनुमानानें ठरूं छागेछ ! व स्यामुळें अतिप्रसंग होईछ. म्ह् अनुमानार्ने पाहिजे तें सिद्ध होऊं छागेछ.]पण तें आनिष्ट माहे. ('जें जें कांहीं होतें तें तें सर्व निमित्तामुळेंच होतें. निमित्तावा-चून केवळ स्वाभाविकपणेच कांही होत नाहीं,' म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नहीं- कारण ) पदार्थाचा विशिष्ट स्वमाव नसतो असे म्हणतां येत नाहीं. अग्रीचा उष्णत्व हा स्त्रभाव, किंवा उदकाचा रेात्य हा स्वभाव क्रिया निमित्तामुळे आहे, असे झणता येत नाही.

('अहो १ण अग्नीचें औष्ण्य, उदकाचें शैत्य इत्यादिकही निर्निमित्त नाहीं तर त्यांनाही प्राण्यांच्या अदृष्टाची अपेक्षा असते,'अशी आशंका घेऊन सांगतातः) अग्न्यादिकांचे औष्ण्यादिक स्वभावही प्राण्यांचा धर्म व अधर्म यांच्या अपेक्षेनें असतात, ग्हणून हाणाठ तरें धर्माधर्मादिकांचाही दुसऱ्या निमित्ताची अपेक्षा करणें हा स्वभाव आहे, असें मानण्याचा प्रसंग येतो. 'धर्मादिकांना दुसऱ्या निमित्ताची अपेक्षा अस्ं दे.' हाणून हाणाठ तर तें बरोबर नाहीं कारणें धर्मादिकांचे अन्य निमित्त मानठें की पुनः त्याचें निमित्त, पुनः त्याचें निमित्त याप्रमाणें अनवस्था प्रसंग येतो; व तो तर अनिष्ट आहे.

न । स्वप्रस्मृत्योद्देष्टस्यैव दर्शनात् । यदुक्तं स्वभाववादिना देहस्यैव दर्शनादिक्या न व्यतिरिक्तस्येति तत्र । यदि हि देहस्यैव दर्शनादिक्या स्वप्ने दर्शनादिक्या स्वप्ने दर्शनं न स्यात् । अन्धः स्वप्ने पञ्यन्द्रष्टपूर्वभेव पद्यति न शाकद्वीपादिगतमदृष्टरूप्प् । तनश्चैतिहसद्धं भवति यः स्वप्ने पद्यति दृष्टपूर्वं वस्तु स एव पूर्वं विद्यमाने चक्षुष्यद्राक्षीत्र देह इति । देहश्चेद्दृष्टा स येनाद्राक्षीत्तास्मनुद्भृते चक्षुषि स्वप्ने वदेव दृष्टपूर्वं न पद्यत् । अस्ति च लोकं प्रसिद्धिः पूर्वं दृष्टं मया हिमवतः शृंगम् द्याहं स्वप्नेऽद्राक्षमित्युद्धृतचक्षुपामन्धानामपि । तस्माद्वुद्भृतेऽपि चक्षुषि यः स्वप्नदृक्स एव दृष्टा न देह इत्यवगम्यते ॥

भाष्यार्थ—( आत्मा देहादिकांहून भिन आहे, असे मानस्यायानून स्वप्नादिकांची सिद्धि होत नाहीं, अशा आशयानें सिद्धान्ती उत्तर देतात--) हें तुमचें म्हणणें बरोबर नाहीं. कारण स्वप्न व स्मृति या काळीं पूर्वी जें पाहिळें असेळ--अनुभिवेळें असेळ त्याचेंच दर्शन होतें. ( वरीळ नजर्थच व्यक्त करितात--) स्वभाववाद्यानें दर्शनादि किया देहा-चीच आहे त्याहून व्यतिरिक्त असळेस्या दुस-या कोणाची नाहीं, असें

जें म्हटलें आहे तें बरोबर नाहीं. ( स्वप्नांत अनुभविलेल्याचाच अनुभव येतो, या वरीछ हेतुभागाचें व्यतिरेकद्वारा विवरण कारितात--) कारण देहाचीच जर दर्शनादि क्रिया असती तर स्वप्नांत पूर्वी पाहिलेल्याचेंच दर्शन झाळें नसतें. ( जागरितावस्थेंतील अनुभव विणाऱ्या जाग्रद्देहाचा स्वप्नांत बाध झालेला असतो. संस्कार अतींद्रिय असतात, असे मानत येत नाहीं, एकाने पाहिलेखाचे दुसऱ्याला स्वप्न पडणे शक्य नाहीं, त्यामुळें देहात्मवादांत पाहिळेल्याचेंच पाहणें संभवत नाहीं, असा भावार्थ. 'अहोपण आंधळाही स्वप्न पाहतो. तेव्हां पूर्वी पाहिलेस्याचेंच स्वप्न पडतें, असे म्हणतां येत नाहीं,' अशी आशंका घेऊन सांगतात -) भांधळाही स्वम पहात असतांना दृष्टपूर्वच स्वम पाहतो; शाकद्वीपादि दूर प्रदेशांतील व अदष्टरूप असे तो कांहीं पहात नाहीं. (स्वप्नांत पूर्वी पाहिलेलेच जरी तो पहात असला तरी त्यावरून द्रष्टा देहाहून निराळा भाहे, हें कसें सिद्ध होतें ? तें सांगतात--) त्यावरून ही गोष्ट सिद्ध होते कीं, जो पूर्वी पाहिलेलीच वस्तु स्वप्नांत पाहतो त्यार्नेच पूर्वी चक्षु विद्यमान असतां ती पाहिली; देहाने नग्हे. ('अहो पण पूर्वी व आतां स्वप्नांत अशा दोन्ही अवस्थेत देहच द्रष्टा आहे, असे मान-ल्यास कोणती हानि आहे ?' तें सांगतात--) देहच जर द्रष्टा असेळ तर त्याने ज्या चक्ष्ने पाहिलें तो चक्ष्र उपटून काढला असतां स्वप्नांत तीच पूर्वी पाहिळेळी वस्तु पाहणार नाहीं. (कारण स्वप्नांत सहकारी चक्षूचा अभाव असतो; तेथें नवीनच दुसरा चक्षु उत्पन्न होतो अर्से म्हटस्यास त्याच न्यायानें दुसरा देहही उत्पन्न होण्याचा संभव असतो. त्यामुळे एकार्ने पाहिलेख्या गोष्टीचें स्त्रप्त दुसऱ्याला पडणें शक्य नाहीं, असा भावार्थ. 'पूर्वी पाहिलेख्या वस्तूचेच स्वप्न पडतें, असे मानूं नये, ह्मणजे झालें,' म्हणून म्हणाल तर -) लोकांमध्ये तर अशी प्रसिद्धि **आहे-ज्यांचे नेत्र** उपटून काढळे आहेत अशा अंधांनाही 'मी पूर्वी पाहिल्लें हिमाल्याचे शृंग आज स्वप्नांत पाहिलें ' असे वाटतें. ( तर ग्ग जनमांधांना अज्ञाच प्रकारचें स्वप्नदर्शन कसें होतें,' म्हणून विचा-

राल तर पूर्व जन्मांतील अनुभवामुळें, असे आग्ही सांगूं. असो;) तस्मात् चक्षु काढलेला नसतांन ही जो स्वप्न पाहणारा तोच इष्टा होय देह नन्हे, असे ज्ञात होतें.

तथा स्मृतौ द्रष्टृस्मर्त्रोरेकत्वे सित य एव द्रष्टा स एव स्मर्ता। यदा चैवं तदा निमीलिताक्षोऽपि स्मरन्दृष्ट्रपूर्वं यद्भुपं तद्दृष्ट्रवदेव पद्यतीति। तस्माद्यत्रिमीलितं तत्र द्रष्टृ यात्रिमीलिते चक्षुषि स्मरद्भूपं पद्रक्षि तदेवा-निमीलितेऽपि चक्षुषि द्रष्ट्रासीदित्यवगम्यते ॥

भाष्यार्थ—( आतां समृतींतही पूर्वी पाहिलेल्याचेंच स्मरण होतें, हा वरील हेतूंतील भाग वर्णितात --) त्याचप्रमाणें स्मरणांत. द्रष्टा व स्मर्ता यांचें एकत्व सिद्ध झालें असतां जो द्रष्टा तोच स्मरण करणारा, असें- ही ठरतें. ( पण द्रष्टा व स्मरणकर्ता यांचें एकत्व जरी असलें तरी द्रष्टा देहातिरिक्त आहे, हें कसें ठरतें ? अशी आशंका घेऊन सांगतात -) आणि असें जेव्हां आहे तेव्हां ज्यानें नेत्र मिटले आहेत असाही एकादा स्मरण करणारा पूर्वी पाहिलेंलें जें रूप तें पाहिलेल्याप्रमाणेंच पाहती. तस्मात जें मिटलेलें [नेत्र] तो द्रष्टा नव्हे. जें चैतन्य नेत्र मिटले असतां- ही स्मृतरूप पाहतें तेंच ते मिटलेले नसतांही द्रष्टा होतें, असे अवगत होतें. ( याप्रमाणें द्रष्टा व स्मर्ता यांचे एकत्व सांगितलें असल्यामुळें स्मर्ता जर देहातिरिक्त असेल तर द्रष्टाही तसाच असला पाहिजे हें सिद्ध होतें, असा भाव.)

मृते च देहेऽविकलस्यैव च रूपादिदर्शनाभावात् । देहस्यैव द्रष्टृत्वे मृतेऽपि दर्शनादिक्रिया स्यात् । तस्माद्यद्याये देहे दर्शनं न भवति यद्भावे च भवति तद्दर्शनादिक्रियाकर्तृ न देह इत्यवगम्यते ॥

माणें देहातिरिक्त आस्याचें उपपादन करून उपसंहार करितात --) त-स्मात् ज्या चैतन्याला अपाय झाला असतां देहांत दर्शन ही क्रिया होत नाहीं व जें (चैतन्य) विद्यमान असतां दर्शन होतें तें दर्शनादि-क्रियांचें कर्तृ आहे; देह नब्हे, असें अवगत होतें.

चक्रुरादीन्येव दर्शनादिकियाकर्तृणीति चेन् । न । यदहमद्राक्षं तत्सपृशामीति भित्रकर्तृकत्वे प्रतिसंधानानुपपत्तेः ॥ मनस्तर्द्दाति चेत्। न । मनसोऽपि विषयत्वाद्रूपादिवद्द्रष्टृत्वाद्यनुपपत्तिः । तस्मादन्तःस्थं स्यतिरिक्तमादित्यादिवदिति सिद्धम् ॥

भाष्यार्थ—('देहाला जरी वरील कारणास्तव आत्मत्व नसकें तरी इंद्रियांना आत्मत्व असेल,' अशी आशंका घतात -) चक्षुरादिक इंद्रियेंच दर्शनादि क्रिया करणारीं आहेत, अमें म्हणाल तर (परिहार करितात-) तेंही बरोबर नाहीं. कारण ज्याला मीं पाहिलें त्यालाच स्पर्श करतों, असें जें प्रतिसंधान होतें तें दर्शन व स्पर्श यांचे कर्ते भिन्न असते तर झालें नसतें (कारण एकानें पाहिलेत्या वस्तूचें दुसऱ्याला स्मरण- किंवा प्रतिसंधान— ओळखणें शक्य नसतें.)

'तर मग मन हा अत्मा आहे,' असें म्हणाळ तर तेंही बरोबर नाही. कारण मनाळाही विषयत्व असल्यामुळें रूपादिकांप्रमाणें त्याच्या द्रष्टु-त्वाची अनुपपित आहे. (कारण झात्याळा झानाच्या साधनाची अपेक्षा असते. असो; याप्रमाणें देह, इंद्रियें व मन यांचें अनात्मत्व सिद्ध झाळें असतां फळित सांगतात—) तस्मात् अन्तःस्थ आत्माच्योति आदित्यादि-कांप्रमाणें देहादिकांहून व्यतिरिक्त आहे, हें सिद्ध झाळें.

यदुक्तं कार्यकरणसंघातसमानजातीयमेव ज्योतिरन्तरमनुमेयम् । आदिखादिभिस्तत्समानजातीयैरेवोपिक्रियमाणत्वादिति । तद्सत् । ज्यक्तर्योपकारकभावस्यानियमदर्शनात् । कर्षं पार्शिवौरिन्धने पार्शिव

ते । न च तावता तत्समानजातीयरेवाग्नेः प्रज्वलनोपकारः सर्वत्रातुः मेयः स्यात् । येनोद्केनापि प्रज्वलनोपकारो भिन्नजातीयेन वैयुतस्या-मेर्जाठरस्य च कियमाणो दृश्यते । तस्मादुपकार्योपकारकभावे समा-नजातीयासमानजातीयनियमो नास्ति ॥

भाष्यार्थ-आतां आंतील ज्योति कार्यकरणसंघातास्या समान जा-तीचीच आहे, असे अनुमान करावें; कारण आदित्यादि संघातसमान-जातीय ज्योतींकडूनच संघातावर उपकार केळे जातात, असे जें वर बाद्याने म्हटळे होते ते बरोबर नाहीं. कारण उपकार्य-उपकारकमा-बाचा असा नियम आढळत नाहीं. तो कसा ! (तर पहा-) पार्थिवत्व या समान जातीच्या जून गवत, कोंबळे गवत इत्यादि पार्थिव इंधनांक-द्भन अग्नीचा प्रज्वलनोपकार केला जातो असे दिसते;पण तेयटगावरून त्याच्या समान जातीच्या पदार्थाकडूनच अग्नीचा प्रव्वकनोपकार सर्वत्र अनुमेय होत नाहीं; [ म्ह० तेवट्यावरून अग्रीचें प्रत्येक प्रज्वटन श्चिव पदार्थों कडूनच होतें, असे अनुमान करिता येत नाहीं.] कारण बै-चुत अग्नि व जाठर अग्नि यांच्यावर भिन्न जातीय उदकाकडूनही प्र-ज्वलनोपकार होत असल्याचें दिसतें. तस्मात् उपकार्य-उपकारकमा-बामध्यें समान जातीय व असमान जातीय हा नियम नाहीं. (त्याच-प्रमाणे अपकार्य-अपकारकभावालाही वैजात्यनियम नाही. 140 विजातीय पदार्थच परस्पर अपकार करूं शकतात, असेंही म्हणता येत नाहीं. )

कदाचित्समानजातीय। मनुष्या मनुष्येरेबोपिक्रियन्ते कदाचित्सथा-वरपश्चादिभिश्च भिन्नजातीयैः । तस्मादहेतुः कार्यकरणसंघातसमान-जातीयैरेवाऽऽदित्यादिष्योतिर्भिरुपिक्रियमाणत्वादिति ॥

भाष्यार्थ—( दुसन्या उदाहरणानें ही गोष्ट सिद्ध कारितात—) केव्हां केव्हां समान जातीचे मन्त्रथ मन्त्र्यांकडनच उपकार केले जातात केव्हां चप्रमाणें अमीचा उपशम अमीनेंही होतो व उदक, धूळ इत्यादिकांक-ह्रनही होतो, असाही अनुभव येत असल्यामुळें अपकार्य अपकारक-भावालाही वैजात्यिनयम लागू करतां येत नाहीं, अशा आशयानें उप-संहार करितात—) तस्मात् कार्यकरणसंघाताच्या समान जातीय अशा आदित्यादि ज्योतींकडून उपकार केला जात असल्यामुळें 'आत्मज्योति संघाताच्या समान जातीची आहे,'याविषयीं हा हेतुच होऊं शकत नाहीं. ( अर्थात् अनुमाहक अनुमाह्याच्या समान जातीचें असतें, अनुमाहक-खामुळें, आदित्याप्रमाणें, ह्या अनुमानाचें निरसन झालें.)

यत्पुनरात्य चक्कुरादिभिरादित्यादिज्योतिर्वदृदृ इयत्वादित्ययं हेतु-रुयीतिरन्तरस्यान्तः स्थत्वं वैलक्षण्यं च न साधयति । चक्कुरादिभिरनै-कान्तिकत्वादिति । तदसत् । चक्कुरादिकरणेभ्योऽन्यत्वे सतीति हेतो-विशेषणत्वोपपत्तेः ॥

भाष्यार्थ—(आतां भारम्याच्या अन्तःस्थत्वाविषयीं सिद्धान्त्यांनीं 'भतीद्रियत्व 'हा जो हेतु दिला होता, तो व्यभिचारी आहे भर्से वायानें वर महत्वें भाहे. त्या वाद्याच्या महणण्याचा भनुवाद करून त्यावर दोष देतात—) आतां आदित्यादिकांप्रमाणें आत्मज्योति चक्षुरादिकांमीं दिसत नाहीं, म्हणून ती आत्मज्योति अन्तःस्थ आहे व देहादिकांहून विलक्षण आहे,असा जो हेतु तुम्ही दिला होता तो हेतु आत्मज्योतीचें
भन्तःस्थत्व व चैलक्षण्य सिद्ध करीत नाहीं, कारण चक्षुरादिकांशीं त्याचा
व्यभिचार होतो (असें कें तुम्ही—वादी—म्हणतां) तें खोटें आहे.
कारण 'चक्षुरादि इंद्रियांहून अन्य असून' असे ती उयोति चक्षुरादिकांनीं
दिसत नाहीं, या हेत्ला विशेषण लावतां येतें; व तें लावलें भसतां
वरील व्यभिचाराची शंका रहात नाहीं.

क्रिक्क स्थापन का अनुमानिक स्थापन के अनुमानिक स्थापन के अनुमानिक स्थापन के अनुमानिक स्थापन के अनुमानिक स्थापन

मानमुक्तं तेन विरुध्यत इयं प्रतिज्ञा कार्यकरणसंघातधर्मत्वं ज्योतिष इति । तद्भावभावित्वं त्वसिद्धं मृते देहे ज्योतिषोऽदर्शनान् ॥

भाष्यार्थ—('आत्म डंपोति हा संघाताचा धर्म भाहे, कारण संघात जेव्हां विद्यमान असतो तेव्हांच त्या उपोतीची उपल्लाच्य होते. देहाच्या ह्रूपादि धर्मा प्रमाणें, असे जे वाद्यानें अनुमान रचलें होतें त्याचा अनुवाद करून निराकरण करितात--) त्या उपोतीला कार्यकरणसंघात धर्मत्व आहे, असे जें वर म्हटलें आहे तें बरोबर नाहीं. कारण त्याच्यावर अनुमानविरोध हा दोष येतो. (अनुमानविरोधच दाखिवतात--) आदि-त्यादि उपोतीप्रमाणें कार्यकरणसंघाताहून आत्म उपोति हा निराळा पदार्थ आहे, असे अनुमान वर सांगितलें आहे, त्याच्याशी 'या अपोतीला कार्यकरणसंघाताधर्मत्व आहे 'ही प्रतिज्ञा विरुद्ध आहे. तद्धावभावित्व मिहल तो देह असेपर्यंतच चेतन्य असतें,] हा तुमच्या अनुमानांतील हेतु असिद्ध आहे. कारण देह मेल्यावर तो अविकल असतानाच चेत-न्याख्योतीचें अदर्शन होतें.

सामान्यतो दृष्टस्यानुमानस्याप्रामाण्ये सति पानभोजनादिसर्वव्य-वहारलोपप्रसङ्गः । स चानिष्टः । पानभोजनादिषु हि श्वुत्पिपासादि-निवृत्तिमुपलब्धवतस्तत्सामान्यात्पानभोजनायुपादानं दृश्यमानं लोके न प्राप्नोति । दृश्यन्ते ह्यपलब्धपानभोजनाः सामान्यतः पुनः पान-भोजनान्तरैः श्वत्पिपासादिनियृत्तिमनुभिन्वन्तस्ताद्श्येन प्रवर्तमानाः ॥

भाष्यार्थ—('सामान्यतो दृष्ट अनुमान अप्रमाण असतें,' म्हणून जें वर वाद्यानें म्हटलें आहे लावर दूषण देतात -) सामान्यतो दृष्ट अनुमान्नाला जर अप्रामाण्य मानलें तर पान-भोजन इत्यादि सर्व व्यवहाराचा लोप होण्याचा प्रसंग येतो. पण तो तर अनिष्ट आहे. कारण पान भोजनादिकांमध्ये नुधा इत्यादिकांची निवृत्ति अनुभविणारा पानत्व-भोजनावित्याद्यात्म तन पान योजन कर्णांच के जिल्लाहर पान योजन कर्णांच के जिल्लाहर कर्णांच क

तहान शांत होते व अन खालें अससां क्षुधा शांत होते असा बाला अनुभव आळा अहे तो पूर्वीसारलेंच हेंही पेय द्रव्य आहे व हेंही भोज्य अन आहे, असे समजून तृषा व क्षुधा यांच्या निहत्त्यर्थ यांचे पुनः प्रहण करतो, असे आपण पाहतों. पण सामान्यतो दृष्ट असमान जर अप्रमाणच मानळें तर त्यांचे तें अन-पानांचे प्रहण उपपन्न होत नाहीं.) पण ज्यांनी पान व भोजन यांचा अनुभन घेतळेळा आहे ते पुनः त्यांच्या साहश्यावरून दुसन्या पान-भोजनांनी तृषेची व क्षुत्रेची निहत्ते होते असे अनुमान कारितात व क्षुत्पिपासच्या निह ीचा उपाय असे जें भोजन व जळादिकांचे पान त्यासाठी प्रवृत्त हे तात असे दिसतें.

यदुक्तमयमेव तु देहो दर्शनादिकियाकर्तेति तस्प्रथममेव पिहतं स्वप्रसमृत्योदेंहादर्थान्तरभूतो द्रष्टेति । अनेनैव ज्योतिरन्तरस्थान तम-स्वमपि प्रत्युक्तम् ॥

भाष्यार्थ—(देहच द्रष्टा आहे, असे जें वादाचें म्हणणें होतें साचा अनुवाद करून त्याच्या पूर्वोक्त परिहाराचेंच स्मरण देतात—) हाच देह दर्शनादि क्रिया करणारा आहे, असे जें म्हटलें होतें स्थाचा परिहार—'स्वप्न व स्मृति या काळीं देहाहून निराळा द्रष्टा असतो,' असें सांगून—पूर्वीच केळा आहे. संघाताच्या द्रष्टुत्वाचें निराकरण करून त्याच्या योगानेंच 'देहांतील ज्योति आदित्यादिकांत्रमाणें अनात्मा आहे ' असें जें वादाचें म्हणणें होतें त्याचेंही निराकरण केलें आहे.

यरपुनः खद्योनादेः कादाचित्कं प्रकाशाप्रकाशकस्यं तदसत् । श्रा-प्रवयवसंकोचिकासनिमित्तत्वात्पकाशस्यकाशकत्वस्य ॥ यत्पुनकक्तं धर्माधर्मयोरवद्यं फळदातृत्वं स्वभावोऽभ्युपगन्तत्व्य इति । तदभ् गमे भवतः सिद्यान्तद्वानात । एतेनानवस्थादोषः अत्युक्तः । तस्माः स्ति



भाष्यार्थ—(देहानें केव्हां केव्हां दर्शनादिमन्य स्वाभाविक आं याविषयी वाद्यानें दिलेख्या दृष्टान्ताचा अनुवाद करूत स्याचें निराकर कारितात –) आतां काजव्याला केव्हां केव्हां प्रकाशकत्व अमतें व केव् अपकाशकत्व असतें, असें जें म्हटलें आहे तें असत् आहे. कारण पंख दि अवयवांचा संकोच व विकास करणें या निमित्तामुळें त्या प्रकाशकत्व व अप्रकाशकत्व आहे.

(आतां सिद्धान्त्यांनाही किचित् स्वभाववादाचा अंगीकार कराः छागतो, असे जें वाधानें म्हटलें होतें त्याचा अनुवाद करून त्याः दूषण देतात —) आतां धर्म व अधर्म यांचा ' अवस्य पत्रादानृत्व' स्वभाव मानावा लगतो, असे जें म्हटलें आहे तें बरोबर नाहीं. कार्र त्याचा स्वीकार केल्यास तुमच्या सिद्धान्ताची हानि होते. ( धर्मादिकान फलदातृत्व जर दुसन्या हेत्च्या अधीन असेल तर त्या दुसन्या हेत् पक्त कर्दातृत्वहीं तिसन्या हेत्च्या अधीन असेल तर त्या दुसन्या हेत् पक्त अधीन असेल तर त्या दुसन्या हेत् जें महटलें होतें ) त्या अनवस्था दोषाचेंही या-सिद्धान्तिवरोध येते असे—दाखिवण्यानें निराकरण केलें आहे.—(याप्रमाणें छोकायतमताच असंभव ठरला असतां आपल्या पक्षाचा उपसंहार कारिनात ) तस्मात असीरिक्त व अन्तःस्य उयोति आस्मा आहे. ६

कतम आत्मेति योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु हृद्यन्तज्योतिः पुरुषः । स समानः सन्नुमी लोकावनुसंचरति ध्यायतीव लेलायतीय स हि स्वप्तो भूत्वेमं लोकमतिकामति मृत्यो रूपाणि ॥ ७ ॥

and warrance when a comme

आहे. तो सदश होऊन-बुद्धशादिकांच्या आकाराचा होऊन हा लोक व परलोक यांतून संचार करतो. तो बुद्धि चिंतन करूं लागली असतां जणुं काय चिंतन करतो. प्राण चलन करूं लागला असतां तो चलन में करतो. कारण तोच स्वप्न होऊन या शरीरेंद्रियसंघाताचे आतिक्रमण करतो-शरीर व इंदियें या मृत्यृस्या रूपांचे अतिक्रमण करतो ७.

यद्यपि व्यतिरिक्तत्वादि सिद्धं तथाऽपि समानजातीयानुमाह्कत्व-दर्शनिनिमित्तभ्रान्त्या करणानामेवान्यतमो व्यतिरिक्तो वेट्यविवेकतः पृच्छति कतम इति । न्यायसृक्ष्मनाया दुर्विज्ञेयत्वादुपपयते भ्रान्तिः॥

भाष्यार्थ — ( आत्मज्यांति संघाताहून व्यतिरिक्त आहे व अन्तःस्थ आहे, हें सिद्ध केळें. आतां पुनः 'तो आत्मा कोणता ?' असे कसें विचारळें जात आहे ? तें सांगतात—) आत्मा देहाहून व्यतिरिक्त आहे, इत्यादि जरी सिद्ध झाळें तरी देहादि अनुप्राद्यांत्रर त्याच्याच जातीच्या आदित्यादिकांचा अनुमह होतो असें दिसतें, त्या निमित्तानें आत्माव्यां तिही आदित्यादिकांसारखीच अनुप्राहक असल्यामुळें देहादिकांच्या जातीचीच आहे अशी आति होते. त्या आंनीनें आत्मा अनेक इंदि-यातीळच एक आहे कीं त्याहून व्यतिरिक्त आहे, या गोष्टीचा विवेक होत नाहीं. त्या अविवेकामुळें 'आत्मा कोणता ?' असें जनक विचारीत आहे. ( कारण अविवेक्याला निर्दोष दृष्टि नसते. 'अहोपण आत्मा इंदियाहूनहीं भिन्न आहे, अशा विषयीं न्याय दाखविला असल्यामुळें आंनीचा संभवच कोठें आहे ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात —) न्यत्याची सूक्ष्मता दुर्विक्रेय असल्यामुळें आति होणें शक्य आहे.

अथवा शरीरव्यतिरिक्ते सिद्धेऽपि करणानि सर्वाणि विज्ञान-वन्तीव । विवेकत आत्मनोऽनुपछच्यत्वान् । अतोऽहं पृच्छाभि कतम आत्मेति ॥

भाष्यार्थ — ( 'कतम आत्मा 'हा प्रश्न श्रातीमुळें झाळल्या अवि-

करित्त—) अथवा आत्मा शरीराहून व्यतिरिक्त आहे, असे जरी सिद्ध झालें तरी सर्व इंदियें जणुं काथ विज्ञानानें युक्त असल्यासारखीं आहेत. कारण आभा त्यांहून पृथक् अमल्याचा अनुभव येत नाहीं. म्हणून मी विचारतों भी ' आत्मा कोणता ! '

्त्रमोऽसौ देहेन्द्रियप्राणमनःसु यस्त्ययोक्त श्रात्मा । येन ज्योति-षाऽःत इत्युक्तम् । अथवा योऽयमात्मा त्वयाऽभिषेता विकानमयः । सर्व भिष्ठाणा विज्ञानमया इवैषु प्राणेषु कतमः । यथा समुदितेषु बाह्याषु सर्व इमे तेजस्विनः कतम एषु षडक्वविदिति ॥

भाष्यार्थ—( प्रश्नांतील अक्षरांचे न्याख्यान करितात—) 'क्रतमः आताः' जो तूं सांगितलेला आत्मा ता देह, इंदियें, प्राण व मन याती- ल कोणता ? की 'ज्या ज्योतीनें पुरुष बसतो ' इत्यादि वर सांगितलें औहे. (दुसऱ्या प्रकारें प्रश्नाचें न्याख्यान करितात—) अथवा जो हा आत्मा तुला विज्ञानमय म्हणून अभिप्रेत आहे तो या प्राणांतील कोण-ता ? कारण हे सर्व वागादि प्राणहीं तिज्ञानमय असल्यासारखे मासता-त. हाच अर्थ दृष्टान्तानें बुद्धीवर आरूढ करितात—) जर्से—येथें जम-लेख्या बाह्मणांतील हे सर्वच तेजस्वी दिसतात. यातील यडक्रवे-ता होणता ?

पूर्वस्मिन्व्याख्याने कतम आत्मेत्येतावदेव प्रश्नवाक्यं योऽयं वि-ज्ञानमय इति प्रतिवचनम् । द्वितीये तु व्याख्याने प्राणेष्विस्येवमन्तं प्रश्नवाक्यम् ॥

भाष्यार्थ—( या दोन न्याख्यानांतील अन्तर सांगतात—) पहिस्या न्याख्यानांत ' कतमः आत्मा ' एवढेंच प्रश्नवाक्य असून ' मोऽयं विद्वा-

मी 'ज्योतीच्या निमित्तानं व्यवहार होती, असे सांगितलें; आरमा काहीं सांगि तता नाहीं,' अशी आशंका घेऊन ' आत्मना ए॰ अय क्योतिया आस्ते !

नमयः ' हें प्रतिवचन आहे; आणि दुमन्या व्याख्यानीत ' कतम आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु ' येथपर्यत सर्व प्रश्नवाक्यच आहे.

अथवा सर्वमेव प्रश्नवाक्यं विज्ञानमयो हद्यन्तव्योतिः पुरुषः कतम इत्येतदन्तम् ॥

भाष्यार्थ--( याचाच भाणखीं एक पक्ष सांगतात- ) किंवा 'वि-झानमयो हृ चन्ताज्योंतिः पुरुषः कतमः ' येथपर्थत सर्वच प्रश्नवाक्य भाहे. ( व ' स समानः सन्नुमा लोकावनुसंचरति ' हें प्रतिवचन आहे.)

योऽयं विज्ञानमय इत्येतस्य शब्दस्य निर्धारितार्थविशेषविषयत्वं कतमः आत्मेतीतिशब्दस्य प्रश्रवाक्यपरिसमाप्त्यर्थत्वं व्यवहितसंबन्ध-मन्तरेण युक्तमिति कृत्वा कतम आत्मेत्येवमन्तमेव प्रश्रवाक्यं योऽ-यमित्यादि परं सर्वमेव प्रतिवचनमिति निश्चीयते ॥

भाष्यार्थ—(या तीन पक्षांतील दुसन्या व तिसन्या पक्षाविषयीं अहाचि दाखवून पहिल्या पक्षाचा अंगीकार करितात—) निश्चित केलेला विशेष अर्थ हा ' योऽयं विज्ञानमयः ' या शब्दाचा विषय आहे. ('जो तूं विचारलास तो हा' असा निर्देश आत्मा चिद्र्य असल्यामुळें संभवतो. असा निर्देश हाच ' योऽयं ' या पदांचा अर्थ आहे. )' कतम आत्मा इति ' येथील इतिशब्द प्रश्नरूप वाक्याच्या परिसमाधीकरितां आहे, अर्से व्यवित्तसंबंधावाचूनच[ म्हणजे तो शब्द ' विज्ञानमय-' शब्दाच्या पुढें असल्या 'पुरुषः' या शब्दाच्या पुढें जोडल्यावाचूनच] मानणें युक्त आहे. यास्तव ' कतम आत्मा इति ' येथवरच प्रश्नवचन आहे व ' योऽयं०' इत्यादि पुढील सर्वच प्रतिवचन आहे, असा निश्चय केला जातो.

योऽयमित्यात्मनः प्रत्यक्षत्वात्रिर्देशः । विज्ञानमयो विज्ञानप्रायो बुद्धिविज्ञानेपाधिसंपर्काविवेकाद्विज्ञानमय इत्युच्यते । बुद्धिविज्ञानसंपृक्त एव हि यस्मादुपलभ्यते राहुरिव चन्द्रःदित्यसंपृक्तः ॥

म्हटल्यास देहालाच कोणी आत्मा समजेल यास्तव त्याला विशेषण लावतात—) ' विज्ञानमयः ' विज्ञानप्रायः ( विज्ञान शब्दाचा अर्थ सांगणारे आचार्य विज्ञानप्रायः प्रकट कारितात—) बुद्धि हेंच विज्ञान ( ज्याच्या योगाने विशेषतः जाणलें जाते तें विज्ञान—बुद्धिः ) स्या विज्ञान-रूप उपाधीशीं संपर्क होणें हाच अविवेकः; स्या अविवेकामुळें विज्ञानमय म्हणजे बुद्धिमय असें म्हटलें जातें ( विज्ञानसंपर्काविपयीं प्रमाण सांग-तात—) चंद्र व आदित्य यांच्याशीं संपृक्त—संबद्ध झालेलाच राहु जसा उपलब्ध होतो, त्यावाचून राहूची उपलब्धि होत नाहीं त्याप्रमाणें आत्मा बुद्धिविज्ञानाशीं संबद्ध होऊनच ज्याअर्थी उपलब्ध होतो ( स्या-अर्थी तो विज्ञानमय आहे, असा शेष लावावा. )

बुद्धिहि सर्वार्थकरणं तमसीव प्रदीपः पुरोवस्थितः । मनसा होव पश्यित मनसा शृणोतीति ुक्तम् । बुद्धिविज्ञानालोकविशिष्टभेव हि सर्वं विषयजातमुपलभ्यते पुरोवस्थितप्रदीपालोकविशिष्टभिव तमसि । द्वारमात्राणि त्वन्यानि करणानि बुद्धेः । तस्मात्तेनेव विशेष्यते विज्ञानमय इति ॥

भाष्यार्थ—('अहोपण चक्षुर्मय, श्रोत्रमय, इत्यादि सोद्भन विज्ञानमय असेंच कां म्हटलें ?' तें सांगतात—) बुद्धि हें सर्व विषयोंचें करण
आहे. अंधकारांत पुढें असलेल्या प्रदीपाप्रमाण. (बुद्धि सर्वसाधारण
करण आहे याविषयीं प्रमाण सांगतात—) 'मनानेंच पहातो, मनानें
ऐकतो 'असें श्रुतींत सांगितलेंच आहे. बुद्धिस्थ विज्ञानक्ष्म प्रकाशानें
विशिष्ट असेंच सर्व विषयजात उपलब्ध होतें. अंधकारांत पुढें असलेल्या प्रदीपाच्या प्रकाशानें विशिष्ट असेच सर्व पदार्थ जसे दिसतात त्याप्रमाणें सर्व विषयजात बुद्धिविज्ञानप्रकाशाविशिष्ट असेंच उपलब्ध होतें. (तर मग चक्षुरादि इतर इंद्रियें कशासाठीं आहेत ? इतर करणें
हीं बुद्धीचीं केवल द्वारें आहेत. (याप्रमाणें बुद्धीचें प्राधान्य सिद्ध शार्कें असतां फालेत सांगतात –) तस्मात् बुद्धीच्या प्राधान्यामुळेंच विज्ञानमय

येषां परमात्मविज्ञप्तिविकार इति व्याख्यानं तेषां विज्ञानमयो मनोमय इत्यादौ विज्ञानमयशब्दस्यान्यार्थदर्शनादश्रौतार्थताऽवसीयते॥ संदिग्धश्च पदार्थोऽन्यत्र निश्चितप्रयोगदर्शनान्निर्धारियतुं शक्यो वाक्य-शेषात्। निश्चितन्यायवलाद्वा। सधीरिति चोत्तरत्र पाठात्। इद्यन्त-रिति वचनाद्युक्तं विज्ञानप्रायत्वमेव।।

भाष्यार्थ — (विज्ञान म्ह० परब्रह्म. तेंच ज्याची प्रकृति आहे, असा जीव असहयामुळें विज्ञानमय हा जीवच आहे, असे मर्तृप्रपंचांनी सांगि-तर्छे आहे, त्याचा अनुवाद करितात —) परमात्म्याच्या विज्ञानीया विज्ञानमयादि असें ज्यांचें विज्ञानमया विज्ञानमयादि प्रंथांत मयट् (मय) प्रत्ययाचा विकारार्थता नाहीं म्हणजे 'विज्ञानमय' या शब्दांतील 'मय' या प्रत्ययाचा विकार असा अर्थ नाहीं, असें म्हटलें आहे, आणि तेथें मनःशब्दाचा उचार विज्ञानशब्दाबरोबर केलेला असल्यामुळें विज्ञान म्हणजे बुद्धि, आत्मा नव्हे; त्या बुद्धीचा जो विकार तो विज्ञानमय, असा अर्थ करणें उचितही आहे. अर्थात् येथील प्रयोगांत मयट्-प्रत्ययाला विकारार्थत्व आहे, असें म्हणणात्या त्यांच्यावर स्वोक्तिनिरोध हा दोष येतो, असें म्हणून दोष देतात —) त्यांनींच 'विज्ञानमय, मनोमय, 'इत्यादि—तेतिरीय श्रुतीतील विज्ञानमयशब्दाचा निराळाच अर्थ केलेला दिसत असल्यामुळें या अर्थीला श्रोतार्थता नाहीं, असा निश्चय होतो.

( 'अहोपण ' विज्ञानमय ' या पदाच्या अधीच्या निर्णयासाठीं दुसऱ्या ठिकाणच्या त्याच शब्दाच्या प्रयोगाचा आश्रय का करतां,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) पदाचा संदिग्ध अर्थ दुसऱ्या ठिकाण्या निश्चित अर्थी केलेल्या प्रयोगावरून निश्चित करतां येतो. त्याच- प्रमाणे पुढील वाक्णशावरूनही संदिग्ध पदार्थाचा निश्चय होतो.

वयाचा 'पुरोडाश ' कोणता असा संशय येतो. पण त्याच अर्थाशी संबंध ठेवणाऱ्या दुसऱ्या शाखेंतीळ 'आग्नेयं चतुर्धा करोति' या बाक्यावरून 'अग्निदेवताक पुरोडाशच चतुर्धा करावा ' असा निर्णय होतो. किंवा 'अक्ताः शर्करा उपद्धाति-' भिजळेळे क्षुद्ध पाषाण जवळ ठेवतो, यांत कशानें भिजळेळे असा संदेह येतो. पण पुदीळ 'तेजो वै घृतं ' या शेषवाक्यावरून घृतानें भिजळेळे असा निर्णय होतो. त्याचप्रमाणें येथेंही वाक्यशेषावरून निर्णय करावा. ) अथवा विद्यानम्य जर आस्याचा विकार असेळ तर त्याळा मोक्ष भिळणें शक्य नाहीं, या निश्चित—अबाधित न्यायाच्या बळानें विज्ञानमयशब्दाच्या अर्थाचा निर्णय करावा. (वाक्यशेषावरून काय निर्णय होतो तें दाखितात—) 'सधीः ' असा पुढें पाठ आहे आणि 'हिद अन्तर्' असें वचन आहे. त्यामुळें विज्ञानमयाचें विज्ञानप्रायत्वच युक्त आहे.

प्राणेष्विति व्यतिरेकप्रदर्शनार्था सप्तमी । यथा वृक्षेषु पाषाण इति सामीप्यलक्षणा । प्राणेषु हि व्यतिरेकाव्यतिरेकता संदिश्वत आत्मनः। प्राणेषु प्राणेभ्यो व्यतिरिक्त इत्यर्थः । यो हि येषु भवति स तत्र्यति-रिक्तो भवत्येव । यथा पाषाणेषु वृक्षः ॥

भाष्यार्थ-- 'प्राणेषु ' ही सप्तमी व्यतिरेकप्रदर्शनार्थ आहे. (ती व्यतिरेकप्रदर्शनार्थ करी। तें दाखिवतात-) ज्याप्रमाणें 'वृक्षांमध्यें पाषाण 'ही सामीप्यलक्षण सप्तमी आहे, कारण प्राणांमध्यें आर्ध्याचा व्यतिरेक आहे कीं अव्यतिरेक असा संदेह येतो. यास्तत्र 'प्राणेषु ' म्हणजे प्राणांहून व्यतिरिक्त असा भावार्थ. (प्राणांमध्यें तो जरी समी-पर्थ असला तरी त्याहून व्यतिरिक्त कसा तें सांगतात -) कारण जो ज्यामध्यें असता तो त्याहून व्यतिरिक्त कसा तें सांगतात -) कारण जो ज्यामध्यें असता तो त्याहून व्यतिरिक्त असतोच. जसा-पाषाणां-तील वृक्ष.

नि ननेनस्मान्याणेष पापानासीमैन बनि स्माहित्यत आह । बहास्त

बुद्धै। अन्तरिति बुद्धिवृत्तित्र्यतिरेकप्रदर्शनार्थम् । ज्योतिरवभासात्म-कत्वादात्मोच्यते । तेन ह्यवभासकेनाऽऽत्मना ज्योतिषाऽऽस्ते पत्ययते कर्म कुरुते ।।

भाष्यार्थ—( हृदि हैं विशेषण कोणती शंका घाळविण्याकरितां भाहे तें सांगुन व्याख्यान करितात—) 'हृदि-' हृद्यांत-पण प्राणां. मध्यें प्राणाच्या जातीचीच बृद्धि असेळ, अशी येथें शंका येते. म्हणून 'हृदि अन्तर्' असे श्रुति म्हणते. 'हृद्द'या शब्दानें मुख्यतः श्रुश्र कम-छाच्या आकाराचा मांसाचा गोळा सांगितळा जातो. त्या हृद् मध्यें राहत असल्यामुळें बृद्धीलाही 'हृद् ' म्हणतात. त्या हृद्यांत-बृद्धीतः 'अन्तर्' हें बुद्धीत राहणाऱ्या बुद्धिवृत्तींहून विज्ञानमयाचा व्यतिरेक दाखविण्यासाठीं आहे. 'ज्योतिः' आत्म्याळा अवभासक्तपत्व असल्यामुळें आत्माच 'ज्योति ' असे म्हटळा जातो. ( त्याचें ज्योतिष्ट्र स्पष्ट करितात—) त्याच अवभासक आत्म-ज्योतीनें पुरुष बसतो, इष्टस्थानीं पर्यटन करतो व तेथें कर्म करतो.

चेतनावानिव हायं कार्यकरणिण्डो यथाऽऽदित्यप्रकाशस्थो घटो यथा वा मरकतादिर्मिणः श्लीरादिद्रव्ये प्रक्षिप्तः परीक्षणायाऽऽत्मच्छा-यमेव तत्क्षीरादि द्रव्यं करोति ताहगेतदात्मज्योतिर्वुद्धरिप हृद्यात्स्क्ष्म-त्वाद्भृद्यन्तःस्थमिष हृद्यादिकं कार्यकरणसंघातं चैकिकृत्याऽऽत्मज्यो-तिश्छायं करोति । पारंपर्येण सूक्ष्मस्थूलतारतम्यात्सर्वान्तरतमत्वात्।।

भाष्यार्थ — हा कार्यकरणसंघात जणुं काय चेतनावान्माच आहे.
(आत्मज्योतीनें न्याप्त अशा कार्यकरणसंघाताला न्यवहार करण्याचें सामर्थ्य कसें येतें तें स्पष्ट करण्यासाठीं दृष्टान्त—) जसा आदिव्याच्या प्रकाशांत असलेला घट. ('चेतनावानिव-' चेतनावान् सा असें जें म्हटलें आहे त्याचेंच दृष्टान्तानें उपपादन करितात—) किंत्रा जसा मरकतादि

क्षीरादि द्रव्य आपल्या छायेने युक्त असेंच करती लाप्रमाणें ही आस-ज्योति हृदयाहून-बुद्धाहूनही सूक्ष्म असल्यामुळें त्या बुद्धीच्या आंत असली तरी हृदयादि सर्व कार्यकरणसंघाताला एकरूप करून आत्म-ज्योतीच्या छायेने युक्त करते. (ही आत्मज्योति सर्वाका आत्मच्छाय क्रशी करते? तें सांगतात—) कारण परंपरेनें सूक्ष्म स्थूलतारतम्य आहे व आत्म्याला अतिशय सर्वान्तरत्व आहे. (विषयापासून प्रत्यमा-त्म्यापर्यंत उत्तरोत्तर सूक्ष्मतेचें तारतम्य आहे व त्याच्या उलट प्रत्यमा-त्म्यापस्न विषयापर्यंत उत्तरोत्तर स्थूलतेचे तारतम्य आहे. प्रत्यमात्मा सर्वाच्या अगदीं आंत आहे. त्यामुळें तो बुद्धयादि प्रत्येकामभ्यें आपला आकार व्यक्त होण्यास कारण होतो.)

बुद्धिस्तावत्स्वच्छत्वादानन्तर्याचाऽऽत्मचैतन्यज्योतिः प्रतिच्छाया भवति । तेन हि विवेकिनामिष तबाऽऽत्माभिमानबुद्धिः प्रथमा । ततोऽप्यानन्तर्यानमनिस चैतन्यावभासता । बुद्धिसंपर्कात् । तत इन्द्रियेषु । मनःसंयोगात् । ततोऽनन्तरं शरीरे । इन्द्रियमंपर्कात् । एवं पारंपर्येण कृत्स्नं कार्यकरणसंघातमात्मा चैतन्यस्वरूपज्योतिपाऽन्वभासयति । तेन हि सर्वस्य लोकस्य कार्यकरणसंघाते तद्वृतिषु चानियतात्माभिमानबुद्धिर्यथाविवेकं जायते ।।

भाष्यार्थ—, बुद्धीच्या आत्मच्छायत्वाचें समर्थन कारितातः) बुद्धि तर स्वच्छ खसस्यामुळें व तिला आनन्तर्थ-असस्यामुळें [ म्ह०आत्म्याच्या अनंतर-अन्यदीं समीप-असस्यामुळें] ती आत्मचैतन्य ज्योतीच्या प्रतिच्छायेनें युक्त होते. (याविषयीं लौकिक परीक्षकांची 'बुद्धिच आत्मा आहे,' अशा प्रकारची जी श्रांति, तेंच प्रमाण देतात—) लामुळेंच तर विशेकी लोकांचीही त्या बुद्धीमध्यें आत्माभिमानबुद्धि होते. बुद्धिच आत्मा आहे, ही पहिली आत्माभिमानबुद्धि होते. बुद्धीच्या अनंतर-अगरीं समीप

ठयक्त होते. ) त्यानंतर इंद्रियांमध्यें. कारण इंद्रियांशीं मनाचा संयोग होतो. त्यानंतर शरीरांत. कारण शरीराशीं इंद्रियांचा संपर्क होतो. ( येणंप्रमाणें सांगितछेल्या आस्याच्या सर्वावभासकत्वाचा उपसंहार कारितात—) याप्रमाणें परंपरासंबंधानें आत्मा संपूर्ण कार्यकरणसंघातास चैतन्यस्वरूपअयोतीनें प्रकाशि करतो. ( ' अहोपण आस्याछा जर सर्वावभासकत्व आहे तर निरानिराळे वादी संघातांतीळ निरानिराळ्या अवयवाळा आत्मा कां समजतात ?' उत्तर- ) बुद्ध्यादिकांना वर सांगि-तळेल्या क्रमानें आत्मच्छायत्व असल्यामुळेंच सर्व ळोकांची ज्यांच्या त्यांच्या विवेकाप्रमाणें कार्यकरणसंघात व त्याच्या वृत्ति यांमध्यें अनियत आत्मामिमानबुद्धि होते.

तथा च भगवतोक्तं गीतासु-" यथा प्रकाश्चयत्येकः कृत्स्तं छोक-मिमं रिवः । क्षेत्रं क्षेत्री तथा कृत्स्तं प्रकाशयित भारत "।। "यदा-दित्यगतं तेजः" इत्यादि च । " नित्योऽनित्यानां चेतनश्चेतनानाम्" इति च काठके " तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति " इति च । " येन सूर्यस्तपित तेजसेद्धः" इति च मत्रवर्णः ।। तेनायं हृद्यन्तज्योतिः ।।

भाष्यार्थ—( आत्मज्योति सर्वावभासक आहे, याविषयी केवल लोकप्रसिद्धिच प्रमाण नाहीं; तर भागवद्वाक्यही प्रमाण आहे, असें सांगतात—) तसेंच गीतेमध्यें भगवानांनी हाटलें आहे-" ज्याप्रमाणें एक सूर्य या सर्व लोकाला प्रकाशित करतो त्याप्रमाणें हे अर्जुना, क्षेत्री सर्व क्षेत्राला—शरीराला प्रकाशित करतो " " जें आदिखांतील तेज अखिल जगाला प्रकाशित करतें " असेंही म्हटलें आहे. ' विनाश पावणान्या पदार्थांतील हा अविनाशी, ब्रह्मादिक चेतनांतील चेतन ' असें काठकांत हाटलें आहे. ( जसें उदकांतील दाहकत्व अग्निनिमत्त असें त्याप्रमाणें ब्रह्मादिकांचें चेतनत्व आत्मिनिमत्त आहे. अग्नीच्या

मुळें ब्रह्मादि अनात्म्यांनाही चेतन ह्मणतात. ) 'भासमान होणाऱ्या त्याच्या मागोमाग इतर सर्व भासमान होतें. '(' अहोपण हें अनुभान अनुगर्मनाप्रमाणें स्वतःच्या भानानेंच असेल, ' असे कोणाला वाटूं नये ह्मणून श्रुति ह्मणते –) 'त्याच्या प्रकाशानें हें सर्व विशेषतः प्रकाशमान होतें. ' अतेंही काठकांतच ह्मटलें आहे. ' ज्या तेजानें दीस झालेला सूर्य तापतो नताप देतो, ' असा मंत्रवर्ण आहे. ( अयोति:शब्दाच्या म्याख्यानाचा उपसंहार करितात –)तालप्ये हृद्यांत – बुद्धीत – बुद्धिवृत्तीं च्याही आते स्थित असलेला हा आत्मा सर्वावभासकत्वामुळें ज्योति आहे.

पुरुष आकाशवत्सर्वगत्तत्वात्पूर्ण इति पुरुषः । निरितशयं चास्य स्वयंज्योतिष्ट्रं सर्वावभासकत्वात्स्वयभन्यानवभास्यत्वाच । स एष पुरु-षः स्वयमेष ज्योतिःस्वभावो यं त्वं पृच्छसि कतम आत्मेति ॥

भाष्यार्थ — ( श्रुतींतील ' पुरुषः ' हें पद घेऊन लाचें व्याख्यान करितात —) ' पुरुष.-' आकाशाप्रमाणें सर्वगत असल्यामुळें तो पूर्ण आहे म्हणून पुरुष. ( आदिल्यादि ज्योतीं हून आत्मण्योतीत विशेष कोण्णता आहे, वें सांगतात —) या आत्म्याचें स्वयंप्रकाशत्व निरातिशय आहे. कारण तो सूर्योदि सर्वांचा अवभासक आहे व स्वतः दुसऱ्या कोणाही कडून प्रकाशित न होणारा आहे. ( ' योऽयं विश्वानमयः प्राणेषु ' इत्यादि प्रतिवचनवाक्यार्थाचा उपसंहार कारितात —) ' कतम आत्मा ' असे म्हणून तूं ज्याच्याविषयीं प्रश्न करीत आहेस तो हा पुरुष स्वतःच ख्योतिःस्वभाव आहे.

बाह्यानां ज्योतिषां सर्वकरणानुमाहकाणां प्रत्यस्तमयेऽन्तःकरणद्वार् रेण हृद्यन्तर्ज्योतिः पुरुष आत्माऽनुम्राह्कः करणानामित्युक्तम् । यदाऽ-पि बाह्यकरणानुप्राहकाणामादित्यादिज्योतिषां भावस्तदाऽप्यादित्यादि-इयोतिषां परार्थत्वात्कार्यकरणसंघातस्याचैतन्ये स्वार्थानुपपत्तेः स्वार्थ-

अनुगमन म्ह० माग्न जाणें. दुसरा जात असताना खाच्या मागन जाणा-

क्योतिष आत्मनोऽनुप्रहाभावेऽयं कार्यकरणसंघातो न व्यवहाराय कल्पते । आत्मज्योतिरनुष्रहेणैव हि सर्वदा सर्वः संव्यवहारः । "यदे-तद्भृदयं मनश्चैतत्संज्ञानम् '' इत्यादिश्रुत्यन्तरात् । साभिमानो हि सर्वप्राणिसंव्यवहारः । अभिमानहेतुं च मरकतमणिदृष्टान्तेनावोचाम ॥

भाष्यार्थ-('स समानः सन्०'इसादिक पुढील वाक्यार्चे न्याख्यान भारंभण्यासाठी गतार्थ सांगतात—) सर्वे इंद्रियांवर अनुप्रह करणाऱ्या बाह्य ज्योतींचा अस्त झाला असतां हृदयांतील-बुद्धीतील वृत्तींच्या आंत **असणारा** ज्योतिःस्वरूप पुरुष -पूर्ण आत्मा अन्तःकरणाच्या द्वारा इंद्रि-यांचा अनुप्राहक आहे, असे सांगितळें. ( 'तर मग जेव्हां आदिखादि बाह्य ज्योति असतात त्यावेळी आत्मज्योतीचा कांही उपयोग नाहीं,' म्हणून म्हणाल तर सांगतात--) ज्यावेळी इंद्रियांवर अनुप्रह करणाऱ्या बाह्य भादित्यादि ज्योतींचा भाव असतो [म्ह० त्या असतात] त्यावेळींही मादिस्यादि ( जड ) ष्योतींना परार्थत्व असल्यामुळें भाणि कार्यकरण-संघात अचेतन--जड असल्यामुळें तोही स्वतःकरितां (स्वार्थ ) अस-ण्यांचा संभव नाहीं. स्यामुळें स्वार्थज्योति जो आत्मा त्याच्या अनुप्र-हाच्या अभावीं हा कार्यकरणसंघात व्यवहार करण्यास समर्थ होत नाही. (याप्रमाणें आत्मानुप्रहाच्या अभावीं शरीराच्या व्यवहाराचा अभाव होतो, भसा व्यतिरेकमुखानें सांगितळेळा अर्थच अन्वयमुखानें सांगतात --) कारण आत्मज्योतीच्या अनुग्रंहानेंच सर्वदा सर्व संन्यत्रहार होतो, हैं प्रसिद्ध आहे. ( आत्मज्योति सर्वानुग्राहक माहे, याविषयीं प्रमाण-) ' हें जें हृदय तेंच मन होय, तेंच संज्ञान ' अशी दुसरी ऐतरेय श्रुतिही भाहे. ( अन्तः करणादि सर्व प्रज्ञानेत्र आहे, असे ऐतरेयकांत सांगितळेळें असल्यामुळें आत्मज्योतीला सर्वानुग्राह्कत्व असणें युक्तच आहे. शिवाय जड शरीराळा व इंद्रियांना चेतनत्व संभवत नाहीं, त्यामुळेंही त्यांच्या िलाकी बिटाल्ट्यापि भवड्य यान्नकी गानिने असे सांगतात । यर्व वर

भारम्याचा बुद्धघादिकांच्या ठिकाणीं भहंभाव कसा है तें सांगतात--) स्या अभिमानाचा हेतु मरकतमण्याच्या दृष्टान्तानें आम्हीं वर सांगि-तला आहे.

यग्ययेवमेतत्तथाऽपि जाप्रद्विषये सर्वकरणागोचरत्वादात्मज्योतिषो बुद्धयादिबाह्याभ्यन्तरकार्यकरणव्यवहारसंनिपातव्याकुल्त्वाच शक्यते तज्ज्योतिरात्माख्यं मुञ्जेषीकाविष्ठिष्कृष्य दर्शयितुमित्यतः स्वप्ने दिदर्श-यिषुः प्रक्रमते । स समानः सन्नुभौ लोकावनुसंचरित । यः पुरुषः स्वयमेव ज्योतिरात्मा स समानः सहशः सन् । केन । प्रकृतत्वात्सं-निहितत्वाच हृदयेन । हृदीति च हृच्छब्दवाच्या बुद्धिः प्रकृता संनि-हिता च । तस्मात्तयेव सामान्यम् ।।

भाष्यार्थ — (गतार्थाचा अनुवाद करून उत्तर वाक्य व्याद्याना-साठीं वेतात-) जरी हैं असें आहे तरी जाग्रदिषयांत -जाग्रदबस्येंत आस्मज्योति सर्व इंदियांना अगोचर असल्यामुळें व बुद्ध्यादि बाह्य व आम्यन्तर शरीरेंद्रियांच्या व्यवहाराच्या संयोगानें व्याकुछ झाल्यामुळें ती आत्मा या मांवाची ज्योति मुंजातृणांतून जशी काडी त्याप्रमाणें कार्यक-रणांपासून अगदीं पृथक् करून दाखिवतां येत नाहीं. म्हणून स्वप्नांत तिछा पृथक् करून दाखिवण्याची इच्छा करणारे मुनि आरंभ करतात. 'स समानः सन्तुमा छोको अनुसंचरित-' जो पुरुष स्वयंज्योतिच आत्मा तो समान म्ह० सदृश होत्साता, (अनुसंचार करतो, असा पुढें संबं-ध.) कोणाशीं सदृश हिद्य येथें प्रकृत व संनिहित असल्यामुळें इद-याशीं सदृश. (प्रकृतत्व व संनिहितत्व हे दोन्ही हेत् साधतात--) ' हृदि ' अशारीतीनें हृद्--या शब्दानें वाच्य असळेळी बुद्धि येथें प्रकृत आहे--तिचें प्रकरण चाळें आहे व ती संनिहित-समीप आहे. यास्तव आत्मा तिच्याशींच सामान्य- सादृश्य--पावतो.

मि मा मागामामामामामिवताहिते को कालाका । का अस्तर

कतोऽनुपल्लिशः प्रसिद्धा । विशुद्धत्वाद्धयालोकोऽवभास्येन सद्दशो भवति । यथा रक्तमवभासयन्रक्तसद्दशो रक्ताकारो भवति । यथा हिरतं नीलं लोहितं चावभासयनालोकस्तत्समानो भवति । तथा बुद्धिमवभासयन्बुद्धिद्वारेण कृत्स्नं क्षेत्रमवभासयतीत्युक्तं मरकतमणिनिद्दर्शनेन । तेन सर्वेण समानो बुद्धिसामान्यद्वारेण ॥

भाष्यार्थ-- (तें सामान्यच प्रश्नपूर्वक विशद कारितात-) त्यांचें तें सामान्य-सादश्य कीणर्ते ? ( उत्तर -) बोडा व रेडा यांप्रमाणें भिनरू-पार्ने ध्यांचा प्रस्य न येणे हेंच सामान्य होय. ( विवेकत: म्ह० भिन्न-त्वानें अनुपरुध्धिच व्यक्त करण्यासाठीं बुद्धि व आत्मज्योति यांचें स्वरू-प सांगतात-) बुद्धि अवभारया-प्रकाशित केली जाण्यास योग्य व ती आत्मज्योति प्रकाशाप्रमाणे अवभासक आहे. अवभास्य विषय व अव-भासक विषयी यांची विवेकतः अनुपछान्धि-भिनत्वार्ने प्रतीति न येणे, प्रसिद्ध आहे. (ती प्रसिद्धिच प्रकट कारितात-) प्रकाश आतिशय शुद्ध असल्यामुळेच अवभास्या-विषया-सारखा होतो. जर्से-छाछ पदार्थाछा प्रकाशित करणारा प्रकाश लालपदार्थासारखा-रक्ताकार होता. ज्याप्रमा-र्णे हिरव्या, निळ्या, छोहित पदार्थीला प्रकाशित करणारा प्रकाश तत्त-त्सदश होतो. त्याचप्रमाणें बुद्धीला प्रकाशित करणारा आत्मा बुद्धीच्या द्वारा सर्वे क्षेत्रास-शरीरास प्रकाशित करतो, असे मरकतमणीच्या दृष्टान्तानें सांगितळें, ( तो सर्वावभासक जर आहे तर स्याचें केवछ बुद्धीशींच साम्य कर्से ! उत्तर-) सर्वावभासकत्वामुळे तो बुद्धिसादश्या-च्या द्वारा सर्वाशीं समान-सदश होतो.

सर्वमय इति चात एव वक्ष्यति । तेनासौ कुताश्चित्प्राविभज्य मुञ्जे-षीकावस्त्वेन ज्योतीरूपेन दर्शयितुं न शक्यत इति सर्वव्यापारं तत्रा- कर्ता शुद्धोऽशुद्धो बद्धो मुक्तः स्थितो गत आगतोऽस्ति नास्तीत्यादि-विकल्पैः॥

भाष्यार्थ—( आत्म्याचें सर्वाशीं साम्य असतें याविषयीं पुढीळ वाक्यही अनुकूळ आहे असें सांगतात—) म्हणूनच श्रुति पुढें ' सर्वमयः' असें सांगळ. (याविषयीं छोकांची आति हेंच ज्ञापक प्रमाण आहे, असें सांगतात—) आत्मा सर्वमय असरयामुळेंच व्याळा मंजातृणांतीळ शकाकेप्रमाणें कोणत्याही पदार्थापासून अगदीं विभक्त करून स्वतःच्या ज्योतीक्ष्पानें दाखवितां येत नाहीं. (याप्रमाणें आत्मा व अनात्मा यांचें विवेकतः दर्शन करविणें अशक्य झाळें असतां त्यांचा परस्पर अध्यास होतो व त्यांच्या धर्माचाही अध्यास होतो आणि त्यामुळें छोकांना मोह होतो, असें सांगतात—)आणि तो स्वरूपानें दाखवितां न आल्यामुळें नामक्ष्मणत सर्व व्यापार त्याच्यावर आरोपित करून, उयोतीचे धर्म नामरूपांच्या ठिकाणीं व नामक्ष्मण आत्माज्योतिवर आरोपित करून हा आत्मा, हा आत्मा नव्हे, तो अशा अशा धर्मांनी युक्त आहे व तसा नाहीं, कर्ता, अकर्ता, शुद्ध, अशुद्ध, बद्ध, मुक्त, स्थित, गत, आगत, आहे, नाहीं इत्यादि विकरपानीं सर्व छोक वारंवार मोहित होता.

अतः समानः सनुभौ छोकौ प्रतिपनप्रतिपत्तव्याविह्छोकपरछो-काबुपात्तदेहेन्द्रियादिसंघातत्यागान्योपादानसंतानप्रवन्धशतसंनिपातर-तुक्रमण संचरति । धीसादृदयमेवोभयछोकसंचरणहेतुनं स्वत इति ॥

भाष्यार्थ—('स समानः सन्' याचा अर्थ सागृन अवशिष्ट भागाचें व्याख्यान कारितात—) यास्तव समान होऊन ' उमी छोकी-' प्राप्त झालेळा इह्छोक व प्राप्त करून व्यावयाचा परछोक यांत घेतळे-व्या शरीरेंद्रियसंघाताचा स्याग व दुसऱ्या संघाताचें प्रहण यांच्या परं-परेंने सतत शतशः संबंधांनीं अनुक्रमानें संचार करता. बुद्धिसादश्य- बुद्धीप्रमाणें बमणें-हाच उभयलोकांत संचार करण्याचा हेतु - कारण आहे. तो स्वतः संचार करीन नाहीं.

तत्र नामरूपोपाधिसादृश्यं भ्रान्तिनिमित्तं यत्तदेव हेर्जी स्वत इत्येतदुच्यते । यस्मात्स समानः सन्नुभौ लोकावनुक्रमेण संचरित तदेतत्प्रत्यक्षमित्येतदृश्यिति । यतो ध्यायतीव ध्यानव्यापारं करोतीव चिन्तयतीव ध्यानव्यापारवतीं बुद्धीं स तत्स्थेन चिल्स्वभावज्योतीरू-पेणावभासयंस्तत्सदृशस्तत्समानः सन्ध्यायतीवाऽऽलोकवदेव । अतो भवति चिन्तयतीति भ्रान्तिलींकस्य । न बु परमार्थतो ध्यायति ॥

भाष्यार्थ-( आस्याचें उभयलोकसंचरण स्त्राभाविक आहे, अशी भाशंका वेऊन पुढीळ वाक्य वेतात -) आत्म्याच्या ठिकाणी जें भ्रांतिनि-मित्त नामरूपोपाधिसाद्द्य तेंच त्याच्या उभयलोकसंचरणाचें निमित्त भाहे, त्याचें तें स्वाभाविक नव्हे, हें सांगितलें जातें-ज्याभर्यों तो समान--सदश होऊन दोन्ही छोकांत अनुक्रमाने संचार करतो स्याअर्थी तें प्रत्यक्ष आहे, असे श्रुति दाखिवते- ' श्यायति इवि-' ज्याअर्थी जणु-काय ध्यान करतो ध्यानन्यापारच जणु करतो, जणुं काय चि-तन करतो. ध्यानव्यापार करणाऱ्या बुद्धीला बुद्धिस्य चित्स्व-भावज्योतीरूपार्ने प्रकाशित करणारा तो प्रकाशाप्रमाणेंच मान होत्साता जणुकाय ध्यान करतो. (जसा निळ्या किंवा पित्रळ्या विषयाला व्यापणारा प्रकाश तदाकार दिसतो लसा हाही ध्यान-युक्त बुद्धीला प्रकाशित करणारा आत्मा स्वतः ध्यान करणारासा होतो, असा भावार्थ. ) उपाअर्थी प्यानसें करतो त्याअर्थी ते। चितम करीत भाहे, अशी लोकांना भांति होते. ( ' इव-' सन्दर्भाचा अर्थ सांगतात ) पण तो परमार्थतः -- वस्तुतः भ्यान करीत नाही.

सथा लेलायतीवात्यर्थं चलतीव । तेष्वेव करणेषु बुद्ध-गादिप वायप

भाष्यार्थ—( आत्म्याच्या ठिकाणीं भासणारे बुद्धीचे धर्म औपाधिक असल्यामुळें भिथ्या आहेत, असें सांगून प्राणधर्मांना भिथ्यात्व आहे, असें सांगतात -) त्याचप्रमाणें ' छेलायति इव-' जणुकाय अत्यंत चळ-तो--हालतो. ( आत्म्याचें चलन औपाधिक आहे, ही गोष्ट सिद्ध कः रितात--) तींच बुद्धयादिक इंद्रियें व प्राण वायु हे चलन करं लागेले असतां आत्मा त्यांचा अवभासक असल्यामुळें तोही तत्सदृश होतो.यास्तव जणुकाय आत्मा चलन करतो. ( इवशन्दावरून सिद्ध होणारा अर्थ सांगतात--) पण वस्तुतः ती आत्मज्योति चलनधर्मयुक्त नाहीं.

कथं पुनरेतद्वगम्यते तत्समानत्वभ्रान्तिरेवोभयलोकसंचरणादिहेतुर्न स्वत इत्यस्यार्थस्य प्रदर्शनाय हेतुरुपदिश्यते । स आत्मा हि
यस्मात्स्वप्रो भूत्वा । स यया थिया समानः सा धीर्ययद्भवति तत्तदसावि भवतीव तस्मायदाऽसौ स्वप्रो भवति स्वापवृत्ति प्रतिपद्यते ।
धीस्तदा सोऽपि स्वप्रवृत्तिं प्रतिपद्यते । यदा धीर्जिजागरिपति तदाऽसावप्यत आह । स्वप्रो भूत्वा स्वप्रयृत्तिमवभासयन्धियः स्वापयृत्याकारो भूत्वेमं लोकं जागरितन्यवहारलक्षणं कार्यकरणसंघातात्मकं
लौकिकशास्त्रीयन्यवहारास्पद्मतिकामत्यतीत्य कामित विविक्तेन स्वेनाऽऽत्मच्योतिषा स्वप्नात्मिकां धीयृत्तिमवभासयंत्रवित्रप्तते यस्मात्तस्मात्स्वयंज्योतिःस्वभाव एवासौ विशुद्धः स कर्तृक्रियाकारकफलश्चन्यः
परमार्थतो धीसाद्ययमेव तूभयलोकसंचारादिसंन्यवहारभानितहेतुः ।)

भाष्यार्थ—('स हि स्वम्नो भूत्वा' हें पुढील वाक्य आकांक्षाद्वारा उत्थापित करितात--) आत्मा बुद्धिसदश आहे, अशी आंति हेंच त्याच्या उभयलेकसंचरणादिकांचें कारण आहे, तो स्वतः नाहीं हें कर्से, बरें अवगत होतें ? हा अर्थ प्रदर्शित करण्यासाठीं हेतु सांगितला जातो--'स हि स्वम्नो भूत्वा-' तो आत्मा ज्याअर्थीं स्वम होऊन ( लोकाचें अतिक- ष्या बुद्धीशीं समान-सिटश होतो ती बुद्धि जें जें होते तें तें हाही जणु-काय होतोच. तस्मात् ही बुद्धि ष्यावळीं स्वप्त होते स्वापवृत्तीला प्राप्त होते तेव्हां हाही स्वप्तवृत्तीस प्राप्त होतो. जेव्हां बुद्धि जागरित होण्या-ची इच्ला करते तेव्हां हा आत्माही जणुकाय जागा होऊं लागतो. म्हणून श्रुति म्हणते 'स्वप्तो भूत्वा-' बुद्धांच्या स्थमवृत्तीला प्रकाशित करणारा—स्वप्तवृत्त्याकार होऊन 'इमं लोकं-' लौकिक व शास्त्रीय व्यवहाराचें आस्पद,जागरितव्यवहारलक्षण अशा या कार्यकरणसंघातात्म-क लोकास ' अतिकामाति-' उल्लंघून जातो. आपल्या सर्वथा असंग स्वभावभूत आत्मज्योतीनें स्वप्तात्मक बुद्धिवृत्तीला प्रकाशित करीत ज्या-अर्थी तो अवस्थित होतो त्याअर्थी हा स्वयंज्योतिः-स्वभावच असून परमार्थतः कर्तृ-क्रिया-कारक फलशून्य आहे. त्याचें बुद्धिसादश्यच उभय लोकसंचारादि संव्यवहाराच्या आंतीचें निमित्त आहे.

मृत्यो रूपाणि मृत्युः कर्माविद्यादिनं तस्यान्यद्रुपं स्वतः कार्य-करणान्येवास्य रूपाणि । अतस्तानि मृत्यो रूपाण्यातिकामति क्रियाफ-छाश्रयाणि ॥

भाष्यार्थ—( प्रत्यगात्मा शरीरेंद्रियातीत असल्यामुळे त्याला स्वतः संचारित्व नाहीं, असे सांगतात—) ' मस्यो रूपाणि-' कर्म, अविद्या ह्यादि हा मृत्यु आहे. स्वतः त्याचें रून्य रूप नाहीं. शरीर व इंदियें हींच त्याचीं रूपें आहेत. यास्तव त्या मृत्यूच्या रूपांचें—क्रिया व त्यांचें फळ यांच्या आश्रयाचें -आत्मा उछुंघन करतो.

ननु नास्त्येव धिया समानमन्याद्धियोऽत्रभासकमात्मज्योतिः। धीन्यतिरेकेण प्रत्यक्षेण वाऽनुमानेन वाऽनुपलम्भात् । यथाऽन्या तत्काल एव दितीया धीः । यत्त्ववभास्यावभासकयोरन्यत्वेऽि विवे-कानुपलम्भात्साहद्यमिति घटाद्यालोकयोः । तत्र भवत्वन्यत्वेनाऽऽ- भामहे । धीरेव हि चित्स्वरूपावभासक्त्वेन स्वाकारा विषयाकारा च । तस्मानानुमानतो नापि प्रत्यक्षतो धियोऽवभासकं उयोतिः शक्यते प्रतिपादियतुं व्यतिरिक्तम् ॥

भाष्यार्थ—( बुद्धीला प्रकाशित करणारी ज्योति भारमा भाहे. असें सांगितळेळें ऐकून शाक्य शंका घेतो-) ' अहोपण बुद्धीसारखी बुद्धीला प्रकाशित करणारी दुसरी आत्मागीति नाहींच. कारण त्या आत्मज्योतीची बुद्धीहून भिन्नत्वाने प्रत्यक्ष किंवा अनुमान यातीळ कोण-स्याही प्रमाणानें उपलब्धि होत नाहीं. जशी स्याचवेळी दूसरी बुद्धि उपलब्ध होत नाहीं, त्याप्रमाणें ?' ( घटादि प्रकार पदार्थ व प्रकाश यांचा परस्पर संसर्ग झाल्यामुळें पृथक्त्वानें जसा प्रथ्य येत नाहीं स्याप्रमाणें अवभास्य बुद्धि व अवभासक आत्मा यांचा जरी मेद असला तरी पृथक्षणें अनुभाग येत नाहीं. पण वस्तुतः व्याचा भेदच आहे. असे जे सिद्धान्त्याचे हाणणे अहे त्याचा शाक्य अनुवद करतो.-) पण तुहीं 'अवभास्य घटादिक व अवभासक प्रकाश योगा प्रथक्त जरी असर्छे तरी त्यांच्या पृथक्त्वाची प्रतीति येत नसस्यामुळे स्याचे सादश्य भासतें ' इःयादि जें हाटकें भाहे ( तें बरोबर नाही. कारण त्यांत वैषम्य आहे-) ब्रह्मान्तांत घटादिकांहून प्रकाशाचा अन्यत्याने अनुभव येत असल्यामुळें भिन्न असलेल्याच पण परस्परसंदर्भ पाव-छेस्या त्यांचे सारुश्य असो; पण तसें दार्ष्टीन्तिकात घटादिकाप्रमाणें बुद्धीच्या दुसऱ्या अवभासक ज्योतीचा प्रत्यक्ष प्रमाणाने अथवा अनुमा-नार्ने अनुभव येत नाहीं; (दुसरी ज्योति जर नाहींच तर प्राह्म व प्राहक हैं भान करें होतें ? अशी आशंका धेऊन शाक्य-बौद सांगतो-) उठट बुद्धिच चित्स्वरूपाचे भवभासन करणारी असल्यामुळे बुद्ध्याकार व विषयाकार होते (याप्रमाणें सांगून बाद्यार्थवादी सामान्तिक व वैभाषिक यांच्या अभिप्रायाचा उपसंहार करितात-) तस्मात् बुदीची अवभासक ज्योति व्यतिशिक्त क्यांने

यद्पि दृष्टान्तरूपमभिहितमवभास्यावभासकयोर्भिन्नयोरेव घटाया-छोकयोः संयुक्तयोः सादृश्यमिति । तत्राभ्युपगभमात्रमस्माभिरुक्तं न तु तत्र घटायवभास्यावभासकौ भिन्नौ । परमाधितस्तु घटादिरेवा-वभासात्मकः सालोकः । अन्योऽन्यो हि घटादिरुत्पचते । विक्रान-मात्रमेव सालोकघटादिविषयाकारमवभासते । यदैवं तदा न बाह्यो दृष्टान्तोऽस्ति विज्ञानलक्ष्णमात्रत्वात्सर्वस्य ।।

भाष्यार्थ—( सौत्रान्तिक व वैभाषिक यांनीं स्वीकारलेस्या दृष्टान्ताचा अनुवाद विज्ञानवादी बौद्ध करती—) भिन्न असलेस्याच अवभास्य व अवभासक अशा संयुक्त घटादिकांचे व प्रकाशाचें सादस्य
आहे, असें जें दृष्टान्तरूप सांगितलें आहे तेंही आम्हीं केवल सिद्धान्त
म्हणून सांगितलें आहे. पण घटादि अवभास्य व अवभासक भिन्न
नाहींत. ('अहोपण अवभास्य घटादिकांहून अवभासक प्रकाश भिन्न
असलेला दिसतो,' यांचें उत्तर 'नाहीं' असें देतात—) परमार्थतः तर
प्रकाशासह घटादिकच अवभासात्मक आहे. (त्यांचें स्थिरत्व घालवितात—) प्रतिक्षणीं निराळा निराळाच घटादिक उत्पन्न होतो. ( प्रतीत
होणान्या घटादिविषयांचेच प्राधान्य घालविण्यासाठीं उक्त वाक्यच
व्यक्त करितात—) विज्ञानमात्रच सालोक घटादिविषयाकार भासते.
( अर्थात् या विज्ञानवादांत पूर्वोक्त दृष्टान्ताचें राहित्य निष्पन्न होतें,
असें सांगतात—) आणि असें जेव्हां आहे तेव्हां सर्व विज्ञानलक्षणमात्र
असल्यामुळें बाह्य दृष्टान्तच नाहीं.

एवं तस्यैव विज्ञानस्य प्राह्मप्राह्काकारतामछं परिकल्प्य तस्यैव पुनर्विशुद्धीं परिकल्पयन्ति । तद्ग्राह्मप्राह्कविनिर्मुक्तं विज्ञानं स्वच्छी-भूतं क्षणिकं व्यवातिष्ठत इति केचित् । तस्यापि शान्ति केचिदिच्छ-न्ति । तदपि विज्ञानं संवृतं प्राह्माप्राह्कांशविनिर्मुकं शून्यमेव घटादिबान्यस्तवदित्यपरे माध्यमिका भाचक्षते ॥

संहार करितात—) याप्रमाणें त्याच विज्ञानाची प्राह्य-प्राह्क-भाकारता पूर्णपणें कल्पून (येथवर बाह्यार्थवादाचा उपसंहार करून विज्ञानवा-दाचा उपसंहार करितात—) पुनः त्याचीच अत्यंत शुद्धि किरिपतात. (या-चेंच विवरण—) तें प्राह्यप्राहकविरिहत विज्ञान स्वछ झालें व क्षणिक असें अवस्थित होतें, असें कित्येक म्हणतात. (श्रू-यवाद्याचें मत—)दुसरे कित्येक बौद्ध त्या विज्ञानाचीहीं शांति इच्छितात. (श्रू-यवाद्याचेंच मह-णणें स्पष्ट करितात—) तेंही भविद्येने आच्छादित झालेलें विज्ञान प्राह्म— प्राह्मकांशांनीं विरिहत होत्सातें घटादिवाह्यवस्तूप्रमाणें श्रू-यच भाहे, असें दुसरे माध्यमिक बौद्ध म्हणतात.

सर्वा एताः कल्पना बुद्धिविज्ञानावभासकस्य व्यतिरिक्तस्याऽऽत्म-ह्योतिषोऽपद्धवादस्य श्रेयोमार्गस्य प्रतिपश्चभूता वैदिकस्य । तत्र येपां बाद्धोऽशेंऽस्ति तान्प्रत्युच्यते तावत् । न स्वात्मावभासकत्वं घटादेः । तमस्यवस्थितो घटादिस्तावन कदाचिदिप स्वात्मनाऽवभास्यते । प्रदी-पाचालोकसंयोगेन तु नियमेनैवावभास्यमानो दृष्टः सालोको घट इति । सांश्रिष्ट्योरिप घटालोकयोरन्यत्वमेव पुनः पुनः संश्लेषे विश्लेषे च विशे-षद्र्शनाद्रज्जुघटयोरिव । अन्यत्वे च व्यतिरिक्तावभासकत्वं न स्वात्म-नैव स्वमात्मानमवभास्यति ॥

भाष्यार्थ—( या तिन्ही पक्षीं दोषांचा संभव आहे, असे दाखिनतात—) या सर्व करपना बुद्धिस्थ विज्ञानाला प्रकाशित करणारी जी
देहादि-व्यतिरिक्त आत्मज्योति तिचा प्रतिषेध करणाऱ्या असस्यामुळें
या वैदिक श्रयोमार्गाच्या प्रतिपक्षभूत आहेत ( प्रथम बाह्यार्थवाद्यांचेच
खंडन करितात—) त्यांतील ज्यांच्या मतीं घटादि बाह्य अर्थ आहे ब्यांना
उद्देश्यन प्रथम असें सांगितलें जातें—घटादिकाला स्वतःच्या स्वस्त्याचें
प्रकाशकल नाहीं, ( त्यामुळें बुद्धिच आपली प्रकाशिका आहे, हें
स्हणणें खोटें आहे. ) अंधकारांत असलेला प्रणीन के

भिन्न अतलेल्या अवभासकाकडून प्रकाशित होणारें असतें. जसें-घटा-दिक. बुद्धिही अवभास्य आहे. त्यामुळें तिच्याहून व्यतिरिक्त साक्षी सिद्ध होतो, असा भावार्थ.) तर प्रदीपादिकांच्या प्रकाशाचा संयोग झाला असतां 'हा प्रकाशयुक्त घट आहे 'अशा रीतीनें तो नियमानें प्रकाशमान होत असल्याचा अनुभव येतो.(याला अवभासकाची अपेक्षा असते, हें दाखविण्यासाठीं 'सालोकः घटः ' प्रकाशयुक्त घट, असें भाष्यांत विशेषण आहे.) आतो घट व प्रकाश हे दोन्हीं संहिल्छ असतात, परस्पर संसर्ग पावलें असतात हें खरें आहे;तथापि त्या संहिल्छ अशाही घट व प्रकाश यांना अन्यत्वच आहे. कारण घट व दोरी यांप्रमाणें त्यांचा संयोग व वियोग झाला असतां त्यांच्यामध्यें विशेष उपलब्ध होतो आणि त्यांना अन्यत्व आहे—ते दोन भिन्न पदार्थ आहेत असें ठरलें कीं त्यांतील अप्रकाशरूप पदार्थ त्यांहून भिन्न असलेल्या प्रकाशकडून प्रकाशमान होणारा आहे, असेंच मानावें लागतें. कारण घटादि पदार्थ स्वरूपानेंच स्वरूपाला प्रकाशित करीत नाहीं.

ननु प्रदीपः स्वात्मानमेवावभासयन्द्रष्ट इति । न हि घटादिवस्प्र-दीपदर्शनाय प्रकाशान्तरमुपाददते छौकिकाः । तस्मात्प्रदीपः स्वात्मानं प्रकाशयति । न । अवभास्यत्वाविशेषात् । यद्यपि प्रदीपोऽन्यस्याव-भासकः स्वयमवभासात्मकत्वात्तथाऽपि व्यतिरिक्तचैतन्यावभास्यत्वं न व्यभिचरति घटादिवदेव । यदा चैवं तदा व्यतिरिक्तावभास्यत्वं तावदवश्यंभावि ॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणे दृष्टान्त साध्यशून्य नाहीं, असे उदाहरणाने दाखिवें असतां त्याविषयीं व्याभिचार दाखिवतात—) 'अहो पण प्रदीप स्वरूपाळाच प्रकाशित करतो असा अनुभव आहे.कारण व्यवहारी लोक घटादिकांप्रमाणे प्रदीप पाहावयाचा झाल्यास दुसरा प्रकाश घेत

सिद्धान्ती सांगतात—) हें म्हणणें बरोबर नाहीं.कारण घटादिकांप्रमाणेंच प्रदीपाळाही अवभास्यस्व सारखेंच आहे. प्रदीप स्वतः अवभासात्मक असल्यामुळें दुसऱ्याचा अवभासक जरी असळा तरी घटादिकांप्रमाणेंच त्याहून व्यतिरिक्त अशा चैतन्याकडून प्रकाशित होणें, याचा प्रदीपामध्येंही व्यभिचार होत नाहीं; आणि असे जेव्हां आहे तेव्हां बुद्धीळा व्यतिरिक्तावभास्यत्व म्ह० भिन्न अवभासकाकडून प्रकाशित होणें अवश्येमावि आहे.

नतु यथा घटश्चेतन्यावभास्यत्वेऽिष न्यतिरिक्तमालोकान्तरमपेश्चते नत्वेवं प्रदीपोऽन्यमालोकान्तरमपेश्चते । तस्मात्प्रदीपोऽन्यावभास्योऽिष सन्नात्मानं घटं चावभासयित । न स्वतः परतो वा विशेषाभावात् । यथा चैतन्यावभास्यत्वं घटस्य तथा प्रदीपस्यापि चेतन्यावभास्यत्वम- विशिष्टम् ॥

भाष्यार्थ — 'अहो पण घटाला चैतन्यावभास्यत्व जरी असलें तरी तो आपस्याहून भिन्न अशा दुसऱ्या प्रकाशाची जशी अपेक्षा करतो आप्रमाणें प्रदीप दुसऱ्या प्रकाशाची अपेक्षा करीत नाहीं; तस्मात् प्रदीप चैतन्याकडून अवभासित होणारा जरी असला तरी आपल्याला व घटाला प्रकाशित करतो.' ( जर प्रदीप निं स्वतःला प्रकाशित करण्याच्या पूर्वी त्याच्यामध्ये नसलेला एकादा विशेष प्रकाशनानंतर होईल तर तो स्वरूपाला प्रकाशित करतो, असे म्हण्णें युक्त होईल; पण तसा काही विशेष प्रकाशनानंतर होत नाहीं, असे म्हण्णें युक्त होईल; पण तसा काही विशेष प्रकाशनानंतर होत नाहीं, असे म्हण्न दोष देतात ) तसे नाहीं. कारण साच्यामध्ये स्वतः किंवा परतः कोणसाही प्रकारचा विशेष नसतो. ( हेंच म्हण्णें अधिक स्पष्ट कारितात—) जसे घटाला चैतन्यावभास्यत्व आहे तसेच-त्याच्याच सारखें प्रदीपालाही चैतन्यावभास्यत्व आहे. (कार-ण दोघांनाही अवभास्यत्व एकसारखेंच आहे.)

प्रदीपस्य स्वतो वा परतो वा विशेषः किश्चिदुपलभ्यते । स ह्यवभास्यो भवति यस्यावभासकसंनिधावसंनिधे। च विशेष उपलभ्यते । न हि प्रदीपस्य स्वात्मसंनिधिरसंनिधिवी शक्यः कल्पायितुम् । असति च कादाचित्के विशेष आत्मानं प्रदीपः प्रकाशयतीति मृषैवोच्यते ।।

भाष्यार्थ — ( आतां प्रतीपासंबंधीं वाद्याचें जें म्हणणें आहे त्याचा अनुवाद करून दूषण देतात -) आतां प्रदीप आपल्याला व घटाला प्रकाशित करतो, अर्से जें वर म्हटलें आहे तें बरोबर नाहीं. तें कां ? जेव्हां दीप आपल्याला प्रकाशित करीत नाहीं तेव्हां तो कशाप्रकारचा असबो ? ( 'तेव्हां तो अप्रकाशमान असतो-त्यावेळी त्याचे भानच नसतें' म्हणुन म्हणाल तर सांगतों -) त्यावेळीं प्रदीपाचा स्वतः परतः कोणबाही विशेष उपलब्ध होत नाहीं. ('अहो पण त्याचा विशेष जरी कांहीं नसला तरी तो भाषणच आपल्याला प्रकाशित कां करणार नाहीं,' सणून म्हणाळ तर सांगर्ता-) ज्याचा अवभासक समीप असतां व तो संनिध नसतां विशेष उपलब्ध होतो तोच अवभास्य होतो. (द-गड घटापात्री असतांना किंवा नसतांना कांही विशेष उपलब्ध होत नाहीं, म्हणून घट दगडाचा अवभास्यच नव्हे. पण प्रदीप संनिध अ-सतांना घट प्रकाशित होतो व नसतांना होत नाहीं, असा घटाचा वि-विशेष उपरुब्ध होता. यास्तव घट प्रदीपाचा अवभास्य आहे.) स्वतः प्रदीपाचीच संनिधि अथवा असंनिधि यांची कल्पना करतां येणे शक्य नाहीं; आणि केव्हां केव्हां प्रतीत होणारा विशेष जर नसेल तर प्रदीप आपल्याला प्रकाशित करको, हें खोटेंच म्हटलें जातें.

चैतन्यम् ह्यत्वं तु घटादिभिरविशिष्टं प्रदीपस्य। तस्माद्विज्ञानस्याऽऽ-स्मप्राह्यमाह्कत्वेन प्रदीपो दृष्टान्तः ॥

भाष्यार्थ — ( व्यभिचारदोषाचें निरसन करून व प्रदीप अवभास्य

णिच प्रदीप चैतन्याचा विषय आहे. जें व्यंजक-व्यक्त करणारें- असतें तें आपस्या जातीच्या दुसऱ्या व्यंजकाचें व्यंग्य-त्याच्याकडून प्रकाशित होणारें असतें, जसे-सूर्यादिक. विज्ञान व्यंजक आहे. त्यामुळें विज्ञान-इदि-व्यतिरिक्त चिदात्मा सिद्ध होतो, असा भावार्थ. प्रदीपाला स्वाव-भास्यत्व नाहीं तर विजातीयचैतन्यावभास्यत्व आहे, इतकें ठरलें असतां फिलत सांगतात-] तस्मात् स्वतःच्या प्राह्य विषयाचा प्राह्यक या रूपानें प्रदीप विज्ञानाचा दृष्टाम्त आहे.

वैतन्यप्राह्मतं च विज्ञानस्य बाह्मविषयैरिविशिष्टम् । चैतन्यप्राह्म-स्वे च विज्ञानस्य कि प्राह्मविज्ञानप्राह्मतेव कि वा प्राह्मकविज्ञानप्रा-ह्मतेति तत्र संदिह्ममाने वस्तुनि योऽन्यत्र दृष्टो न्यायः स कल्पियतुं कुको न तु दृष्टविपरीतः । तथा च सति यथा व्यतिरिक्तेनैव प्राह्-केण बाह्मानां प्रदीपादीनां प्राह्मत्वं दृष्टं तथा विज्ञानस्यापि चैतन्यप्रा-एत्यात्मकाशकत्वे सत्यपि प्रदीपवद्यतिरिक्तचैतन्यप्राह्मत्वं युक्तं कल्पियतुं न स्वनन्यप्राह्मत्वम् । यश्चान्यो विज्ञानस्य प्रहीता स आत्मा ज्योति-रन्तरं विज्ञानात् ॥

मान्यार्थ—( जें जें प्राह्म तें तें दुसऱ्या प्राह्मानें प्राह्म असतें, जसा दीप. हें विज्ञानहीं प्राह्म आहे, असे दुसरें अनुमान सांगतात—) विज्ञानां चेतन्यप्राह्मत बाह्म विषयांशीं अविशिष्ट—समान—आहे [ क् बाह्म विषय जसे चेतन्यप्रह्म—चेतन्यांचे विषय—त्याचप्रमाणें विज्ञान चेतन्यप्राह्म आहे, ] आणि विज्ञानां चेतन्यप्राह्मत्व आहे अस उरस्वानर त्यांचा प्राह्म—विषय कें विज्ञान त्यांचीच प्राह्मता—विषयत्व आहे को प्राह्म विज्ञानांची विषयता आहे ? असा वस्तूविषयीं संदेह आहा असतां जो न्याय दुस व्या ठिकाणीं अनुभवांचा आंचा असेळ आहे विज्ञान करणें उचित होय. अनुभूत न्यायाच्या विषयीं कर्माचा करणें योग्य नव्हे. ( करें छोकान्तसार निश्चय करा: पण

लोक तरी काय समजतात ?' तें सांगतात—) लोकिक न्यायानुसार निश्चय करावयाचा असें ठरलें असतां ज्याप्रमाणें व्यतिरिक्त प्राह्का-कडूनच बाह्य प्रदीपादि विषयांचें प्राह्मत्व दृष्ट आहे त्याप्रमाणें विज्ञाना-लाही चैतन्यप्राह्मत्व असल्यामुळे त्याला प्रकाशकत्व जरी असलें तरी प्रदीपाप्रमाणें व्यतिरिक्तचैतन्यप्राह्मत्व आहे, अशी कल्पना करणेंच उचित आहे, विज्ञानाला अनन्यप्राह्मत्व आहे—विज्ञान विज्ञानप्राह्मच आहे, असें मानणें उचित नाहीं; आणि जो दुसरा विज्ञानचा प्रहीता प्रहण करणारा तो आत्मा विज्ञानाच्या प्रलीकडे असणारी अंतर उयोति आहे.

तदाऽनवस्थेति चेत् । न । श्राह्यत्वमात्रं हि तद्श्राह्कस्य वस्त्व-न्तरत्वे लिङ्गमुक्तं न्यायतः ॥ न त्वेकान्ततो श्राह्कत्वे तद्श्राह्कान्त-रास्तित्वे वा कदाचिद्पि छिङ्गं संभवति । तस्मान्न तद्नव-स्थापसङ्गः ॥

भाष्यार्थ—'अहोपण प्राहक विज्ञानालाही दुसऱ्या प्राहकाचे श्राह्य मानस्यास त्या प्राहकाला तिसऱ्या प्राहकाचे प्राह्य मानावें लागेल व त्यामुळे अनवस्था दोष येईल,' म्हणूम म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. (कारण विज्ञानाचा साक्षी असा जो कूटस्थ बोध तो विषय नाहीं. रियामुळें अनवस्थादोप येत नाहीं.) जें प्राह्य असतें तें आपल्याहून भिन्न असलेल्या प्राहकाचेंच प्राह्य असतें, असे—घटादि विषयजात. या न्यायाने बुद्धीचें केवल प्राह्मत्व हेंच तिचा प्राहक तिच्याहून व्यति-रिक्त पदार्थ आहे, याविषयीं लिंग सांगितलें. (पण बुद्धीच्या साक्षीला प्राह्मत नाहीं. कारण तो साक्षी निर्विकार ज्ञानस्वरूप आहे. त्यामुळें अनवस्था संभवत नाहीं.)

('अहो पण जो साक्षी तोही स्वतः हून भिन्न अशा कोणाचा तरी आहा आहे. कारण तो ब्राहक आहे. वुद्धीष्रमाणें,' अशी आशंका घेऊन

( प्राहकत्व म्हणजे प्रहणकर्तृत्व की साचें साक्षित्व ? बुद्धिसाक्षीच्या प्रह-णकर्तृत्वाविषयीं कांहीं लिंग संभवत नाहीं. बरें प्राहकत्व म्ह० साक्षित्व असें जर म्हणाळ तर साचा दुसरा प्राहक आहे; याविषयी कांही प्रमाण नाहीं. ) तेव्हां प्राहकाच्या अनवस्थेचा प्रसंगच नाहीं.

विज्ञानस्य व्यतिरिक्तग्राह्यत्वे करणान्तरापेश्वायामनवस्थे ने चेत्। न। नियमाभावात्। न हि सर्वत्नायं नियमो भवति। यत्र वस्त्वन्तरेण गृह्यते वस्त्वन्तरं तत्र ग्राह्यग्राह्कव्यतिरिक्तं करणान्तरं स्यादिति नैकान्तेन नियन्तुं शक्यते। वैचिव्यदर्शनात्। कथम्। घटस्तावत्स्वात्मव्यतिरिक्तेनाऽऽत्मना गृह्यते तत्र प्रदीपादिसछोको ग्राह्यग्राह्कव्यतिरिक्तं करणम्। न हि प्रदीपाद्याछोको घटांशश्वश्चरंशो वा। घटवण-श्चर्याह्यत्वेऽपि प्रदीपस्य चश्चः प्रदीपव्यतिरेकेण न बाह्यमाछोकस्थानीयं किंचित्करणान्तरमपेश्चते। तस्मान्तेव नियन्तुं शक्यते यत्र यत्र व्यतिरिक्तग्राह्यत्वं तत्र तत्र करणान्तरं स्यादेवेति। तस्मादिह्यानस्य व्यतिरिक्तग्राह्यत्वं तत्र तत्र करणद्वाराऽनवस्था नापि प्राह्कद्वारा कदाचिद्व-प्युपपादियतुं शक्यते। तस्मातिद्वं विज्ञानव्यतिरिक्तमात्मज्योति-रन्तरमिति।।

भाष्यार्थ—( प्राहकाविषयींच्या अनवस्थेचा परिहार करून करणा-विषयींच्या अनवस्थेचा परिहार करितात--) विज्ञान स्याहून व्यतिरिक्त पदार्थाकडून जर प्राह्म असेळ तर चक्षुरादिस्थानीय करण पाहिजे. म्ह० दुसऱ्या करणाची अपेक्षा असते, तें करणही प्राह्म असस्यामुळें त्याटा तिसऱ्या करणाची अपेक्षा होते आणि याप्रमाणें अनवस्था प्राप्त होते, म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं. कारण असा काहीं नियम नाहीं. हा नियम सर्वत्र संभवत नाहीं. जेथे एका वस्तूकडून दुसऱ्या बस्तूचें प्रहण केळें जातें तेथे प्राह्म व पाहक वालन किया करें इयदर्शनच व्यक्त करितात--) तो कसा ? घट हा पदार्थ त्याहून अगदी मिन अशा आत्म्याकडून प्रहण केला जाता. त्या प्रहणांत प्रदीपादिकांचा प्रकाश हें प्राह्म--घट व प्राहक--चक्षु यांहून व्यतिरिक्त करण--साधन आहे. प्रदीपादिकांचा प्रकाश हा घटाचाही अंश नव्हे किंवा चक्षुचाही अंश नव्हे. आतां प्रदीपाला घटाप्रमाणें चक्षुप्रदीय जरी असलें तरी प्रदीपाचें प्रहण करितांना चक्षु प्रदीपाहून निराळ्या बाह्म आलोकाच्या स्थानीं असलेल्या कोणत्याही दुसऱ्या करणाची अपेक्षा करीत नाहीं. यास्तव जेथें जेथें व्यतिरिक्तप्राह्मत्व असतें तेथें तेथें दुसरें करण असतेंच असा नियम करितां येणें शक्यच नाहीं. तस्मात् विज्ञानाला व्यतिरिक्त प्राहकाचें प्राह्मत्व जरी असलें तरी करणाद्मारा अनवस्था होते, अथवा प्राहकद्वारा अनवस्था होते असें केव्हांही उपपादन करतां येत नाहीं. तस्मात् विज्ञानव्यतिरिक्त दुसरी आत्मज्योति आहे, हें सिद्ध झालें.

ननु नास्त्येव बाह्योऽर्थो घटादिः प्रदीपा वा विज्ञानन्यतिरिक्तः । यदि यव्यतिरेकेण नोपलभ्यते तत्तावन्मात्रं वस्तु दृष्टम् । यथा स्वप्न-विज्ञानमाह्यं घटपटादिवस्तु स्वप्नविज्ञानन्यतिरेकेणानुपलम्भात्स्वप्रघट-प्रदीपादेः स्वप्नविज्ञानमात्रताऽवगम्यते । तथा जागरितेऽपि घटपदी-पादेर्जाप्रदिज्ञानन्यतिरेकेणानुपलम्भाज्ञापदिज्ञानमात्रतेव युक्ता भवि-तुम् । तस्मानास्ति बाह्योऽर्थो घटप्रदीपादिर्विज्ञानमात्रमेव तु सर्वम् । तत्र यदुक्तं विज्ञानस्य न्यतिरिक्तावभास्यत्वाद्विज्ञानन्यतिरिक्तमस्ति ज्योतिरन्तरं घटादेरिवेति तन्मिथ्या । सर्वस्य विज्ञानमात्रत्वे दृष्टान्ता-भावात् ॥

भाष्यार्थ — ( याप्रमाणें बाह्यार्थवादी बोद्धाचें खंडन झालें असतां

भिन्नत्वानं उपलब्ध होत नाहीं ती वस्तु तन्मात्र-तद्र्य असते, असा अनुभव येतो. जर्से-स्वप्नांतील विज्ञानानं प्राह्म असे घट पटादि पदार्थ स्वप्नांतील विज्ञानाहून भिन्नत्वानं उपलब्ध होत नाहींत; स्यामुळें स्वप्नां-तील घट, प्रदीप इसादि वस्तूंना स्वप्नविज्ञानमात्रत्व आहे, असा निश्चय होतो. त्याच न्यायानं जागरितांतही घट, प्रदीप इसादिकांचा जाप्रती-तील विज्ञानाहून व्यतिरेकानं अनुभव येत नसल्यामुळें त्यांना जाप्राहिज्ञानमात्रत्वच असणें युक्त होय. तस्मात् घट, प्रदीप इसादि बाह्म अर्थ नाहीं, तर सर्व केवल विज्ञानमात्र आहे; आणि असे सिद्ध झाळें असतां 'घटादिकांच्या प्रमाणें विज्ञान त्याहून व्यतिरिक्त असल्या साक्षीकडून प्रकाशित होणारें असल्यामुळें विज्ञानव्यतिरिक्त दूसरी ज्योति आहे,' असें जें तुम्ही वर महटलें आहे तें खोटें आहे. कारण सर्वालाच विज्ञानमात्रत्व आहे, असें ठरल्यावर तद्यतिरिक्त उपोति आहे, याविषयीं दृष्टान्ताचाच अभाव होतो.

न । यावत्तावद्भ्युपगमात् । न तु वाह्योऽथीं भवतैकान्तेनैव ना-भ्युपगम्यते । नतु मया नाभ्युपगम्यत एव । न । विक्वानं घटः प्रदीप इति च शब्दार्थपृथक्त्वाद्यावत्तावद्पि याद्यमर्थान्तरमवद्य-मभ्युपगन्तव्यम् । विज्ञानादर्थान्तरं वस्तु न चेद्भ्युपगम्यते विक्वानं घटः पट इत्येवमादीनां शब्दानामेकार्थत्वे पर्यायशब्दत्वं प्राप्नोति । तथा साधनानां फलस्य चैकत्वे साध्यसाधनभदोपदेशशास्त्रानर्थक्यप्र-सङ्गः । तत्कर्तुरज्ञानप्रसङ्गो वा ॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणें बाह्यार्थच नाहींत; असे म्हणणान्या वाद्या-ठा दूषण देतात—) असे नाहीं. कारण तुम्हीही बाह्यार्थाचा थोडासा तरी अंगीकार केळा आहे. ( याचेंच स्पष्टीकरण—) तुम्ही घटादि बाह्य अर्थ सर्वथा मानीतच नाहीं, असे नाहीं. अहो पण ( मी विज्ञानवादी भर्थाचा बलाःकारानें स्वीकार करिवतो—) असे नाहीं. 'कारण ' वि-ज्ञानच घट आहे, विज्ञानच प्रदीप आहे, असे पृथक् व राब्द पृथक् अर्थ तुम्हीही योजीत असतां. यास्तव क्षणभर तरी बाह्य विज्ञानव्यतिरिक्त भर्थ तुम्हांला अवस्य मानला पाहिजे. (हीच अन्वयमुखानें सांगितले-ली गोष्ट व्यतिरेकमुखानें विशद कारितात—) विज्ञानाहून निराळी वस्तु जर तुम्ही मानीत नसाल तर विज्ञान, घट, पट इत्यादि प्रकारच्या शब्दांना एकार्थत्व असल्यामुळें पर्यायशब्दत्व प्राप्त होतें. [ म्हणजे त्या सर्वांचा अर्थ एकच असल्यामुळें ते सर्व परस्पर पर्याय शब्द आहेत, असें होतें. आतां ज्ञान व ज्ञेय यांचे ऐक्य मानलें असतां दुसरा कोणता दोष येतो तें सांगतात—] आणि ते सर्व पर्यायशब्द आहेत असें झालें अस-तां साधनांचे व फलाचे एकत्व होऊन साधन व साध्य यांच्या मेदाचा उपदेश करणारें शास्त्र व्यर्थ होण्याचा प्रसंग येतो. तसेंच व्यर्थ अस-लेल्या शास्त्राचा वपदेश करणाऱ्या बुद्धाकडे अज्ञानत्वाचा प्रसंग येतो (त्याच्या सर्वज्ञत्वाचा बाध होतो.)

किंचान्यत् । विज्ञानव्यितरेकेण वादिप्रतिवादिवाददोषाभ्युपगमात्। न ह्यात्मविज्ञानमात्रमेव वादिप्रतिवादिवादस्तदोषो वाऽभ्युपगम्यते निराकर्तव्यत्वात्प्रतिवाद्यादीनाम् । न ह्यात्मीयं विज्ञानं निराकर्तव्यम-भ्युपगम्यते स्वयं वाऽऽत्मा कस्यचित् । तथा च सति सर्वसंव्यवहार-छोपप्रसङ्गः ॥

भाष्यार्थ—( ह्याही कारणानें सर्व पदार्थांना विज्ञानमात्रत्व नाहीं, असें सांगतात—) शिवाय बाह्यार्थ मानण्याचें दुसरेंही कारण आहे.( तेंच स्पष्ट करून सांगतात—) विज्ञानाहून भिन्नत्वानें वादी, प्रतिवादी, वाद व दोष यांचा अभ्युपैगम केंछेछा आहे. ( जें प्राह्य असतें तें स्वतः हून व्यतिरिक्त पदार्थाकडून प्राह्य असतें. जसें—प्रतिवादी वगैरे, असें अनुमान होत असल्यामुळें बाह्यार्थाचा अपछाप करितां येत नाहीं, असा

भावार्थ.) वादी व प्रतिवादी यांचा वाद किंवा त्याचा दोष विज्ञानमान्त्रच आहे, असे स्वीकारळें जात नाहीं. कारण प्रतिवाद्यादिकांचें निराकरण करावयांचें असतें. ( त्यांचें निराकरण जरी करावयांचें असळें तरी ज्ञानमात्रत्व कां नाहीं, अशी आशंका घेऊन त्यांना आत्मीयंज्ञान-मात्रत्व आहे, कीं आत्मज्ञानमात्रत्व आहे, असा विकल्प करून दोन्ही पक्षांचें क्रमानें निरसन करितात—) आत्मीय—आत्मसंबंत्री विज्ञान निराकरण करण्यास योग्य आहे, असें किंवा स्वतः आत्मा कोणाळाही। निराकरण करण्यास योग्य आहे, असें किंवा स्वतः आत्मा कोणाळाही। निराकरण करण्यास योग्य आहे,असें म्हणतां येत नाहीं. कारण त्यांतीळ कोणांचेही निराकरण करतां येतें, असें म्हटल्यास सर्व संव्यवहाराचा छोप होण्याचा प्रसंग येतो.

न च प्रतिवाद्यादयः स्वात्मनैव गृद्धन्त इत्यभ्युपगमः । व्यतिरि-क्तप्राद्धा हि तेऽभ्युपगम्यन्ते । तस्मात्तद्वत्मवंमेव व्यतिरिक्तप्राद्धां वस्तु जाप्रद्विषयत्वाज्ञाप्रद्वस्तु प्रतिवाद्यादिवदिति सुलभो दृष्टान्तः । संतद्य-न्तरविद्वज्ञानान्तरवचेति । तस्मादिज्ञानवादिनाऽपि न शक्यं विज्ञा-नव्यतिरिक्तं ज्योतिरन्तरं निराकर्तुम् ॥

भाष्यार्थ—( विज्ञानवाद्याच्या सिद्धान्ताकडे जरी दृष्टि दिळी तरी प्रतिवादी, वाद, दोष इत्यादिक विज्ञानहृन व्यतिरिक्त आहेत, असें सिद्ध होतें ) कारण प्रतिवादी, वाद,इत्यादि विज्ञानक्त्य स्वात्म्योकडूनच प्रहण केळे जातात, असा विज्ञानवाद्यांचा सिद्धान्त नाहीं. ( कारण तसें जर असतें तर वादी, प्रतिवादी, वाद, दोष इत्यादि सर्व केवळ विज्ञानक्त्यच असत्यामुळें विवादाचाच अभाव होणार !) विज्ञानवादी बौद्ध तर प्रतिवादी इत्यादिक व्याहून व्यतिरिक्त अशा वाद्याकडून प्रहण केळे जातात, असे मानतात. तस्मात् त्याच न्यायानें सर्वच वस्तुजात व्यतिरिक्त प्राहकाकडून प्राह्म आहे. कारण त्याळा जाग्रद्वित्यत्व आहे.

(शिवाय चैत्र या नांवाच्या मनुष्याच्या संतानानें मैत्राचा संतान व्यव-हारावरून अनुमानानें जाणतां येतो. त्याचप्रमाणें सर्वज्ञाच्या ज्ञानानें असर्वज्ञांचीं ज्ञानें जाणठीं जातात. त्यामुळें विज्ञानवादाच्या मतींही भेद सिद्ध होतो, लाच्याच दृष्टान्तावरून नीलादिक पदार्थ व त्यात्रिषयींचें विज्ञान यांच्या भेदाचें अनुमान करितां येणें शक्य आहे, असें सांग-तात--) दुसच्या संतानाप्रमाणें अथवा दुसच्या विज्ञानाप्रमाणें (जाम -दिषयक वस्तु व्यतिरिक्त माहकाकडून माह्य आहे, त्यामुळें बाह्य विष-याचा अपलाप करितां येणें शक्य नाहीं) आणि तस्मात्—बाह्य अर्थाचा अपलाप अशक्य झाल्यामुळें--विज्ञानवाद्यालाही विज्ञानव्यतिरिक्त साक्षि-ह्योतीचें निराकरण करतां येणें शक्य नाहीं.

स्वप्ने विज्ञानव्यतिरेकाभावाद्युक्तामिति चेत् । न । अभावाद्यि भावस्य वस्त्वन्तरत्वोपपत्तेः । भवतेष ताम्वत्त्वप्ने घटादिविज्ञानस्य भावभूतत्वमभ्युपगतम् । तदभ्युपगम्य तद्यतिरेकेण घटाद्यभाव उ-च्यते । स विज्ञानिवषयो घटादिर्यद्यभावो यदि वा भावः स्यादुभय-थाऽपि घटादिविज्ञानस्य भावभूतत्वमभ्युपगतमेव । न तु तिभवतिथितुं शक्यते । ताभिवर्तकन्यायाभावात् ॥ एतेन मर्वस्य शुन्यता प्रत्युक्ता । प्रत्यगात्मप्राह्मता चाऽऽत्मनोऽह्मिति मीमांसकपक्षः प्रत्युक्तः ॥

भाष्यार्थ—( विज्ञानाहून अर्थाचा म्ह० विषयाचा भेद आहे, असें सांगून प्रयगारमा विज्ञानाहून अतिरिक्त आहे, हें सांगितलें. आतां विषयाचा य ज्ञानाहून भिन्न नाहीं, कारण त्याला प्राह्मत्व आहे. स्वप्नांतील प्राह्मान्त्रमाणें, असें जें वर वाचानें म्हटलें होतें त्याचा अनुवाद करितात—) 'स्वप्नांत विषयांचा विज्ञानाहून भिन्नत्वानें अभाव असतो, यास्तव विषयांचा विज्ञानाहून भिन्नत्वानें अभाव असतो, यास्तव विषयां विज्ञानाहून अतिरिक्तत्व असणें अयोग्य आहे,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण अभावाहूनहीं भाव ही निराली वस्तु आहे, अमें म्हणणेंच लववन आहे. ( याचाच विस्तार करितात—) कारण

ह्रप आहे, असें—) मानलेलें आहे आणि घटादिनिज्ञानाला भावह्रप मान्म त्या विज्ञानाहून भिन्नत्वानें घटादिकांचा अभाव तुम्हीच सांगता. तो विज्ञानाचा विषय-घटादिक भावह्रप असो की अभावह्रप असो; पण तो कसाही जरी असला तरी घटादिविषयक विज्ञानाला भावह्रप मान-लेलेंच आहे. त्याचें निवर्तन करतां येणें शक्य नाही. कारण साची निवृत्ति करणाऱ्या न्यायाचा अभाव आहे. (घटादिविज्ञान भावसूत आहे, असें मानलेलें आहे. त्यामुळें तें भावह्रप अथवा अभावह्रप घटादिविषयांहून निराळा पदार्थ आहे, हें सिद्ध होतें. त्यामुळें कोणत्या कां होईना पण बाह्य अर्थाचा स्वीकार करावा लागतो, त्यामुळें तुमचा स्वप्नविज्ञानाचा दृष्टान्त साध्यविकल आहे. म्हण के दृष्टान्तांतील स्वप्नगत प्राह्य विज्ञानमात्र नाहीं, त्याहून भिन्न आहे.)

(यांच् न्यायाच्या अतिदेशानें शृत्यवादी माध्यमिक बीदार्चे निरस-म कारितात ) ज्ञान व श्लेय पाँचे निराकरण करता येणे अशक्य आहे, असे सांगणान्या या वचनानें सर्वाच्या शृत्यत्वाचेही प्रत्याख्यान केलें आहे, असे जाणार्वे. प्राह्म असलेला जो भारमा स्याचें 'अहं ' असे प्रयगात्म्याकद्भीनच प्रहण होतें. म्ह० त्याला 'अहं ' अशी प्रत्यगा-मित्राह्मता अतेह, असा जो मीमांसकांचा पश्च आहे त्याचेही प्रत्याख्या-न या कार्यनानें झालें आहे, (कारण एकालाच प्राह्मत्व व प्राह्मत्व सं-मक्तर्स नाहीं.)

यंतूक्तं सालोकोऽन्यश्चान्यश्च घटो जायत इति तदसत्। क्षणान्तरेऽपि स एवायं घट इति प्रत्यभिक्षानात् । मार्ड्यात्प्रत्यभिक्षानं
कृत्तोस्थितकेशनखादिष्विवेति चेत्। न। तकापि क्षणिकत्वस्यासिद्धत्वात्। जात्येकत्वाच । कृत्तेषु पुनकत्थितेषु च केशनग्यादिषु केशनखत्वजातेरेकत्वात्केशनखत्वप्रत्ययस्तानिभित्तोऽश्चान्त एव । न हि

नवालादितुल्या इमे केशनखाद्या इति प्रत्ययो भवति न तु त एवेति । घटादिषु पुनर्भवति स एवेति प्रत्ययः । तस्मान्न समो दृष्टान्तः ॥

भाष्यार्थ—( क्षणभंगवाद्यानें वर जें म्हट्हें आहे त्याचा अनुवाद करून निराकरण करितात-) आतां 'प्रतिक्षणीं प्रकाशासह अन्य अन्य घट उत्पन्न होता,' असें जें म्हटलें आहे तें खोटें आहे. कारण तो उत्पन्न झाळेख्या क्षणाहून इतर क्षणींही 'तोच हा घट ' अरुद्धे प्रस-भिज्ञा भोळख होत असते. 'अगोदर कापून काढछेछे व पुनः वाढछेछे केंस, नखें इत्यादिकांविषयीं 'तोच हा केंस 'किंवा 'तेंच हें नख,' असे प्रसभिज्ञान केवल साद्स्यामुळे जसे होते त्याप्रमाणे एका क्षणांतील घटासारखा दुसऱ्या क्षणांतील घट असल्यामुळें 'तोच हा घट ' अशी ओळख पटते,' म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं. कारण तसें जरी असळें तरी त्यांचें क्षणिकत्व असिद्ध होतें. (तरी पण 'तोच हा ' अशी प्रसमिज्ञा कशी होते ? म्हणून म्हणाल तर सांगतों) लांची जाति एक असल्यामुळें प्रत्यभिज्ञा होते. (हेंच अधिक स्पष्ट करितात-) कापछेल्या व पुनः वाढछेल्या-केंस, नखें इत्यादिकांमच्यें केशल, नखल इत्यादि जाति एकच असल्यामुळें हा केंस, हें नख अशा प्रकारचा प्रयय जातिनिमित्तक व अम्रान्त आहे, म्हणजे तो जातिनिमित्त खरा प्रत्यय आहे, मिथ्या नव्हे. (पण तोच हा केंस इस्यादि प्रत्यय जातिनिमित्तच कसा ? व्यक्तिनिमित्त कां नाहीं ? तें सांगतात-) प्रत्यक्ष दिसणाऱ्या-प्रथम कापछेल्या व मागून पुनः वाढ-लेखा - केंत-नखादिकांविषयीं 'तोच हा' असा प्रत्यय येणें शक्य नाहीं. ('अहो पण सादृश्यामुळें व्यक्तीलाच विषय करून केशादिकांविषयींचें तें प्रत्यभिज्ञान कां नव्हे,' तें सांगतात—) कोणाही अम्रान्त पुरुषाङा फार दिवसांपूर्वी व भिन्न देशीं पाहिलेख्या तुत्य परिभाणांच्या केंस-المراجعة المراجعة الم

असा प्रत्यय येतो; 'पण हे तेच आहेत,' असा प्रस्य येत नाहीं. पण घटादिकांविषयीं 'तोच हा' असा प्रत्यय येतो. यास्तव घटादिकांना केंसा-दिकांचा दृष्टान्त सम नाहीं, विषम आहे. ( त्यामुळे 'तोच हा' हा घटाविष ींचा प्रत्यय आमक नाहीं, खरा आहे; त्याचप्रमाणें 'तोच हा केंस,' 'तेंच हें नख' इत्यादि प्रत्यय व्यक्तिविषयक नसून जातिविषयक जसे आहेत तसा 'तोच हा घट' हा प्रत्यय जातिविषयक नाहीं; तर व्यक्तिविषयक आहे. त्यामुळें त्याला क्षणिकत्व नाहीं.)

प्रत्यक्षेण हि प्रत्यभिक्षायमाने वस्तुनि तदेवेति न चान्यत्वमनु मातुं युक्तं प्रत्यक्षविरोधे लिङ्गस्याऽऽभासत्वोपपतेः ॥ साहद्वयप्रत्यन्यानुपपत्तेश्च । ज्ञानस्य अणिकत्वात् । एकस्य हि वस्तुदार्शनो वस्त्वन्तरदर्शने साहद्वयप्रत्ययः स्यात् । न तु वस्तुदर्श्यको वस्त्वन्तरदर्शनाय क्षणान्तरमविष्ठिते । विज्ञानस्य अणिकत्वात्सक्रद्वस्तुदर्शने विव क्षयोपपत्तेः ॥

माध्यार्थ—('जें सत् तें क्षणिक असतें. ज्याप्रमाणें प्रदीपादिक. हे सर्व भाव पदार्थ सत् आहेत, त्यामुळें क्षणिक आहेत,' या अनुमानाशीं विरोध येत असल्यामुळें 'तो हा घट 'हें प्रत्यभिज्ञान आमक आहे, अशी आशंका घेऊन सांगतात—) 'तीच ही ' अशा रीतीनें एकाणा वस्तूळा प्रत्यक्ष प्रमाणानें ओळाखेळें ज'त असतीना 'ती वस्तु अन्य आहे, पहिल्या वस्तूह्न भिन्न आहे,' असे अनुमान करणें योग्य नव्हे. कारण प्रत्यक्ष प्रमाणाशीं विरोध आछा असतां लिंगाला आभासत्वच योग्य आहे. ( त्याला खरें लिंग न समजतां लिंगाला आभासत्वच योग्य आहे. ( त्याला खरें लिंग न समजतां लिंगाभास—हेच्यामास मानणेंच योग्य आहे. अग्ने उष्ण नाहीं, असे अनुमान जरी केळें तरी त्याचा प्रत्यक्ष प्रमाणाशीं विरोध येत असल्यामुकें तें बाधित होतें, त्या-चप्रमाणें 'तो हा घट ' या प्रत्यक्षाच्या विरद्ध ' घट क्षणिक आहे '

(याही करणानें प्रत्यभिज्ञान हा सादृश्यामुळें होणारा भ्रम केहें, भर्से सांगतात—) ज्ञानाळा क्षणिकत्व असल्यामुळें सादृश्य प्रत्ययाचीही अनुपपत्ति आहे. ('अहो पण ज्ञान जरी क्षणिक असळें तरी सादृश्य-प्रत्यय येण्यास कोणती हरकत आहे?' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) एका वस्तुदर्शी पुरुषाळा दुसऱ्या वस्तूचें जर दर्शन होईळ तर 'हें त्या-सार्खें ' असा सादृश्य प्रत्यय येईळ. ('एक द्रष्टा दोन वस्तु पाहृतों, असें समज्या' म्हणून म्हणाळ तर तसा शाक्यसिद्धान्त नाहीं, असें सांगतात—) पण एका वस्तूळा पाहृणारा दुसरी वस्तु पाहृण्यास दुसऱ्या क्षणीं रहातच नाहीं. कारण विज्ञानाळा क्षणिकत्व असल्यामुळें एकदा एक वस्तु पाहृण्यानेंच त्याचा क्षय होणें उपपन्न आहे.

तेनेदं सहशमिति हि साहश्यप्रत्ययो भवति । तेनेति हष्टस्मरणः मिद्मिति वर्तमानप्रत्ययः । तेनेति हष्टं स्मृत्वा यावदिद्मिति वर्तमान- क्षणकालमवातिष्ठेत । ततः क्षणिकवादहानिः । अथ तेनेत्येवोपक्षीणः स्मार्तः प्रत्यय इदामिति चान्य एव वार्तमानिकः प्रत्ययः क्षियतेः ततः साहश्यप्रत्ययानुपपत्तिस्तेनेदं सहशमिति । अनेकदर्शिन एकस्या- भावात् ॥

भाष्यार्थ—(वर सांगितलेला अर्थच विशद करितात—) 'हें खा-च्याशीं—त्याच्या—सारखें ' असाच सादश्यप्रत्यय होतो. 'तेन ' म्हणजे त्याच्याशीं हें पूर्वी पाहिलेल्याचें स्मरण आहे; आणि 'हें 'हा वर्तमान प्रत्यय आहे. पण 'तेन ' म्ह० त्याच्याशीं, असें पूर्वी पाहिलेलें आठ वृन जर 'हें ' असें म्हणण्यास द्रष्टा वर्तमानक्षणकालापर्यंत राहील तर क्षणिकवादाची हानि होईल. आतां तुम्ही कदाचित् म्हणाल कीं 'त्याच्याशीं ' एवळ्यानें स्मरणसंबंधी प्रत्यय लपक्षीण झाला; व 'हें ' असा हा दुसराच वर्तमान कालीन प्रत्यय असून तोही तत्काल क्षीण होतो. तर 'त्याच्याशीं हें सदश आहे ' अशा सादश्यप्रत्ययाची अनु- व्यपदेशानुपपतिश्च । द्रष्टव्यदर्शनेनैवोपक्षयादिक्षानस्येदं पर्याम्य-दोऽहाक्षमितिव्यपदेशानुपपितर्दष्टवतो व्यपदेशक्षणानवस्थानात् । अ-थावतिष्ठेत क्षणिकवादहानिः । अथादृष्टवतो व्यपदेशः सादृश्यप्रस्य-यश्च तदानीं जात्यन्धस्येव रूपिवशेषव्यपदेशस्तत्मादृश्यप्रत्ययश्च सर्व-मन्धपरंपरेति प्रसज्येत सर्वक्षशास्त्रशणयनादि न चैतदिष्यते ॥ अक्र-ताभ्यागमकृतविप्रणाशदोषौ तु प्रसिद्धतरौ क्षणवादे ॥

भाष्यार्थ--( क्षणभंगवादावर दुसरा दोष- ) तशीच व्यपदेशाची अनुपपत्ति होते. ( या सूत्रभूत वाक्याचाच विस्तार करितात-)विद्वान द्रष्टक्य पदार्थाच्या दर्शनानेच उपक्षीण झाल्यामुळें ' हें पाहतों, तें पान हिर्छे ' इत्यादि निर्देशाची अनुप्रशत्ति होते. कारण पाहणाऱ्या विज्ञा-नाचें- निर्देश करावयाचा जो उत्तर क्षण ( उयांत ' हें पाहिलें व हें पाइतों ' असे म्हणावयाचें तो क्षण ) त्या क्षणापर्यंत -अवस्थानच होत नाहीं; आणि जर तें राहीक तर क्षणिकवादाची हानि होईक. ( ती होऊं नये म्हणून द्रष्टा निराळा व ' मी पाहिकें, मी पाइतों,' असा व्यपदेश -निर्देश करणारा निराळा,अशी आशंका वेऊन तिचा परिदार करितात-) भातां न पाहिलेस्याचाच वरील न्यपदेश व साटश्यपत्यय आहे, म्हणून म्हणाळ तर जायन्धाने जसा विशेष रूपाचा व्यपदेश करावा अथवा त्याका साद्दरयाचा प्रत्यय यावा, तसाच तो व्यपदेश व साह्दयप्रत्यय भाहे. त्यामुळे सर्वज्ञ बुद्ध देवाने शास्त्रनिर्माण करणे, साध्य, साधने इत्यादि सर्व ही ग्रुद्ध अंघपरंपरा आहे, असे म्हणावें छागेछ. पण तें तर इष्ट नाहीं. ( तस्मात् क्षणमंगवाद अप्रामाणिक भाहे. )

(त्या पक्षावर भागर्खी एक दोष देतात --) श्वणवादामध्ये अकृत भभ्यागम व कृतविप्रणाश हे दोष तर भतिशय प्रसिद्ध भाहेत.

टष्टव्यपदेशहेतुः पूर्वोत्तरसहित एक एव हि शुङ्कलावस्थरययो

परस्तौ प्रत्ययौ भिन्नकालौ तदुभयप्रत्ययविषयस्पृक्चेच्छू इलाप्रत्यय-स्ततः क्षणद्वयव्यापित्वादेकस्य विज्ञानस्य पुनः क्षणवादहानिः। मम-तवतादिविशेषानुपपतेश्च सर्वसंव्यवहारलोपप्रसङ्गः॥

भाष्यार्थ — ( व्यपदेशाची अनुपपत्ति वर जी दाखिवली आहे ।तिचें समाधान करणारा क्षणभंगवादी शंका घेतो-)पूर्वी पाहिळेल्या पदार्थाच्या निर्देशाचा-व्यपदेशाचा हेतु-कारण, असा पूर्वोत्तरप्रत्यययुक्त-सांखळी सारखा--एकच प्रत्यय उत्पन्न होतो आणि 'हें त्याच्या सारखें आहे 'हा सादश्यप्रत्ययही त्या शृंगलास्थानीय प्रत्ययानेंच होतो, म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं.कारण वर्तमान व भूत हे अगदी भिन काछ आहेत.स्या दोन प्रत्ययातील शृंखलेच्या अवयवाच्या—दुन्याच्या स्थानी असलेला वर्त-मान प्रव्यय एक व भूत प्रत्यय दुसरा आहे. ते दोन्ही प्रत्यय भिका कालीन आहेत. ( यांचा काल एक नाहीं. ) आतां ते दोन्ही प्रस्पय, याच विषयांस रार्श करणारा असा जर शृंखटाप्रत्यय असेड [स्या दोन प्रत्ययांना जोडणारा भसा जर तिसरा प्रत्यय भसेछ ] तर एका विज्ञानाचा क्षणद्वयन्यापित्व असल्यामुळे पुनः क्षणवादाची हानि होते. ( 'अर्से जर होत असेल तर क्षणांचा परस्पर संबंध न होबो, ' म्हणून म्हणाळ तर मग ) ममत्व, तवत्व-तु झेपणा इत्यादि विशेषांची अनुपप-ति होत असल्यामुळें सर्व संन्यवहाराचा छोप होण्याचा प्रसंग येती. ( अर्थात् व्यपदेश व सादश्यप्रत्यय यांची अनुपपत्ति स्थिरच राहिकी. )

सर्वस्य च स्वसंवेद्यविज्ञानमात्रत्वे विज्ञानस्य च स्वच्छावबोधाव-भासमात्रस्वाभाव्याभ्युपगमात्तद्दार्शिनश्चान्यस्याभावेऽनित्यदुःखशून्या--नात्मत्वाद्यनेककल्पनानुपपत्तिः ॥

भाष्यार्थ— ( आतां विज्ञान दुःखादिकांनी दृषित होईछ, असे जें शाक्याचें म्हणणें आहे साधर दोष देतात—) आणि सर्वाछा स्वसंवेदा विज्ञानमात्रम्य असन विज्ञानाचा स्वष्ट नामणकाषामात्रम्य हा रहणाः अनिस्म, दुःख, अनात्मत्व इस्यादि अनेक कल्पनांची अनुपपात्ते आहे. ( विज्ञान शुद्ध आहे, व विषयांशीं होणाऱ्या त्याच्या संसर्गाठा पहाणारा दुसरा साक्षी नाहीं,त्यामुळें ज्ञानाठा दुःखादिकांचा संसर्ग होत नाहीं. कारण त्या विज्ञानाठा स्वसंवेद्य मानठें हें आहे, असा भाषार्थ. )

न च दाडिमादेरिव विरुद्धानेकांशवत्त्वं विज्ञानस्य । स्वच्छावभा-सस्वाभाव्याद्विज्ञानस्य । अनित्यदुःखादीनां विज्ञानांशत्वे च सत्यतु-भूयमानत्वद्यतिरिक्तविषयत्वप्रसङ्गः ॥

भाष्यार्थ - ( ज्ञानाचा शुद्ध बोध हाच एक स्वभाव आहे--तो बोधैकरस आहे हें म्हणणें बरोबर नाहीं. कारण डाळिबादिकाप्रमाणें तो नानाविध दुःखादि अंशांनीं युक्त आहे, अर्से मानटेलें आहे अशी **भाशंका घेऊन सांगतात—) डाळिंबादिकांप्रमाणें विज्ञानाला विरुद्ध** अनेक अंश आहेत, असेंही म्हणतां येत नाहीं. कारण विज्ञानाचें स्वरूप शुद्ध प्रकाश हैं आहे. अनित्य दुःखादिकांना विज्ञानार्चे अंशत्व भाहे, ते विज्ञानाचे भंश भाहेत, असे जर म्हट में तर दुः खादिकाचा अनुभव येत असस्यामुळें त्यांना व्यतिरिक्तविषयन्य आहे, म्ह० ते विषय विज्ञानाहून निराळे आहेत, असे म्हणण्याचा प्रसंग यतो. (दु:-खादिकांना जर विज्ञानाचें धर्मत्व असेळ तर त्यांचा अनुभय येत अस-स्यामुळें ते विज्ञानाहून व्यतिरिक्त आहेत. असे टरते. कारण धर्म केवल धर्मिमात्र असणे युक्त नाहीं त्याचप्रमाणे प्रमय नेहमीच प्रमा-णांहून भिन्न वस्तु असर्ते. यास्तव जें मेय तो झानाचा अंश होऊं शकत नाहीं. घटादिक हे मेय -प्रमाणाचे विषय आहेत. ते जसे ज्ञानाचे अंश नव्हेत त्याचप्रमाणें दुःखादि मेय ज्ञानाचे अंश नव्हेत, असा भावार्थ.)

अथानित्यदुःखाद्यात्मैकत्वमेव विज्ञानस्य तदा तद्वियोगाद्विशुद्धि-कल्पनानुपपत्तिः । संयोगिमलवियोगाद्धिः विशुद्धिर्भवति । यथाऽऽ- भाष्यार्थ—( दुःखादिक हा ज्ञानाचा धर्म नव्हे तर स्वरूपच आहे, या आशंकेचा अमुवाद करून त्यावर दोष सांगतात—) आतां 'विज्ञाना- ला अनित्य दुःखादिरूपत्वच आहे,' म्हणून म्हणाल तर मग 'त्याच्या वियोगामुळें विज्ञानाची विश्वद्धि होते ' ही कल्पना अयोग्य ठरते. कारण संयोग पावणाऱ्या मलाच्या वियोगामुळेंच द्रव्याची विश्वद्धि होत असते, हें प्रसिद्ध आहे. जसें—आरसा इत्यादि पदार्थांवरील मल घालविला अभसतां ते शुद्ध होतात. पण स्वाभाविक धर्माशों कोणाचा वियोग झालेला आढळत नाहीं. अमीचा स्वाभाविक प्रकाशशों अथवा उष्णतेशीं वियोग होत असल्याचें दिसत नाहीं.

यदिप पुष्पगुणानां रक्तत्वादिनां द्रव्यान्तरयोगेन वियोजनं दृश्यते तत्रापि संयोगपूर्वत्वमनुमीयते । बीजभावनया पुष्पफलादीनां गुणान्तरोत्पत्तिदर्शनात् । अतो विज्ञानस्य विशुद्धिकल्पनानुपपत्तिः ॥

भाष्यार्थ—('पुष्पाच्या स्वाभाविक लालीचा वगेरे वियोग दिसतो,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) 'पुष्पांच्या रक्तत्वादि गुणांचा दुसंच्या द्रव्याच्या योगानें वियोग होत असल्याचें दिसतें,' असे जें तुष्हीं महत्वें आहे, त्यांतही संयोगपूर्वकत्वाचें अनुमान होतें. [ म्हणजे तो गुणांचा वियोग इतर द्रव्याच्या अवयवांच्या संयोगामुळें होतो, असें अनुमान होतें.] पुष्पाच्या गुणांचा वियोग संयोगपूर्वक आहे. कारण व्याला विमागत आहे, तो विभाग आहे. दोन वक व्यांच्या विभागाप्रमाणें, असें त्याविषयीं अनुमान होतें. कारण कोणत्याही स्वामाविक धर्माचा नाश ती वस्तु असेपर्यंत होत नाहीं, असा भावार्थ. आतां या अनुमानाच्या अनुसार प्रत्यक्षही दाखितात—कापसाच्या सरक्या व तशीच इतर बीजें यांमध्यें विशेष द्रव्याचा संपर्क झाल्यामुळें रक्तत्वादि वासनेनें (बीजगत भावनेनें) त्या गसून झालेल्या झाडावरील पुष्पें,

फळें इत्यादिकांत रक्तत्वादि गुण उत्पन्न होत असल्याचें दिसतें. (अर्थात् त्या बीजाशीं संयुक्त झालेल्या द्रव्याच्या अनुवृत्तीमुळेंच त्याच्या पुष्पादि-कांत रक्तत्वादि गुणांची अनुवृत्ति होते, असा भावार्थ. असो; आतां विज्ञानाच्या विशुद्धीच्या अनुपपत्तीचा उपसंहार करितात.) यास्तव विज्ञान अनित्य दुःखादिस्त्ररूप आहे, असें म्हटल्यास त्याच्या विशुद्धी-च्या कल्पनेचीच अनुपपात्ति होते.

विषयविषय्याभासत्वं च यन्मलं परिकल्प्यते विज्ञानस्य तद्प्यन्य-संसर्गाभावादनुपपत्रम् । न द्यविद्यमानेन विद्यमानस्य संसर्गः स्यात् । असित चान्यसंसर्गे यो धर्मो यस्य दृष्टः स तत्स्त्रभावत्वान तेन वि-योगमईति । यथाऽप्रेरीष्ण्यं सिवतुर्वा प्रभा । नस्माद्नित्यसंसर्गणं मिलिनत्वं तिद्विशुद्धिश्च विज्ञानस्येनीयं कल्पनाऽन्धपरंपरैव प्रमाणशून्ये-स्ववगम्यते ॥

भाष्यार्थ—( आणखीं एका करपाचा अनुवाद करून त्यावर दोष देतात—) जें मळाची करपना करिवेतें तें विद्यानाचें विषयाविषय्याभासल ही अनुपपन्न आहे. कारण विद्यानाचा अन्य विषयाशीं संसर्गच होत नाहीं. ( 'ज्ञानाचा विषयाशीं असंसर्ग कसा ? कारण त्याचा विषया-शीं संसर्ग होतो,' अशी आशंका घेऊन म्हणतात—) विद्यमान पदार्थाचा वा अविद्यमान पदार्थाशीं संसर्ग होत नाहीं ['आणि अन्य संसर्गीवाचू नहीं ज्ञानाछा विषयाभासल व विषयीच्या रूपानें आभासल होऊं शके-छ' म्हणून म्हणाछ तर] अन्य पदार्थाशीं संसर्ग झाछेछा नसतांना आचा जो धर्म अनुभवाछा येतो तो त्याचा स्वभावच असल्यामुळें त्याच्याशीं त्याचा वियोग होणें योग्य नाहीं. जर्से—अभीचें उष्णस्व किंवा सूर्याची प्रभा. तस्मात् अनित्य दुःखादिकाशीं संसर्ग झाल्यानें विद्यानाछा माछेन-

यद्पि तस्य विज्ञानस्य निर्वाणं पुरुपार्थं कल्पयन्ति तत्रापि फला-श्रयानुपपितः । कण्टकविद्धस्य हि कण्टकवेधजानितदुःखानिद्यत्तिः फलं न तु कण्टकविद्धमरणे तदुःखिनद्यत्तिफलस्याऽऽश्रय उपपद्यते । तद्ध-त्सर्वनिर्वाणेऽसिति च फलाश्रये पुरुपार्थकल्पना व्यर्थेव । यस्य हि पुरुषशब्दवाच्यस्य सत्त्वस्याऽऽत्मनो विज्ञानस्य चार्थः परिकल्प्यते तस्य पुनः पुरुषस्य निर्वाणे कस्यार्थः पुरुषार्थे इति स्यात् । यस्य पुनरस्त्यनेकार्थद्शी विज्ञानव्यतिरिक्त आत्मा तस्य दृष्टसमरणदुःखसं-योगवियोगादि सर्वमेवोपपन्नमन्यसंयोगिनिमित्तं कालुष्यं तिद्दयोगिनि-मित्ता च विद्यद्विरिति ॥

भाष्यार्थ - ( दुसऱ्या कल्पनेका उत्थापित करितात-) त्याचप्रमाणें त्या विज्ञानाचें निर्वाण म्ह० उपशांति हाच पुरुषार्थ आहे, असे जें ते बौद्ध कल्पितात त्यांतही फलाश्रयाची अनुपपत्ति होते. ('फलाचा आ-अय जरी नसला तरी फल होईल,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं, असे सांगतात—) ज्याच्या पायांत कांटा बोंचळा आहे त्याच्या—कांटा टोंचल्यामुळें होणाऱ्या-दुःखाची निवृत्ति होणें हें फळ भाहे. पण ण्याला कांटा लागला आहे तो जर मेला तर मरणामुळें होणारी जी कंटकवेधजन्य दुःखाची निरृति त्या फलाचा तो भाश्रय होऊं शकत नाहीं. त्याचप्रमाणें सर्व निर्वाण होऊन फळाचा आश्रयही जर नाहींसा झाला तर पुरुपार्थकरपना न्यर्थच होते. ( दार्ष्टान्तिकाचें विवरण करिता-त-) ज्या पुरुषशब्दवाष्य सत्त्वाचा-आत्म्याचा-विज्ञानाचा अर्थ कश्पि-छा जातो त्याच पुरुषाचें निर्वाण झाल्यावर कोणाचा अर्थ पुरुषार्थ या शन्दाला पात्र होईल, ( विज्ञान हा पुरुषच उपशांत झास्यावर पुरुषार्थ कोणाचा ? 'अहो पण तुमच्या मतींही वस्तु अद्वय व असंग असल्यामुळें तिचा कोणाशीं ही संयोग-वियोग संभवत नाहीं, त्यामुळें वस्त्छा फिल्ल संभवत नाहीं, त्यामुळें मोक्षाचा असंभव,इत्यादि सर्व दोष तुम्हां-

अनेक विषयांचा साक्षी विज्ञानाहून अतिरिक्त आत्मा आहे त्याका पूर्वी पाहिलेख्या वस्तूचें स्मरण, दुःखाचा संयोग, वियोग इत्यादि सर्वच उप-पन्न आहे. अन्यसंयोगाच्या निमित्तानें कलुधितपणा व त्याच्या वियोगाच्या निमित्तानें कलुधितपणा व त्याच्या वियोगाच्या निमित्तानें विशुद्धि संभवते. ( पूर्ण जहा वस्तुतः असंग आहे, असेच आग्ही मानतों. तथापि क्रिया, कारण, फळ हा भेष अविद्यानस्थेत सूर्व व्यव-हार संभवतोः)

शून्यवादिपक्षस्तु सर्वप्रमाणिवपितिपित इति ति कराकरणाय नाऽऽ- दरः क्रियते ॥ ७ ॥

भाष्यार्थ-( 'बाह्यार्थवादाचें व विद्यानवादाचें जसें तुग्ही निराक-रण केळें आहे, तसेंच शून्यवादाचेंही निराकरण करणे उचित आहे; असें कोणी म्हणेल म्हणून सांगतात-) शून्यवाद्यांचा पक्ष तर सर्वप्रमा-णांनी विशेषतः प्रतिषिद्धं आहे. यास्तव स्याचे निराकरण करण्याविषयी फारसा आदर केळा जात नाहीं. ( सर्व पदार्थ विश्वमान आहेत, असे भान होतें; व सर्व प्रमाणें विद्यमान वस्तूंनाच विषय करितात. त्यामुळें शून्य प्रमाणाचा विषयच होत नाहीं. त्यामुळे त्याची प्राप्ति नाहीं. श्र्न्याची प्राप्तिच नसस्यामुळें तें निराकरणामही योग्य नाही. शिवाय शून्यवाद्यानेंच विषयनिराकरणाच्या योगानें शून्याचा प्रतिवेध केळा आहे. त्या शून्याचें स्फरण होतें असे म्हटलें अथवा होत नाही, असे म्हटळें तरी सर्व शून्य आहे, असे ठरत नाहीं. त्याचप्रमाणें ' शून्यवादी तरी आहे की नाहीं, 'या प्रश्नाचें 'तो आहे ' असे किंवा नाहीं ' असे जरी उत्तर दिछें तरी शून्यवादाची अनुपवित होते. शून्यवादी 'संवृतीनें म्ह० अविधेनें पदार्थाचें भान होतें ' असे म्हणतात, पण शून्यवादांत संवृतीला आश्रयच नाहींसा होतो. स्यामुळे स्या अविशे-त्यार स्थानेश्वास होती mm कि र का क

राहत नाहीं. कारण आवरण घाळणाऱ्या संवृतीळा आश्रय अवश्य पाहिजे. तात्पर्य शून्यवादांत असे अनेक दोष असल्यामुळे आम्ही स्पाचें निराकरण करीत नाहीं. तस्मात् बुद्धयादिकांहून अतिरिक्त, नित्यसिद्ध, अत्यन्त शुद्ध, कूटस्थ, अद्वय, आत्मज्योति सिद्ध झाळी.) ७.

> स वा अयं पुरुषो जायमानः शरीरमाभि-संपद्यमानः पाप्माभिः सःश्मृज्यते स उत्क्रा-मन्म्रियमाणः पाप्मनो विजहाति ॥ ८॥

अर्थे—तोच हा पुरुष उत्पन्न होणारा—शरीरास आत्मा समजणारा भसा होत्साता पापांनी म्ह० शरीरेंद्रियांनी संयुक्त होतो. पण तोच मसं लगला असतां—एक शरीर सोडून दुसऱ्या शरीरास जाऊं लगला भसता त्या देहेंद्रियांस सोडतो; त्यांचा परित्याग करतो. ८.

यथैवहैकस्मिन्देहे स्वप्ने भूत्वा मृत्यो रूपाणि कार्यकरणान्यतिक्रम्य स्वप्ने स्व आत्मज्योतिष्यास्त एवम् ॥ स वै प्रकृतः पुरुपोऽयं जायन्मानः । कथं जायमान इत्युच्यते । शरीरं देहेन्द्रियसंघातमभिसंपर्धमानः शरीर आत्मभावमापद्यमान इत्यर्थः । पाप्मभिः पाप्मसम्वायिभिर्धर्माधर्माश्रयैः कार्यकरणैरित्यर्थः। संसृज्यते संयुज्यते स एवोन्त्कामञ्खरीरान्तरमूर्ध्वं कामनगच्छान्त्रियमाण इत्येतस्य व्याख्यानमुन्त्कामश्रिते । तानेव संश्रिष्टान्पाप्मरूपान्कार्यकरण दक्षणान्विजहाति तैवियुज्यते तान्परित्यजति ॥

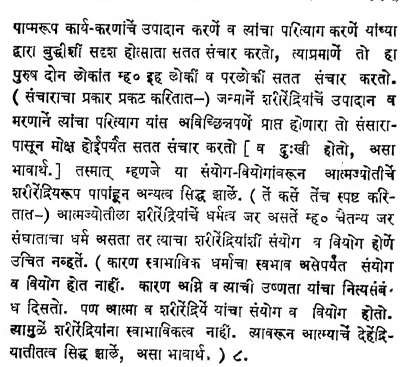
भाष्यार्थ—( याप्रमाणे प्रसंगप्राप्त परपक्षाचे निराकरण करून श्रुतिन्यास्यानाचेंच अनुवर्तन करणारे भाष्यकार पुढील वाक्याचें तात्पर्य सागतात—) ज्याप्रमाणें येथें—एका देहांत भारमा स्वप्न होऊन मृत्यूची रूपें भशीं जी कार्यकरणें—शरीरेंद्रियें व्यांचें भातिक्रमण करून स्वप्ना-मध्यें स्वरूपांत—आरमज्योतींत राहतो त्याप्रमाणें ( दसन्या देहांतही वर्त-

करतो, असा या वाक्यास शेष छावावा. यास्तव स्वप्न व जागरित यांतील संचारामुळें तो देहादिकांहून अतिरिक्त आहे, हें जसें ठरतें व्याचप्रमाणें तो इहलोक व परलोक यांतून संचार करतो, असें म्हट-स्यानेंही तो देहादिकांहून अतिरिक्त आहे, असें होतें, हें पुढील वाक्या-नें सांगितलें जातें, असा भावार्थ.)

(असो, आतां पुढील वाक्य घेऊन स्याचें व्याख्यान करितात-) 'स वा अयं पुरुषो जायमानः-' तोच हा प्रकृत पुरुष जायमान-उत्पन्न होणारा आहे. स्याला 'जायमान' कर्से म्हटलें जातें ! (तेंच श्रुतीतील अक्षरांनीं सांगतात-) 'शरीरं अभिसंपद्यमानः-'शरीराला म्ह० देहें-दियसंघाताला सर्वप्रकारें संपन्न होणारा म्ह० शरीरामध्यें 'हाच मी ' अशा आत्मभावास प्राप्त होणारा असा भावार्थ. 'पाप्मिभः ' पापाचे समवायी, धर्म व अधर्म यांचे आश्रय, यांशीं म्हणजे शरीरेंद्रियांशी असा भावार्थ, 'संपूज्यते-' संयुक्त केला जातो. 'स उत्कामन्०-'पण तोच दुसऱ्या शरीरास 'उत् 'म्ह० ऊर्ध्व व 'क्रामन्' म्ह० जाणारा एका शरीरास सोडून दुसऱ्या शरीरास जाणारा असा तो, श्रुतीतील 'न्नियमाणः-' मरणारा यांचे व्याख्यान 'उत्कामन् ' हें आहे. 'पाप्मनः-' साच संयुक्त शालेख्या कार्यकरणलक्षण पाप्यत्यांस विशेषतः टाकतो. त्यांशीं वियुक्त होतो. त्यांचा-शरीरेंद्रियांचा-पारित्याग करतो.

यथाऽयं स्वृष्टजाबद्धृत्योर्वर्तमानं एवैकिस्मिन्देहे पाप्मक्ष्यकार्यकरणो-पादानपरित्यागाभ्यामनवरतं संचरित थिया समानः सन् । तथा सोऽयं पुरुष उभाविह्छोकपरछोकौ जन्ममरणाभ्यां कार्यकरणोपादा-नपरित्यागावनवरतं प्रतिपद्यमान आ संसारमोक्षात्संचरित । तस्मा-त्सिद्धमस्याऽऽत्मज्योतिषोऽन्यत्वं कार्यकरणक्ष्यभ्यः पाप्मभ्यः संयोग-वियोगाभ्याम्। न हि तद्धर्मत्वे सित तैरेव संयोगो वियोगो वा युक्तः॥८॥

THE HEAT I WAR THE



तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत इदं च परलोकस्थानं च संध्यं तृतीय ५ स्वप्तस्थानं तस्मिन्संध्ये स्थाने तिष्ठन्नेते उमे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं च ॥

अर्थ—साच या पुरुषाची दोनच स्थानें असतात. हें स्थान व परलोकस्थान तिसरें स्वप्तस्थान हें संध्य स्थान आहे. त्या संध्यस्था-नामध्यें राहणारा पुरुष हें स्थान व परलोक स्थान हीं दोन्ही स्थानें पाहतो.

> अथ यथाकमोऽयं परलोकस्थाने भवति तमाक्रममाकस्योभयान्याप्यन् अपराज्याः स







अर्थ—आतां (तो तीं स्थानें कशी पाहतो तें ऐक. ) हा पुरुष परलोकप्राप्तीच्या निमित्तानें जशा प्रकारच्या आक्रमानें—परलोकप्राप्तिसा-धनानें—युक्त होतो त्याच आक्रमाचा आश्रय करून पापफर्ळे—दुःखें व धर्मफर्ळे--आनंद या दोघांस पाहतो.

स यत्र प्रस्विपलस्य लोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय स्वयं विहल स्वयं निर्माय स्वेम भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्विपत्यत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति ॥ ९ ॥

अर्थ — तो प्रकृत भारमा ज्यावेळी गाढ निदेचा अनुभव घेतो तेव्हां या दष्ट-जागरितलक्षण लोकाची—कार्य-करणसंघाताची मात्रा—एकदेश— काढून घेऊन [ त्या जन्मांतील वासनानी बासित होऊन ] स्वतःच देहाला पाडवून—मानशून्य करून व वासनामय स्वप्नदेह स्वतः निर्माण करून आपल्याच प्रकाशानें व आपल्याच नित्य साक्षिज्योतीनें निजती ( आपल्या नित्य ज्योतीनें वासनात्मक प्रकाशास पहातो. ) या अव-स्थेत हा पुरुष स्वयंज्योति होतो. ९.

नतु न स्तोऽस्योभै। छोकै। यो जन्ममरणाभ्यामनुक्रमेण संवरित स्वप्नजागरिते इव । स्वप्रजागरिते तु प्रत्यक्षमवगम्येते न स्विह्छोकपर्खोकौ कैनचित्प्रमाणेन । तस्मादेते एव स्वप्रजागरिते इह्छोकपरछोन्काविति ।।

भाष्यार्थ—( ' तस्य वा एतस्य ' या बाक्यानें जिचें निरसन करा-वयाचें आहे ती शंका सांगतात—) 'अहो पण स्वप्न व जागरित या दोन स्थानांत्रमाणें जन्म व मरण यांच्या योगानें अनुक्रमानें ज्यांत हा पुरुष त्याही प्रमाणानें अवगत, होत नाहींत. यास्तव स्वप्न व जागरित हेच इहलोक व परलोक आहेत.'

उच्यते । तस्यैतस्य पुरुषस्य वै द्वे एव स्थाने भवतो न तृतीयं चतुर्थं वा । के ते । इदं च यत्प्रतिपन्नं वर्तमानं जन्म शरीरेन्द्रिय-विषयवेदनाविशिष्टं स्थानं प्रसक्षतोऽनुभूयमानम् । परछोक एव स्थानं परछोकस्थानम् । तच शरीरादिवियोगोत्तरकाछानुभाव्यम् ॥

भाष्यार्थ—्या शंकेचं उत्तर म्हणून पुढील वाक्य घेतात—) याविषयीं सांगतों—'तस्य वे एतस्य ॰ 'त्या या प्रकृत पुरुषाची दोनच स्थानें असतात. तिसरें किंवा चवधें स्थान नाहीं. तीं कोणतीं ? 'इदं च-' जें प्राप्त झालेलें वर्तमान जन्म -शरीर, इंद्रियें, विषय, व सुखदु:खादिरूप वेदना यांनी विशिष्ट असलेलें हें प्रत्यक्षतः अनुभविलें जाणारें स्थान. 'परलोकस्थानं च-' परलोक हेंच स्थान--परलोक स्थान. ( या परलोक स्थानाची सिद्धि आगमावरून होते, अशा अभिप्रायानें सांगतातः—) तें परलोकस्थान शरीरोंद्रियादिकांचा वियोग झाल्यानंतर अनुभव घेण्यास योग्य आहे.

ननु स्वप्नोऽपि परलोकस्तथा च सित द्वे एवेल्यवधारणमयुक्तम् । न । कथं तिहैं। संध्यं तत् । इहलोक परलोकयोर्थः संधिस्तिस्मिन्भवं संध्यं यसृतीयं तत्स्वप्रस्थानम् । तेन स्थानद्वित्वावधारणम् । न हि प्रामयोः संधिस्तावेव प्रामावपेक्ष्य सृतीयस्वपरिगणनमहित् ॥

भाष्यार्थ—('दोनच स्थानें' असे जें वर 'वे-' शब्दानें अव-धारण केंके आहे त्याविषयीं आक्षेप घेतात ) अहो पण स्वप्त हाही पर-कोक आहे, आणि असे असल्यामुळें 'दोनच 'हें अवधारण अयुक्त आहे. (त्याचें समाधान—) असें नाहीं; तर कसें ! 'संध्यं-'तें संध्य स्थान आहे. इहलोक व परलोक यांचा जो संधि त्यामध्यें झालेकें तें केळें भाहे. ( 'अहो पण स्वप्तस्थानाला ' तृतीय ' असें म्हटलेळें अस-स्यामुळें तें स्वतंत्र स्थानच कां नव्हे ?'अशी शंका घेऊन 'तसें मानस्या-स त्यापूर्वी असलेल्या संध्यशब्दाशीं बिरोध येतो, यास्तव स्वप्नाला तिसरें स्थान मानतां येत नाहीं,' असें सांगतात—) दोन गावांचा संधि त्याच दोन गांवांच्या अपेक्षेनें 'तिसरा ' म्हणून गणना करण्यास योग्य नसतो.

कथं पुनस्तस्य परलोकस्थानस्यास्तित्वमवगम्यते यद्पेक्ष्य स्वप्रस्थानं संध्यं भवेत् । यतस्तिस्मिन्संध्ये स्वप्रस्थाने तिष्ठनभवन्वर्तमान एते उभे स्थाने पर्यति । के ते उभे । इदं च परलोकस्थानं च । तस्मान्स्तः स्वप्रजागरितव्यंतिरेकेणोभौ लोकौ यौ धिया समानः सननुसं-चरित जन्ममरणसंतानप्रवन्धेन ॥

भाष्यार्थ—(पर लोकाच्या अस्तित्वाविषयीं आणखीं प्रमाण जा-णण्याच्या इच्छेनें विचारतो—) अहो पण उयाच्या अपेक्षेने स्वप्तस्थान हें संध्यस्थान ठरतें त्या परलोकस्थानाचें अस्तित्व करें अवगत होतें ! ( उत्तर—) 'तिस्मन्संध्ये ०-' ज्याअधीं त्या संध्य—संधीतील—स्वप्रस्थानीत 'तिष्ठन्-' होणारा—रहाणारा पुरुष 'एते डमे:-' हीं दोन्ही स्थानें पाहतो (त्याअधीं परलोक स्थान आहेच.) तीं दोन स्थानें कोणतीं ! 'इदं च परलोकस्थानं चः' हें व परलोक स्थान. तस्मात् बुद्धीशीं स-मान—सदश होऊन जन्म मरणांच्या अविध्यान परंपरेनें उथा दोन लो-कांत तो अनुसंचार करतो ते दोन लोक स्वम व जागरित यांह्रम भिन आहेत.

कथं पुनः स्वप्ने स्थितः सनुभौ छोको पश्यति । किमाश्रयः केन विधिनेति । उच्यते । अथ कथं पश्यतीति । शृणु । यथाकम आका-मत्यनेनेत्याकम आश्रयोऽवष्टम्भ इत्यर्थः । यादश आक्रमोऽस्य सोऽयं भावमिव बीजं तमाक्रममाक्रम्यावष्टभ्याऽऽश्रित्योभयान्परयति बहुवच-मं धर्माधर्मफलानेकत्वादुभयानुभयप्रकारानित्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—( स्वप्नप्रत्यक्ष हेंच परछोकाच्या अस्तित्वाविषयी प्रमाण आहे, असे जें सोगितळें तेंच आतां पुढीळ वाक्यानें स्पष्ट करण्यासा-ठीं बादी विचारतो-) स्वप्नांत स्थित होऊन दोन्ही छोक कसे पाहतो ? करों म्हणजे कशाचा आश्रय घेऊन व कोणत्या विधीनें ? सांगतों --'अथ-' आतां अगोदर कसे पाहतो तेंच सांगतों; ऐक. ' यथाऋमः-' ण्याच्या योगार्ने आक्रमण करतो तो आक्रम-आश्रय-आधार असा भावार्थ, जशा प्रकारचा याचा आक्रम-भाश्रय असतो तो हा यथाक्रम; अयं परलोकस्थाने भवति ' हा पुरुष प्राप्त करून ध्यावयास योग्य भसळेश्या परलोकस्थःनाच्या निमित्तार्ने-परलोकस्थानासाठी यथाक्रम होतो-जशा प्रकारच्या विद्या, कर्म व पूर्वेप्रज्ञा एतद्रूप परलोकप्रातीच्या-साधनानें युक्त होतो, असा याचा भावार्थ. (कोणत्या विधीनें, असें जें वर म्हटलें आहे तें सांगतात -) ' तं आक्रमं-' ज्याला अंकुरीमाव प्राप्त झाळा आहे अशा जिमनीत पेरळेल्या बीजाप्रमाणे परळोकस्थाना-साठी उन्मुख झालेल्या त्या आक्रमास 'आक्राय-' आक्रमून-त्याचा भाघार--आश्रय घेऊन ' उभयान् पश्यति-' दोघांना पाहतो. धर्म व अवर्म यांची फर्के अनेक असल्यामुळें ' उभयान् ' असे बहुवचन यो-जर्छे भाहे. ' उभयानः' म्हणजे दोन्ही प्रकारच्या व स्याहृन अधिक प्रकारच्या फळांस पाइतो, असा भावार्थ.

कांस्तान्पाप्मनः पापफलानि । न तु पुनः साक्षादेव पाप्मनां दर्शनं संभवित तस्मात्पापफलानि दुःखानीत्यर्थः । आनन्दांश्व धर्मफलानि सुखानीत्येतत् । तानुभयान्पाप्मन आनन्दांश्च पश्यित जन्मान्तरहृष्ट-वासनामयान् । यानि च प्रतिपत्तव्यजनमविषयाणि श्चद्रधर्माधर्मफला- माध्यार्थ — त्या कोणत्या उभयरूप फळांस ! 'पाप्मनः-' पापाध्या फळांस. ('पापांस 'असा सरळ अर्थ न करिता 'पापफळें '
असा कां करितां!) साक्षात्च पापांचें दर्शन संभवत नाही. यास्तव
'पाप्मनः 'म्ह० पापाचीं फळें—दुःखें, असा भावार्थ. 'आनन्दांख'
व आनंदांस धर्मफळांस -सुखांस असा भावार्थ. त्या दोन प्रकारन्या-पापांस--दुःखांस व सुखांस पाहतो. (पूर्व वयांत स्वप्नामध्यें सुख-दुःखांचा अनुभव कसा येतो—) पूर्वींच्या जन्मी अनुभविकेत्या विषयांच्या
वासनेपासून उद्भवकेश्या सुखदुःखांचा अनुभव तो धेतोः ('मध्यम
वयांत इंद्रियांच्या पटुत्वामुळें ऐहिक वासनेनें स्थम जरी दिपलें तरी अतिम
वयांत तें कसें दिसेल !' अशी आशंका घेऊन सांगतात -) आणि पुढें
ध्यावयाच्या जन्मातील जीं क्षुंद धर्माधर्म फळें ती तो धर्म व अधर्म
यांकडून प्रेरित होत्साता अथवा देवतेच्या अनुप्रहानें पाहतो.

तत्कथमवगम्यते परलोकस्थानभावितत्पाप्मानन्ददर्शनं स्वप्न इति । वच्यते । यस्मादिह जनमन्यननुभाव्यमपि परयति बहु । न च स्वप्नो नामापूर्व दर्शनम् । पूर्वेदृष्टस्मृतिहिं स्वप्नः प्रायेण । तेन स्वप्नपागरित-स्थानव्यतिरेकेण स्त उभौ लोकौ ॥

भाष्यार्थ—(ऐहिक वासनामुळे ऐहिक दुःखांचे व आनंदांचेच स्वप्नांत दर्शन होण्याचा संभव असल्यामुळे स्वप्न प्रयक्ष परलोकाची सिद्धि करणारें नाहीं, अशी आशंका वितात । अही पण स्वप्नांत परलेकाची सिद्धि करणारें नाहीं, अशी आशंका वितात । अही पण स्वप्नांत होतें! (समाधान । सांगतों - ज्याअधीं तो या जन्मी अनुभव वेण्यास योग्य नसलेलेंही पुष्कळ पाहतो (स्याअधीं तो परलोकमावीच सुग्वदुःव पाहतो, असे म्हणावें लागतें. 'अही पण स्वप्नांत मनुष्यांनी न अनुभाविलेला असाही इंद्रादिभाव भासतो, हें खरें; पण तेंद्री अपूर्वच दर्शन होय प्रवेशकारजन्य नलेंद्रे 'अशी अप्रशंका होता प्राप्तां । प्राप्तां ।

हैं कांहीं कोणी अपूर्व दर्शन नव्हे स्वम म्हणजे प्रायः पूर्वी पाहिलेस्पा-ची स्मृति. (स्वमबुद्धीकडून केव्हां केव्हां पुढील जन्मांतील सुखादिकां-चेही दर्शन घडते, म्हणून वर 'प्रायेण-'प्रायः असे म्हटलें आहे. पण तें अपूर्व दर्शनही सम्यग्ज्ञान नव्हे. कारण जागें होतांच त्याचा बाध होतो. पण तेवळ्यावरून स्वमबुद्धीनें उत्तर जन्माची असिद्धि होत नाहीं. कारण जसें पदार्थीचें ज्ञान होईल त्याप्रमाणें पदार्थीचा अंगीकार केला जातो, असा याचा माव. प्रमाणकलाचा उपसंहार कारितात -) त्यामुळें स्वम व जागरित या दोन स्थानांहून निराळे दोन लोक आहेत.

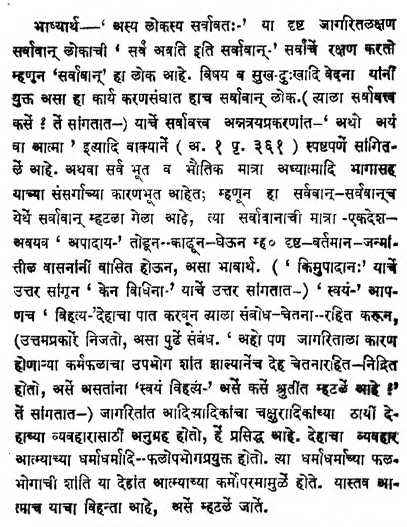
यदादित्यादिबाह्यज्योतिपामभावेऽत्रं कार्यकरणसंघातः पुरुषो येन व्यतिरिक्तेनाऽऽत्मना ज्योतिषा व्यवहरतीत्युक्तम् । तदेव नास्ति यदा-दिस्यादिज्योतिषामभावगमनं यत्रेदं विविक्तं स्वयंज्योतिरुपछभ्येत । येन सर्वदैवायं कार्यकरणसंघातः संसृष्ट प्वोपछभ्यते । तस्मादस-त्समोऽसन्नेव वा स्वेन विविक्तस्वभावेन ज्योतीरूपेणाऽऽत्मेति ॥

माध्यार्थ—('स यत्र' या वाक्याचा दूरान्वय सांगण्यासाठी गतार्थाचा अनुवाद करून त्यावर आक्षेप घेतात-) आदित्यादि बाह्य छ्योतींच्या अभावीं हा कार्य-करणसंघातरूप पुरुष ज्या देहादिन्यतिरिक्त आत्मज्योतींने गमनागमनादि न्यवहार करतो ती आत्मज्योति आहे, असे जें सांगितळें (विशिष्ट स्थानाचा अभाव सांगण्यासाठी अगोदर विशेष-णाचा अभाव सांगण्यासाठी अगोदर विशेष-णाचा अभाव सांगतात-) जें आदित्यादि ज्योतींचें अभावगमन—अया आदित्यादि ज्योतींच्या अभावविशिष्ट स्थानीं हा अगदीं शुद्ध स्वयंज्योति उपलब्ध होईल तेंच स्थान नाहीं. (कारण विशेषणाचा अभाव आहे, एवढा या वाक्याला शेष लावाना.) कारण हा कार्यकरणसंघात सर्व-दाच बाह्य ज्योतींनीं संसृष्ट असाच उपलब्ध होतो. (व्यवहारांत बाह्य ज्योतींचा अभाव नसतो, असे ठरलें असतां काय निष्पन होतें तें सांगतात-) तस्मात् स्वतःच्या शुद्धस्वभावानें ज्योतीरूपाने आत्मा अस-

अथ किचिद्विविकः स्वेन ज्योतीरूपेणोपछभ्येत बाह्याभ्यातिमकभू-तमौतिकसंसर्गशून्यस्ततो यथोक्तं सर्वे भविष्यतीत्येतदर्शमाह । स यः प्रकृत आत्मा यत्र यस्मिन्काले प्रस्विपति प्रकर्षेण स्वापमनुभविति तदा किमुपादानः केन विधिना स्विपति संष्यं स्थानं प्रतिपश्चत इत्युच्यते ॥

माध्यार्थ — (पुढीळ प्रंथ हें वरीळ शंकेचें उत्तर असस्यामुळें त्याळाच अवतरण देऊन त्याचें व्याख्यान कारितात—) आतां तो आत्मा जर कोठें अगदीं ग्रुद्ध व स्वतःच्या ज्योतीरूपानें, बाह्य व आध्यात्मिक भूतें व मैलिक पदार्थ यांच्या संसर्गानें शून्य असा उपळ्ळा होईळ तर पूर्वोक्त सर्व—देहादिव्यतिरिक्तल, स्वयंग्योतिष्ट्व, इत्यादि सर्व—सिद्ध होईळ, एवळ्यासाठीं श्रुति किंवा याज्ञवल्क्य सांगतात—[ म्हणजे स्वप्नाच्या वर्णनास आरंभ करितात—] 'सः-' जो प्रकृत आत्मा तो 'यत्र' ज्या वळीं 'प्रस्विपिति-' उत्कृष्ट तन्हेनें स्वापाचा अनुभव चेतो तेव्हां तो कोणता परिष्ठह बरोबर घेऊन व कोणत्या विधीनें निजतो—संध्य स्थानास प्राप्त होतो तें सांगितळें जातें.

अस्य दृष्टस्य छोकस्य जागरितछक्षणस्य सर्वावतः सर्वमवतीति सर्वावानयं छोकः कार्यकरणसंघातो विषयवेदनासंयुक्तः । सर्वावत्यम् स्य व्याख्यातमन्नत्रयप्रकरणेऽथो अयं वा आत्मेत्यादिना । सर्वा वा भृतभौतिकमात्रा अस्य संसर्गकारणभूता विद्यन्त इति सर्ववानसर्ववानेक सर्वावास्तस्य सर्वावतो मात्रामेकदेशमवयवमपादायापच्छिद्याऽऽस्यय गृहीत्वा दृष्टजन्मवासनावासितः सन्नित्यर्थः । स्वयमारमनैव विद्य देहं पातयित्वा निःसंबोधमापाद्य । जागरिते धादित्यादीनां चक्षुरादिष्वनुप्रहो देहव्यवहारार्थः । देहव्यवहारश्चाऽऽत्मनो धर्माधर्म-कछोपभोगप्रयुक्तस्तद्धर्माधर्मफलोपभोगपरमणमस्मिन्देह आत्मकर्मोप-



स्वयं निर्माणं कृत्वा वासनामयं स्वप्नदेहं मायामयामित । निर्माणमपि तत्कमीपेक्षत्वात्स्वयंकर्षकमुच्यते । स्वेनाऽऽस्मीयेन भासा मात्रोपादानळक्षणेन भासा दीप्तया प्रकाशेन सर्ववासनात्मकेनान्तः- स्वेन च ज्योतिषा तद्विषयिणा विविक्तरूपेणालुप्रदक्स्वभावेन तद्भारूपं वासनात्मकं विषयीकुर्वन्यस्वापिति । यदेवं वर्तन तत्प्रस्वपितीत्युच्यते॥

भाष्यार्थ — ( निर्माणविषय दाखवितात-) ' स्वयं निर्माय-' मायामय देहासारखा वासनामय स्वप्नदेह स्वयं निर्माण करून, हें निर्माण करणेंही आस्म्याच्या कर्माच्या अपेक्षेने असल्यामुळे स्वयंकर्तृकच आहे, तो स्वत:-च वासनामय देह करणारा आहे, असे सांगितळें जातें. ' स्वेन-' आसीय-आपल्या ' भासा-' मात्रोपादानरूव दीवीनें- प्रकाशानें सर्व वासनात्मक अन्तःकरणवृत्तिप्रकाशानें, असा याचा भावार्थः ( ' स्वेन भासा ' ही ' करणे तृतीया ' नब्हे तर ' इत्यंभूतलक्षणे तृतीया ' आहे, हें सुचवितात-) कारण स्वप्नांत तीच विषयभूत सर्ववासनामयी ' भाः-' कांति-तेज प्रक शमान होते. ('अहो पण ती ' स्वभा ' पूर्वोक्त भन्तः करणवृत्तीच्या विषयत्वानें जरी प्रकाशमान होत असठी तरी तिला करणस्व-साधनत्व असावयास कोणती हरकत आहे !' अशी आशंका वेऊन सांगतात-) ती स्वप्नांत स्वयं भा-प्रकाश म्हटछी जाते. त्यामुळे ' स्वेन भासा-'विषयभूत स्वप्रकाशरूपानें-स्वप्रकाशरूप ' स्वेने च ज्योतिषा-' त्याचप्रमाणें तिला विषयी करणारी--तिचें प्रहण करणारी अशा स्वयंज्योतीनें ( ही कर्तृरि तृतीया आहे ) विविक्त-शुद्ध-रूपानें निस दक्-स्वभावाने त्या वासनात्मक भारूपाछा विषय करीत प्रस्वाप करतो. ( प्रस्वाप म्हणजे काय ? ) जें असें राहणें त्यासच प्रस्वाप-प्रस्व-ेपिति--म्हणतात.

भत्रैतस्यामवस्थायामेतस्मिन्कालेऽयं पुरुष आत्मा स्वयमेव विवि-किंग्योतिभेवति बाह्याध्यात्मिकभूतभौतिकसंसर्गराहितं ज्योतिर्भवति ॥ मन्वस्य लोकस्य मात्रोपादानं कृतं कथं तस्मिन्सत्यवायं पुरुषः स्वयं केंग्रेवतीत्यच्यते ॥ भाष्यार्थ—' अत्र-' या अवस्थेंत -या कालीं ' अयं पुरुष:-' हा पुरुष आत्मा ' स्वयं ज्योतिर्भवति-' स्वतःच वित्रिक्त ज्योति होतो. (' विविक्त ' या विशेषणाचें विवरण--) बाह्य आध्यात्मिक भूत-भौतिक-संसर्गानें रहित होतो.

('स्वप्तांत आत्मा स्वयंज्योति होतो, ' असे जें येथें म्हटलें आहे त्यावर आक्षेप--)' अहो पण त्यानें या लोकाचें--विषयवेदनासंयुक्त कार्य-करणसंवाताचें--मात्रोपादान केलें आहे. तेव्हां त्याच्यापाशीं संवाताची मात्रा असर्ताना 'या स्वप्तांत हा पुरुष स्वयंज्योति होतो,' असें कर्से महटलें जात आहे?'

नैष दोषः । विषयभूतमेव हि तत् । तेनैव चात्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्दर्शयितुं शक्यः । न त्वन्यथाऽसित विषयं किस्मिश्चित्सुपृप्तकाळ इव । यदा पुनः सा भा वासनात्मिका विषयभूतोपळभ्यमामा भवति तदाऽसिः कोशादिव निष्कृष्टः सर्वसंसर्गरिहतं चक्षुरादिकार्यकरण-व्यावृत्तस्वरूपमळप्रहणात्मज्योतिः स्वेन रूपेणावभासयदृद्धते । तेनात्रा-यं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवतीति सिद्धम् ॥ ९ ॥

भाष्यार्थ — - ( मनोवृत्तिरूप वासनापरिग्रहाला विषयत्व आहे; विषवित्व नाहीं. आत्मा नेहमीं विषयी आहे, विषय नन्हें, त्यामुळें आत्म्याचें
स्वमांतील स्वयंज्योतिष्ट्र विरुद्ध नाहीं, असे समाधान करितात--) हा
कांहीं दोष नाहीं. तें मात्रोपादान विषयम्तच आहे. ('अहो पण
वासनापरिग्रहाला तरी विषयत्व आहे, हें कशावरून 'अशी आशंका
वेऊन 'स्वयंज्योतिष्ट्य-' श्रुतीच्या सामध्यावरून त्याला विषयत्व आहे,
असे सागतात--) मात्रोपादानाला विषयत्व असल्यामुळेंच तर स्वमांत
हा पुरुष स्वयंज्योति आहे, असे दाखवितां येणे शक्य आहे. (हेंच

येत नाहीं त्याप्रमाणें स्वप्नांतही कोणत्याच विषयाच्या अभावीं पुरुष स्वयंज्योति आहे असे दाखिवतां आठें नसतें. स्वयंज्योतिष्ट्र-श्रुतीनें मात्राप्रणाचें विषयत्व व्यक्त केळें आहे, असा भावार्थ. ('अहो पण स्वप्नांतिछ वासनापरिप्रहाछा विषयत्व जरी असळें तरी स्वयंज्योति आत्मा पुथक् करून दाखिवतां येणें कर्से शक्य आहे ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात--) पण जेव्हां ती वासनात्मिका भा विषयरूपानें उपछच्ध होणारी अशी होते तेव्हां म्यानांतुन बाहेर काढिछेल्या तरवारीप्रमाणें सर्वसंसर्गरहित, चक्षुरादिकार्यकरणापासून व्यावृत्त झाछछी-त्यांहून व्यतिरिक्त-असें जिचें स्वरूप आहे, व जिची झानशक्ति अञ्चत-नित्य आहे, अभी आत्मज्योति स्वतः स्या स्वरूपानें वासनात्मक अन्तः करणा- छा प्रकाशित करीत असल्याचा अनुभव येतो. (अर्थात् येणेंप्रमाणें स्वप्नांन आत्मवाचून दुसरा कोणी अवभासक् नाहीं, असें ठरळें असतां काय निष्पन्न होतें तें सांगतात--) त्यामुळें या स्वप्नांत हा पुरुष स्वयं- ज्योति होतों हें सिद्ध झाळें ९.

न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भव-न्सथ रथान्रथयोगान्पथः सृजते न तत्राऽऽ-नन्दा मुदः प्रमुदो भवन्सथाऽऽनन्दान्मुदः प्रमुदः सृजते न तत्र वेशान्ताः पुष्करिण्यः स्रवन्सो भवन्सथ वेशान्तान्पुष्करिणीः स्रव-न्तीः सृजते स हि कर्ता ॥ १०॥

अर्थ — स्वप्नांत रथ नसतात, रथाका जोडावयाचे अधादिक नसता-त, रथाचे मार्ग नसतात; पण तो रथ, अधादिक व मार्ग यांस स्वप्नांत डवकीं नसतात, तडाग नसतात व नद्या नसतात; पण तो डवकीं,तडाग व नद्या यांस निर्माण करतो तोच व्यांचा कर्ता आहे १०.

नन्वत्र कथं पुरुषः स्वयंज्योतिर्येन जागरित इव प्राह्मग्राहकादि-छक्षणः सर्वो व्यवहारो दृश्यते । चक्षुराद्यनुमाहकाश्चाऽऽदित्याचा छो-कास्त्येव दृश्यन्ते यथा जागरिते । तत्र कथं विशेषाववारणं क्रियतेऽ-त्रामं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवतीति ॥

भाष्यार्थ—( स्वप्तांत भात्मा स्वयंज्योति होतो, असं कं म्हटकें आहे त्यावर दुसऱ्या प्रकारानें आक्षेप घतात—) 'अहो पण स्वप्तांत पुरुष स्वयंज्योति कसा ? कारण जागरितांत जसा त्याप्रमाणेंच स्वप्नांतही प्राह्य-प्राह्कादिलक्षण सर्व व्यवहार दिसतो. ज्याप्रमाणें जागरितांत त्याप्रमाणेंच चक्षुरादिकांचे अनुप्राहक आदित्यादिक व त्यांचे लोक स्वप्नांत दिसतात. सर्से असतांना ' अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः-' स्वप्नांत हा पुरुष स्वयंज्योति आहे, असे विशेषाचें अवधारण कसें केलें जात आहे ?

उच्यते । वैलक्षण्यात्स्वप्तदर्शनस्य । जागरिते हीन्द्रियद्युद्धिमब-भालोकादिव्यापारसंकीर्णमात्मज्योतिः । इह तु स्वप्त इन्द्रियाभावात्त-दनुग्राहकादित्याद्यालोकाभावाच विविक्तं केवलं भवति । तस्माद्वि-लक्षणम् ॥

भाष्यार्थ—( जागरित व स्वप्न यांत काहीं विशेष नाहीं, या म्हणण्यावर दूषण देतात—) सांगतों. स्वप्नदर्शनाला वैलक्षण्य आहे. (तेंच स्पष्ट करितात—) जागरितांत आत्मज्योति इंद्रियें, बुद्धि, मन, प्रकाश इत्यादिकांच्या ज्यापारांनी संकीण झालेली असते. पण या स्वप्नांत इंद्रियांचा अभाव असल्यामुळें व त्या इंद्रियांवर अनुमह करणाऱ्या आदित्यादिकांच्या प्रकाशाचा अभाव असल्यामुळें ती आत्म- ज्योति विविक्त—व्यतिरिक्त व केवल होते, (स्वप्नांत मन जरी असतें नर्भ ने निकारमार्थे कार्योतिकांच्या प्रकाशाची कार्योतिकांच्या स्वयंत्र्योतिकांच्या

नतु तथैव विषया उपलभ्यन्ते स्वप्नेऽपि यथा जागरिते तत्र कथ-मिन्द्रियाभावाद्वैलक्षण्यमुच्यत इति । शृणु । न तत्र विषयाः स्वप्ने रथादिलक्षणाः । तथा न रथयोगा रथेषु युज्यन्त इति रथयोगा अश्वाद्यस्तत्र न विद्यन्ते । न च पन्थानो रथमार्गा भवन्ति । अथ रथान्रथयोगान्पथश्च मृजते स्वयम् ॥

भाष्यार्थ—( या वैलक्षण्यावर प्रतीती त्या भाश्रया ने भाक्षेप घेतात )
'अहो पण जसे जागरितांत तसेच स्वप्नांतही विषय उपलब्ध--प्रतीत—
होतात. तेव्हां स्वप्नांत—इंद्रियांचा भभाव भसत्यामुळें वैळक्षण्य — कर्से
सांगितलें जात आहे,' म्हणून विचाराल तर त्याचें उत्तर ऐका. ( ' न
तत्र रथाः ' इत्यादि श्रुतिवाक्याचें व्याख्यान करून त्याचेंच उत्तर
सांगतात—) ' न तत्र रथाः—' त्या स्वप्नांत रथादि दूप विषय नसतात; ' न रथयोगाः—' त्याचप्रमाणें रथयोग नसतात. ' रथेपु-' रथाचे
िक्ताणीं ' युज्यन्ते-' जोडले जातात म्हणून ' रथयोगाः-' भशादिक.
ते स्वप्नांत नसतात. ' न पन्थानः-' त्याचप्रमाणें रथाचे मार्ग नसतात.
' अथ-' पण ' रथान्०-' रथ, अश्वादि व रथमार्ग तो स्वतः
उत्यन्न करतो.

कथं पुनः सृजते रथादिसाधनानां वृक्षादीनामभावे। उच्यते। नन्कम-स्य लोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय स्वयं विद्यस्वयं निर्मायेत्यन्दः कर-णवृत्तिरस्य लोकस्य वासनामात्रा तामपादाय रथादिवासनारूपान्तः-करणवृत्तिस्तदुपलिधनिमित्तेन कर्मणा चोद्यमाना दृश्यत्वेन व्यवति-ष्ठते तदुच्यते स्वयं निर्मायेति । तदेवाऽऽह रथादीन्सृजत इति ॥

भाष्यार्थ—( स्वप्नांतील रथादिसृष्टीविषयी आक्षेप -) रथादिकांचीं साधनें असे जे वृक्षादिक त्यांच्या अभावीं तो त्यांना कसा उत्पन करतो ? ( तेथें वासनमयी सृष्टि दिसते, असें उत्तर सांगवान--) दुसऱ्या देहादिकांना निर्माण करून ' इत्यादि प्रकारें अन्तःकरणदृत्ति ही या लोकाची वासनामात्रा आहे. तिला घेऊन रथादिकांची वासनात्मक अन्तःकरणदृत्ति त्या रथादिकांच्या वासनात्मकदृत्तीच्या उपलब्धीचें निमित्त अशा कर्मानें प्रेरित होत्साती दश्यरूपानें--विषयरूपानें व्यव-स्थित होते, असे सांगितलें आहे. तेंच 'स्त्रयं निर्माय' अशा शब्दांनीं सांगि-तलें जातें; व तेंच 'रथादिकांस उत्पन्न करते' या शब्दांनीं सांगितलें आहे.'

न तु तत्र करणं वा करणानुष्राहकाणि वाऽऽदित्यादिज्योतीिष तद्वभा-स्या वा रथादयो विषया विद्यन्ते । तद्वासनामात्रं तु केवलं तद्वपल-व्धिकमैनिमित्तचोदितोद्भ्तान्तःकरणवृत्त्याश्रयं दृश्यते । तद्यस्य ज्योति-पो दृश्यतेऽल्कप्तदृशस्तदात्मज्योतिरत्र केवलमसिरिव कोशाद्विविक्तम् ॥

भाष्यार्थ — ( पूर्वोक्ताचाच विस्तार करितात--) त्या स्वप्तदर्शेत करण किंवा करणावर अनुप्रह करणाव्या आदिखादि ज्योती अथवा त्या ज्योतींनीं प्रकाशित होणारे रथादिक विषय नसतात; पण वास-नेच्या उपलब्धीचें निमित्त असे जें कर्म त्या कर्मानिमित्तानें प्रेरित झालेली जी अन्तःकरणाची उज्तवृत्ति -प्राहकावस्था तदाश्रय --तद्गूप असे केवल रथादिवासनामात्र दिसतें. ( तथापि स्वप्नांत आस्मज्योति केवल असते हें कसें सिद्ध होतें ? तें सांगतात--) तें अन्तःकरणवृत्तीच्या आश्रयानें असलेलें रथादिक्षण ज्या नित्य झानरूप ज्योतीला दिसतें ती आस्मज्योति न्यानाहून भिन्न असलेल्या खड्गाप्रमाणें स्वप्नांत केवल आहे, असें ठरतें ( ज्याप्रमाणें स्यानातून खड्ग--तरवार वेगळें केलें जातें त्याप्रमाणें दश्य बुद्धीहून आसज्योति भिन्न ठरते. )

तथा न तत्राऽऽनन्दाः सुखिवशेषाः । सुदो हर्षाः पुत्रादिलाभनि-मित्ताः प्रसुदस्त एव प्रकर्षोपेताः । अथ चाऽऽनन्दादीनसृजते । तथा न तत्र वेशान्ताः पल्वलाः पष्किरियमनद्वासाः स्वतन्त्यो सली स्वतित तद्वासनाश्रयचित्तवृत्त्युद्भवनिमित्तकर्महेतुत्वेनेत्यवोचाम तस्य कर्तृत्वं म तु साक्षादेव तत क्रिया संभवति साधनाभावात् ॥

भाष्यार्थ-स्वप्नांत ज्याप्रमाणें रथादिकांचा अभाव असतो व्याप्र-माणेंच ' न तत्रानन्दाः-' तेथें आनन्द--सुखिनशेष नसतात--[ येथें मुखिवशेष म्ह० सुखाचे विशेष -प्रकार--भेद असा अर्थ नसून ज्यांच्या कडून सुर्वेच विश्विष्ट केळी जातात, ते सुखविशेष म्हणजे सुखांची सामान्यें-साधारण सुखें स्वप्नांत नसतात, असा भावार्थ ] 'मुदः-' पुत्रादि प्रिय वस्तूस्या लाभामुळें होणारे हर्ष; 'प्रमुदः-' तेच आधि-क्यानें युक्त असलेले हर्ष तेथें नसतात; ' अथानन्दान्मुदः प्रमुदः सृजते-' पण तो आनंदांस, हर्षांस व प्रकृष्ट हर्षांस उत्पन्न करतों. 'न तत्र वेशान्ताः पुष्क०-' भानंदादिकांच्या अभावांप्रमाणेंच स्वप्नांत पाण्याचीं डबर्की, तलाव, व नद्या नसतात ' अथ वेशान्तान् ०-' पण तो वासना-मय डबक्यांना, तळ्यांना व नद्यांना निर्माण करतो. 'स हि कर्ता--' ज्याअर्थी तो कर्ता आहे ( त्याअर्थी त्यांस निर्माण करतो, असा याच्या पुढें शेष छावून वाक्य पूर्ण करून घ्यावें. ' अहोपण स्वप्नांत आत्म्यापाशीं सहकारी कारणे नसल्यामुळे त्याळा कर्तृत्व कसे ' तें सांगतात--) 'त्या विषयांच्या वासनेचा आश्रय, अशा चित्तवृत्तीच्या परिणानाच्या निमिन त्तानें होणारें जें कर्म त्या कर्मामुळें त्याला कर्तृत्व आहे,' असे आम्हीं नुक्तेंच वर सांगितळें आहे. स्वप्नांत साक्षात् क्रियाच संभवत नाहीं. कारण त्या अवस्थेत कियांची साधर्ने नसतात.

न हि कारकमन्तरेण किया संभवति । न च तत्र हस्तपादादीनि कियाकारकाणि संभवन्ति । यत्र तु तानि विद्यन्ते जागरिते तत्राऽऽ-दमज्योतिरवभासितैः कार्यकरणै रथादिवासनाश्रयान्तः करणवृत्त्युद्भव-निमित्तं कर्म निर्वर्शते तेनोच्यते स हि कर्तेति । तदुक्तमात्मनैवायं स्योतिषाऽऽस्ते पल्ययते कर्म कुरुत इति ॥

कारकावाच्च किया संभवत नाहीं, हें प्रसिद्ध आहे. स्वप्नांत हात, पाय, इत्यादि कियांचीं कारकें संभवत नाहींत. (तर मग त्याला कर्तृत्व कसें?) ण्या जागरितांत तीं कियेचीं साधनें असतात त्यांत आत्मज्यो-तीकडून प्रकाशित होणाऱ्या कार्यकरणांनीं रथादिवासनींचा आधार अशी जी चित्तवृत्ति तिच्या परिणामाच्या निमित्तानें होणारें कर्म केलें जातें. म्हणून 'स हि कर्ता' असें म्हटलें जातें, (या आपल्या म्हण-ण्यास वाक्याचा उपक्रम अनुकूल आहे, असें सांगतात--) म्हणूनच वर 'आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्ते ०--' (पृ. ५० पहा) असें म्हटलें आहे.

तत्रापि न परमार्थतः स्वतःकर्तृत्वं चैतन्यज्योतिषे।ऽवभासकत्वव्यति-रेकेण। यचैतन्यात्मज्योतिषाऽन्तःकरणद्वारेणावभासयति कार्यकरणानि तद्वभासिसानि कर्मसु व्याप्रियन्ते कार्यकरणानि तत्र कर्तृत्वमुपचर्यत आत्मनः। यदुक्तं ध्यायतीव छेलायतीवेति तदेवान् यते स हि कर्तेती-ह हेत्वर्थम् ॥ १०॥

भाष्यार्थ—(' अहो पण उपक्रमांत मुख्य कर्तृत्व आहे व येथें धोपचारिक आहे, हा त्या दोन कर्तृत्वांत विशेष आहे,' म्हणून म्हणाळ तर सांगतों—) वाक्योपक्रमांतही परमार्थतः व्यापारयुक्त अंतःकरणोपाधीला प्रकाशित करणें, यावाचून चैतन्य ज्योतीला स्वतःकर्तृत्व विविध्यात नाहीं. (अर्थात् वाक्योपक्रमांतही आत्म्याचें कर्तृत्व औपचारिक आहे, असा उपसंहार करितात—) कें चैतन्यात्मज्योतीनें अन्तःकरणाच्या द्वारा देहेंद्रियादिक प्रकाशित करतें त्याच्याकडून अवभासित— प्रकाशित झालेलीं शरीरेंद्रियें कर्मांमध्यें व्यापृत होतात आणि तशीं तीं व्यापृत झालीं असतां आत्म्याच्या कर्तृत्वाचा उपचार होतो म्ह० आन्त्याला उपचारानें कर्ता म्हटलें जातें. ('स हि कर्ता,' हें भौपचान्त्रिक कर्तृत्व आहे, असें जर म्हणाल तर तें 'ध्यायतीव लेलायतीव '

जणुं काय चिंतन करतो, 'लेलायतीव 'जणुं काय चंचल होतो, असें जें वर म्हटलें आहे त्याचाच येथें 'स हि कर्ता ' याप्रमाणें अनुवाद केला जात आहे. (कशासाठीं) स्वप्नांतील रथादिकांच्या मृष्टीविषयीं हेतु सांगण्याकरितां हा अनुवाद आहे. १०.

> तदेते श्लोका भवन्ति । स्वप्नेन शारीरमभि-प्रहत्यासुप्तः सुप्तानभिचाकशीति । शुक्रमा-दाय पुनरैति स्थान १ हिरण्मयः पुरुष एक-हश्सः ॥ ११ ॥

अर्थ—याच अर्थी हे श्लोक—मंत्र आहेत.—स्वप्नानें शरीराला नि-श्रेष्ठ करून स्वतः न निजलेला निस्म द्रमूप आत्मा सुप्त—वासनाकार— सर्व पदार्थीस प्रकाशित करतो. शुद्ध—इंदियमात्रारूप घेऊन पुनः (कर्म करण्यासाठीं) जागरित स्थानास येतो. जणुकाय हिरण्मय—चैतन्या-तमस्वभाव पुरुष एकच जाप्रत्, स्वप्न, इहलोक व परलोक या स्थानीं जातो. ११.

तदेत एतिसम्बुक्तेऽर्थ एते स्रोका मन्त्रा भवन्ति । स्वप्नेन स्वप्रमा-वेन शारीरं शरीरमाभिषद्व्य निश्चेष्टमापाद्यासुप्तः स्वयमस्वप्तद्वगादिश-किस्वाभाव्यात्सुप्तान्वासनाकारोद्भृतानन्तःकरणवृत्त्याश्रयान्बाद्याध्यात्म-कान्सर्वानेव भावान्स्वेन रूपेण प्रत्यस्तामितानसुप्तानाभिचाकशीत्यस्त्रप्त-याऽऽत्मदृष्ट्या पद्यत्यवभासयतीत्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—' तदेते-' या उक्ते अर्थी हे स्ठोक-मंत्र आहेत.' स्वप्नेन-' स्वप्नभावानें ' शर्रीरं-' शरीराला ' अभिप्रहत्य-' निश्चेष्ट करून असुद्धाः-' स्वतः न निजलेला—नित्य दक् इत्यादि शक्ति हा स्वभाव भसस्यामुळें अमुस—जाव्रत् ' मुसान् ' वासनाकारानें उद्भूत झालेख्या, भन्तः करणवृत्तीचा भाश्रय केलेख्या बाह्य व आध्यात्मिक [ शरीरगत ] भशा सर्व पदार्थीस—स्वतः ध्या रूपानें भस्त पावलेख्या सुस--पदार्थीस 'अभिचाकशीति ' लुस न झालेख्या आत्मदृष्टीनें पाहतो—अवभासित करतो, भसा भावार्थ.

शुक्रं शुद्धं ज्योतिष्मदिन्द्रियमात्रारूपमादाय गृहीत्वा पुनः कर्मणे जागरितस्थानमैत्यागच्छति हिरण्मयो हिरण्मय इव चैतन्यज्योतिः-स्वभावः पुरुष एकहंस एक एव हन्तीत्येकहंसः । एको जाग्रत्स्वप्रेह-छोकपरछोकादिन्गच्छतीत्येकहंसः ॥ ११ ॥

भाष्यार्थ — 'शुक्रं ' शुद्ध ज्योतिर्युक्त इंदियमात्रारूप 'आदाय-' घेऊन ' पुनः ' 'कर्मणे' कर्म करण्यासाठी ' स्थानं-' जागरित स्थानास 'एति-' येतो. ' हिरण्यः ' जणुंकाय सुवर्णाचा--चैतन्यज्योतिःस्वभाव ' पुरुष ' ' एकहंसः-' एकटाच ' हन्ति-'जातो तो एकहंस. एकटाच जामत् ,स्वमं, इहलोक, परलोक इयादिकांत जातो, म्हणून एकहंस. [ चैतन्यज्योतिः-स्वरूप एकटाच गमन करणारा पुरुष पुनः जागरितस्थानास प्राप्त होतो. ] ११.

> प्राणेन रक्षक्षवरं कुलायं बहिष्कुलायादमृत-श्वरित्वा । स ईयतेऽमृतो यत्र कामः हिर-ण्मयः पुरुष एकहःसः॥ १२ ॥

अर्थ—ह्या निकृष्ट शरीराचें प्राणानें रक्षण करणारा तो स्वतः अम-रणधर्मवान् शरीराच्या बाहेर फिरून तो अमृत हिरण्मय -अयोतिःस्वभाव एकहंस--एकटाच गमन करणारा पुरुष जेथें वासनारूपानें उद्भूत झाछे-डा काम असतो तेथें जातो १२.

mer miller me all or remarkful morante margers, and

स्वयं तु बहिस्तस्मात्कुलायाचारित्वा । यद्यपि शरीरस्थ एव स्वप्नं प्रश्चाति तथाऽपि तत्संबन्धाभावात्तत्त्थ इवाऽऽकाशो बहिश्चरित्वेत्यु-च्यते । अमृतः स्वयममरणधर्मेयते गच्छति यत्र कामं यत्र यत्र कामो विषयेषूद्रभूतवृत्तिर्भवति तं तं कामं वासनारूपेणोद्रभूतं गच्छति ॥१२॥

भाष्यार्थ—त्याचप्रमाणें 'प्राणेन-' प्राणापानादि पंचवात्ते प्राणायान्यूनें 'रक्षन्-' रक्षण--परिपालन करणारा, कारण प्राणानें रक्षण न के-स्यास शरीर मेल्याची श्रांति होईल, यास्तव ' अवरं-' हें निकृष्ट -अनेक अशुचि पदार्थांचा संवात, असेंच तें असल्यामुळें अत्यंत बीमत्स--किळस्वाणें ' कुलायं-' घरटें--शरीर ( त्याचें प्राणानें रक्षण करणारा आत्मा) ' बहिष्कुलायादमृतश्चरित्वा-' स्वतः तर त्या घरच्याच्या बाहेर फिरून, यद्यपि तो शरीरांत स्थित होऊनच स्वप्नाला पाहतो तथापि शरीरस्थ आकाशाप्रमाणें त्या शरीराशीं त्याचा संबंध नसल्यामुळें ' बाहेर फिरून' असें महटलें जातें. ' अमृतः' स्वतः अमरणधर्मा--मरण हा ज्याचा धर्म नाहीं, असा तो ' ईयते-' जातो ' यत्र कामं-' जेथें जेथें कामना होते, काम ज्या ज्या विषयाविषयीं उद्भूतवृत्ति होतो त्या त्या वासनारूपानें उद्भूत झालेल्या कामास जातो--प्राप्त होतो. १२

स्वप्नान्त उच्चावचमीयमानो रूपाणि देवः कुरुते बहूनि । उतेव स्नीभिः सह मोदमानो जक्षदुतेबापि भयानि पश्यन् ॥ १३ ॥

अर्थ-स्वप्तस्थानी उच्च-नीच भावास प्राप्त होणारा देव असंख्य वासनारूपें करतो. तसेंच क्षियांसह आनंद भोगणारासा ( मित्रांबरो. बर ) हंसणारासा व व्याव्रसिंहादि भयांना पहातसा असतो १३.

किंच स्वप्रान्ते स्वप्रस्थान उचावचमुचं देवादिभावमवचं तिर्यगादि-

श्रीभिः सह मोदमान इव जक्षदिव हसन्निव वयस्यैः । उतेवापि भयानि विभेत्येभ्य इति भयानि सिंहव्याव्रादीनि पश्यनिव।। १३॥

भाष्यार्थ — (स्वप्नांतील दुसरा विशेष सांगतात—) शिषाय
'स्वप्नान्ते 'स्वप्नस्थानी ' उच्चावचं-' उच्च देवादिभाव व अवच—निकृष्ट
तिर्यगादिभाव त्या उच्चावचास 'ईयमानः-' जाणारा—प्राप्त होणारा
( उच्चावच पदार्थीस विषय करून त्या त्या आपल्याच रूपानें स्वतः
होणारा ) 'रूपाणि देवः कुरुते बहूनि-' द्योतनावान्—प्रकाशवान् 'देव'
वासनामय असंख्य रूपें करतो. ' उत स्त्रीभिः सह-' तसेंच स्त्रियांसह
'मोदमानः-' आनंद भोगीत असल्यासारखा, ' जक्षदिव-' मित्रांसह
जणुकाय हंसणारा, ' उत्तवापि भयानि पश्यन्-' त्याचप्रमाणें ज्यांपासून
भितो ती भर्ये--सिंह-व्याव्रादिक—यांस पाहणारासा होतो १३.

आराममस्य पश्यान्ति न तं पश्यति कश्च-नेति । तं नाऽऽयतं बोधयेदित्याहुः । दुर्भि-षज्य ५ हास्मै भवति यमेष न प्रतिपद्यते ॥

अर्थ— सर्व लोक स्याच्या गृह-नगरादि आरामास--आकृतिहेस पाह-तात; पण स्याला कोणी पहात नाहीं. त्या निजलेख्या कुण्डम्याला सहसा—अत्यंत जागें करूं नये, असे वैद्यादि लोक सांगतात. ज्या इंदियप्रदेशांतून हा निघाला त्याला पुनः कदाचित् प्राप्त होत नाहीं. त्यामुळें याचें शरीर दुश्चिकित्स्य होतें.

अथो खल्वाहुर्जागरितदेश एवास्येष इति यानि ह्येव जाग्रत्पश्यति तानि सुप्त इत्य-त्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिर्भवति सोऽहं भग-वते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्व विमोक्षाय अर्थ-पण खरोखर कित्येक म्हणतात—' या आरम्याचा हा स्मप्त जागरितदेशींच होतो. कारण तो जें पदार्थजात जामत् दर्शेत पाह-तो, तेंच निजल्यावर.' पण तें बरोबर नाहीं. कारण स्वमांत हा पुरुष स्वयंज्योति होतो. तो मी जनक तुला यास्तव एक सहस्र धन देतों. यापुढें विमोक्षासाठीं मला सांग (सम्याज्ञानाचा उपदेश कर.) १४.

आराममारमणमाक्रीडामनेन निर्मितां वासनारूपामस्याऽऽत्मनः पर्यन्ति सर्वे जनाः । प्रामं नगरं स्त्रियमन्नाद्यमित्यादिवासनानिर्मितः माक्रीडनरूपम् । न तं पर्यति तं न पर्यति कश्चन । कष्टं भो वर्ते-तेऽत्यन्तविविक्तं दृष्टिगोचरापन्नमप्यहो भाग्यहीनता छोकस्य यच्छक्य- द्र्शेनमप्यात्मानं न पर्यतीति छोकं प्रत्यनुक्रोशं दर्शयति श्रुतिः । अत्युक्तविविक्तः स्वयं ज्योतिरात्मा स्वभे भवतीत्यभिषायः ॥

भाष्यार्थ—' आरामं अस्य पश्यन्ति-' आराम म्ह० आरमण-आकी। डा, याने निर्मिकेल्या या आरम्याच्या वासनारूप आरामास सर्व जन पाहतात. ( आरामाचेच विवरण कारितात –) प्राम, नगर, स्त्री, भक्ष्य अन इसादि निर्मानानिर्मित आकीडनरूपास [ खेळास सर्व जन पाहतात ] 'न हां पश्यति कश्चनेति-' पण त्याचा कोणी पहात नाहीं. अरेरे फार दुःखाची गोष्ट आहे. ('कष्टं भो वर्तते ' या भाष्ययाक्याचा विस्तार करितात –) अस्यंत भिन्न व दृष्टीचा गोचर—विषय –होण्याच्या, अवस्थेस प्राप्त झालेला अशाही—ज्याचे दर्शन होणें शक्य आहे, अशाही—आस्याचा जन पहात नाहीं, ही या लोकाची केवढी भाष्य-हीनता आहे ? असे म्हणून श्रुति लोकाविषयीं द्या दाखिते. (या श्रीकांच्या ताल्यांचा उपसंहार कारितात –) स्वप्नांत आहमा असन्त विविक्त--भिन्न स्थांज्योति होतो असा याचा अभिप्राय.

तं नाऽऽयतं बोधयेदिस्याहुः । प्रसिद्धिरिप छोके विद्यते स्वप्न आ-

नूनं ते पद्यन्ति जाप्रदेहादिन्द्रियद्वारतोऽपसृत्य केवछो बहिर्वर्तत इति यत आहुस्तं नाऽऽयतं बोधयेदिति ।।

माध्यार्थ—(श्रुतीचें पुढील वाक्य घेऊन त्याचें तात्पर्य सांग्रन त्यांतील अक्षरांचें व्याख्यान करितात--) 'तं नायतं बोधयोदित्याहु:-' स्वप्नांत आत्मध्योति देहादिकांहून व्यतिरिक्त आहे याविषयीं लोकांत प्रसिद्धिही आहे. ती कोणती ? 'तं-' त्या निजलेक्या आत्म्याला 'आय-तं-' सहसा--एकाएकीं 'न बोधयेत्-' जागें करूं नये, 'इत्याहु:-' असे व्यवहारांत वैद्यादिक लोक सांगतात. (त्यांचा तसें सांगण्यांतील अभिप्राय व्यक्त करितात-) खरोखर इंद्रियें हींच ज्याचीं द्वारें आहेत अशा जाग्रत् देहांतून निघून केवल आत्मा बाहरं असतो,असें ते गहतात--जाणतात, त्यामुळें ते 'तं नायतं बोधयेत्-' असें म्हणतात.

तत्र च दोषं पश्यन्ति भृशं हासौ बोध्यमानस्तानीन्द्रियद्वाराणि सहसा प्रतिबोध्यमानो न प्रतिपद्यत इति । तदेतदाह दुर्भिषज्यं हासमे भवति यमेष न प्रतिपद्यते यमिन्द्रियद्वारदेशं यस्मादेशाच्छु-क्रमादायापसृतस्तमिन्द्रियदेशमेष आत्मा पुनर्न प्रतिपद्यते । कदाचि-व्यात्यासेनेन्द्रियमात्राः प्रवेशयित । तत आन्ध्यबाधिर्यादिदोषप्राप्तौ दु-भिषज्यं दुःखभिषक्षमेता हासमे देहाय भवति दुःखेन चिकित्सनीयोऽसौ देहो भवतीत्यर्थः । तस्मात्प्रसिद्धपाऽपि स्वप्ने स्वयंज्योतिष्णमस्य गम्यते ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण छोक जरी असें सांगत असके तरी त्याका सहसा जागें करण्यास काय हरकत आहे ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) त्याछा जर एकाएकीं जागें केळें तर त्यांत हा दोष पाहता-त. एकाएकीं अत्यंत जागा केछा जाणारा हा त्या इंदियद्वारांस प्राप्त होत नाहीं. (याविषयीं प्रमाण काय ?) श्रुति तेंच हें सांगते-' दुर्भिषउयं

पुनः प्राप्त होत नाहीं. (पुनः प्राप्त न झाल्यास कोणत्या दोषाचा प्रसंग येतो तें सांगतात -) कदाचित् तो आत्मा इंद्रियांच्या मात्रांना -अंशांना वैपरीत्यांने- विपरीतपणें प्रविष्ट करींछ; आणि त्यामुळें अंधत्व, बिधरख इत्यादि दोषांची प्राप्ति झाळी असतां 'दुर्भिषण्यं ' कष्टकर वैद्याकिया 'अस्मे 'या देहाळा ' भवाति-' होते. मग हा देह मोठ्या दुःखानें चिकित्सा करण्यास योग्य असा होतो, असा भावार्थ. (या सांगितळे- स्या छोकप्रसिद्धीचा उपसंहार--) तस्मात् छोकप्रसिद्धीनेंही स्वप्नांत याचें स्वयंज्योतिष्ट्व ज्ञात होतें.

स्वप्तो भूत्वाऽतिक्रान्तो मृत्यो रूपाणीति तस्मात्स्वप्ते स्वयं ज्योति-रात्मा । अथो अपि स्वल्वन्य आहुर्जागरितदेश एवास्यैष यः स्वप्तः । न संध्यं स्थानान्तरमिह्लोकपरलोकाभ्यां व्यतिरिक्तं किंतहींह्लोक एव जागरितदेशः । यद्येवं किंचातः । शृण्वतो सद्भवति यदा जागरितदेश एवायं स्वप्तस्तदाऽयमात्मा कार्यकरणेभ्यो न व्यावृत्तस्तैर्मिश्रीभूतः । अतो न स्वयंज्योतिरात्मेत्यतः स्वयंज्योतिष्ट्रवाधनायान्य आहुर्जाग-रितदेश एवास्यैष इति । तत्र च हेतुमाचक्षते जागरितदेशत्वे यानि हि यस्माद्धस्त्यादीनि पदार्थजातानि जावजागरितदेशे पद्मयति लोकि-कस्तान्येव सुप्तोऽपि पद्मयतीति ॥

भाष्यार्थ — (गतार्थाचा अनुवाद करून दुसरें मत उत्थापित कारितात --) ज्याअर्थी स्वप्त होऊन मृत्यूच्या शरीरेंद्रियादि रूपांचें अति-क्रमण केळेळा असा तो होतो त्याअर्थी आत्मा स्वप्नांत स्वयंज्योति आहे. 'अथो खरवाहु:-' खरोखर दुसरेही म्हणतात 'जागरितदेश एव अस्य एव स्वप्न:-' याचा हा स्वप्न जागरितदेशांतच होतो. (आतां हेंच मतान्तर ज्यक्त करितात --) 'संध्य' हें इहळोक व परळोक याहून ज्यतिरिक्त स्थान नाहीं. तर इहळोकच जागरित देश आहे. असें जरी

णाहून व्यावृत्त झाला नाहीं, उलट त्यांच्याशीं मिश्रीभूत असा झाला, त्यामुळें आत्मा स्वयंष्योति नाहीं, असें होतें; त्यामुळें स्वयंष्योतिष्ट्रत्ला बाध आणण्याकरितां ' जागरितदेश एवास्येषः-' असें अन्य म्हणतात. ते त्याच्या जागरितदेशत्वाविषयीं हेतु सांगतात -' यानि हि-' ज्याअर्थी हत्ती, पर्वत इत्यादि जे जे पदार्थ तो लौकिक पुरुष जाप्रत्-' जागरित-देशीं पाहतो तेच निजला असताही पाहतो, ( असा हेतु सांगतात.)

तदसत् । इन्द्रियोपरमात् । उपरतेषु हीन्द्रियेषु स्वप्तान्परयति । तस्मानान्यस्य ज्योतिषस्तत्र संभवोऽस्ति । तदुक्तं न तत्र रथा न रथयोगा इत्यादि । तस्मादत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवत्येव ॥

भाष्यार्थ—( स्वप्ताचें जागरितदेशस्व दूषित करितात—) पण तें म्हणणें बरोबर नाहीं कारणं स्वप्तांत इंद्रियांचा उपरम झालेला असतो. इंद्रियें उपरम झाल्यावरच स्वप्तांना पहातो हें प्रसिद्ध आहे. त्यामुळें स्वप्तांत-अन्य ज्योतीचा संभव नाहीं; तेंच ' न तत्र रथा न रथयोगाः ' इत्यादि म्हटलें आहे. [ म्ह० हें त्याविषयीं प्रमाण आहे. याप्रमाणें बाह्य ज्योतीच्या अभावीही स्वप्तांत ज्यवहार होत असल्याचें दिसत असल्यामुळें त्या अवस्थेंत आत्म्याच्या स्वयंज्योतिष्ट्राविषयीं आक्षेप वेतां येणें अश्वंय आहे, असा उपसंहार करितात—] तस्मात् या स्वप्नांत हा पुरुष स्वयं- ज्योति आहेच.

स्वयं ज्योतिरात्माऽस्तोति स्वप्तानिदर्शनेन पदार्शितम् । अतिक्रामित मृत्यो रूपाणीति च । क्रमेण संचरिनहङोकपरङोकादीनिहङोकपर-ङोकादिव्यतिरिक्तः । तथा जाम्रत्स्वप्तकुङायाभ्यां व्यतिरिक्तः । तत्र च क्रमसंचारानित्यश्चेत्येतत्प्रतिपादितं याज्ञवल्क्येन ॥

भाष्यार्थ—( विद्या सांगितलेली नसतांना 'सहस्रं भगवते ददामि 'हें पुढील वचन कसें उपपन्न होतें, भशी भाशंका वेजन रूपांचें अतिक्रमण करतो, (या वाक्यांचें आत्म्यांचें शरीरेंद्रियां हून व्यतिरिक्तत्व सांगितछें.) त्याचप्रमाणें इह छोक, परछोक इत्यादिकां-मध्यें क्रमांचें संचार करणारा तो इहछोक परछोकादिकां हून व्यतिरिक्त आहे, त्याचप्रमाणें जाअत्-स्वम—शरीरां हून ही व्यतिरिक्त आहे. (छोक- द्वय व स्थानद्वय यांतीछ क्रमसंचारामुळें सिद्ध होणारा आणखीं एक अर्थ सांगतात—) आणि त्या दोन छोकांतून व दोन स्थानांतून क्रमांचें संचार केल्यामुळें तो आत्मा नित्य आहे, अर्से याज्ञवल्क्यांचें प्रतिपादन केलें आहे.

अतो विद्यानिष्क्रयार्थं सहस्रं ददामीत्याह जनकः। सोऽहमेवं बोधि-तस्त्वया भगवते तुभ्यं सहस्रं ददामि । विमोक्षश्च कामप्रश्नो मयाऽ-भिष्नेतः । तदुपयोग्ययं ताद्रश्यात्तदेकदेश एव । अतस्त्वां नियो-ध्यामि समस्तकामप्रश्ननिर्णयश्रवणेन ।विमोक्षायात ऋर्षं बृहीति । येन संसाराद्विप्रमुच्येयम् । त्वत्प्रसादात् । विमोक्षपदार्थेकदेशानिर्णय-हेतोः सहस्रदानम् ॥ १४॥

भाष्यार्थ — आत्मा स्त्रयंज्याति आहे, देहादिकां इन न्यतिरिक्त आहे व'नित्य आहे, असे ज्ञान करून दिलेलें असल्यामुळें या विद्यानिष्क-यार्थ मी सहस्रघन देतों; असे जनक म्हणतो — 'सोऽहं भगवते सहस्रं ददामि-' तो भी याप्रमाणें तुजकडून बोध केला गेलेला तुम्हांला सहस्र देतों. ( ऐक्लिक प्रश्नाचा निर्णय झालेला असल्यामुळें राजा आतां आकांश्वास्य झाला आहे, असे कोणाला वाटेल म्हणून म्हणतात--) विमोक्ष हा कामप्रश्न मला अभिष्ठ आहे. ( सम्यक् बोध हा विमोक्षाचा हेतु आहे. यास्तव मला यथार्थ ज्ञान चा. 'अरे राजा तुला वर सम्यम्बोधच—सम्यग्ज्ञानच सांगितलें आहे, यास्तव तो आतां सांगावयाचा राहिलेला नाहीं,' असे याज्ञवल्य म्हणतील, म्हणून सांगतात-) वरील आसम्ययाची उक्ति त्या यथार्थ बोधाच्या उपयोगी आहे. त्याला

प्रश्नाचा अद्यापि निर्णय झालेला नाहीं, याविषयीं पुढील वाक्यच गमक लाहे, असे सांगतात-) यास्तव तुला प्रश्न करतों--समस्त कामप्रश्नाच्या निर्णयांचे श्रवण व्हावें, म्हणून यापुंढें विमोक्षाकरितां सांग; असा प्रश्न करतों. (येथील विमोक्ष हा शब्द सम्यग्ज्ञान या अर्थी आहे, असे सुचिवतात--) ज्या विमोक्षानें म्ह० सम्यग्ज्ञानानें मी संसारापासून तुमच्या प्रसादानें मुक्त होईन (सम्यग्ज्ञानपाधीमध्यें गुरुप्रसादाला प्राधान्य आहे असे 'त्वत्प्रसादात्' या पदानें सुचिवेलें आहे. 'सहो पण विमोक्षपदाचा अर्थ निर्णीत झालाच आहे. नाहींतर सहस्रदान आकासिमक होतें,' अशी आशंका चेऊन सांगतात ) विमोक्ष-पदाच्या अर्थाच्या एकदेशाचा निर्णय झाल्यामुळें हें सहस्रदान आहे. ( समस्त विमोक्षपदाचा अर्थ निर्णीत झाला म्हणून नव्हे ) १४.

स वा एष एतिसम्संप्रसादे रत्वा चिरत्वा दृष्ट्रैव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति स्वप्तायेव स यत्तत्र किंचित्पश्यत्यनन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गे। ह्ययं पुरुष इत्येवमेवैतद्याज्ञवल्क्य सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्व विमोक्षायेव बृहीति ॥ १५॥

अर्थ—तो हा प्रकृत आत्मा या संप्रसादांत- सुषुतांत रतीचा अनु-भव वेऊन व विहार करून पुण्यपळ व पापफळ यांस केवळ पाहूनच पुनः गेक्या मार्गानें व स्या त्या पूर्व स्थानींच स्वप्तस्थानार्थच परत येतो. तो स्वप्नांत जें कांहीं पुण्य पापफळ पाहतो स्यानें असंबद्ध असतो. कारण हा पुरुष असंग आहे. जनक--'याज्ञवल्क्या, अगदीं खें आहे. या ज्ञानासाठीं मी तुछा एक सहस्र दान देतों. आतां या पुढें विमो-क्षासाठींच ज्ञान सांग ' १५.

यत्त्रस्तुतमात्मनैवायं ज्योतिषाऽ अस्त इति तत्प्रत्यक्षतः प्रतिपादि-तमत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिभेवतीति स्वप्ने । यत्त्तं स्वप्नो भूत्वेमं छोकमतिकामति मृत्यो रूपाणीति तत्रैतदाशङ्कयते मृत्यो म्त्पाण्येवाः तिकामति न मृत्युम् । प्रत्यक्षं होतत्स्वप्ने कार्यकरणव्यावृत्तस्यापि मो-द्रत्रासादिदर्शनम् । बस्मान्नूनं नैवायं मृत्युमतिकामति । कर्मणो हि मृत्योः कार्यं मोदत्रासादि दर्शैयते ॥

भाष्यार्थ —( पुढील कंडिकेचें व्याख्यान करण्यासाठी गतार्थाचा अनुवाद करितात-) ' आत्मना एव अयं ज्योतिषा आस्ते-' इत्यादि वाक्यानें जें आरम्याचें स्वयंज्योतिष्ट्र बाह्मणादिकात प्रस्तुत आहे तेंच ' अत्रायं पुरुषः स्वयंष्योतिर्भवतिः' या वाक्याने प्रत्यक्षतः स्वमातः प्रतिपादि छें. ( आतां प्रश्न उत्थापित करितात-) पण ' स्वमो भूत्वा इमं छोकं अतिकामित मृत्यो रूपाणि ' तो स्वम होऊन या छोका चें -मृत्यू-च्या रूपांचें अतिक्रमण करतो, असें जें वर म्हटलें आहे त्याविषयी ही आशंका घेतली जाते. आतमा मृत्यूच्या रूपचिंच अतिक्रमण करतो; युःयूचें नाहीं. कारण स्वमांत शरीर व इंद्रियें यांपासून व्यावृत्त झाले-स्याही आत्म्याका आनंद, भय ( इच्छा, देष ) इत्यादिकांचा अनुभव येतो, हें प्रासिद्ध आहे. तस्मात् [ म्ह० कार्याची कारणाहून अन्य स्थळीं प्रदृत्ति होणें अयोग्य असस्यामुळें ] खिनत हा मृत्यू चें अतिक-मण करितच नाहीं. ( याचेंच उपपादन-) मोद-मय इत्यादि हैं कर्म-रूप मृत्यूचें कार्य आहे, हें प्रसिद्ध आहे. ( यास्तव स्वमास्ना प्राप्त भावेका भारमा कर्माएय मृत्यूचें उछंघन करीत नाहीं, असा भावार्थ.)

यदि च मृत्युना बद्ध एवायं स्वभावतस्ततो विमोक्षो नोपपद्यते।

तथा प्रदर्शनायात ऊर्ध्वं विमोक्षाय ब्रृहीत्येवं जनकेन पर्यनुयुक्तो पा-

भाष्यार्थ — ('अहो पण मृत्यूचें अतिक्रमण न कां होईना, ध्यांत काय बिघडलें ?' उत्तर –) जर हा आत्मा स्वभावतः मृत्यूचें बद्धच अ- सेल तर विमोक्ष उपपन्नच होत नाहीं. कारण स्वभावापासून कोणी विमुक्त होत नाहीं. आतां मृत्यु हा जर आत्म्याचा स्वभाव नसेल तर स्वापासून मोक्ष उपपन्न होईल. यास्तव ज्याप्रकारें हा मृत्यु आत्म्याचा धर्म नव्हे, असें सिद्ध होईल त्याप्रकारें प्रदर्शित करण्यासाठीं 'अत ऊर्ध्व विमोक्षाय ब्रूहि ' याप्रमाणें जनकाकडून प्रश्न केला गेलेला याज्ञवस्क्य मृत्युचें अतिक्रमण दाखविण्याच्या इच्छेनें प्रवृत्त झाला आहे.

स वै प्रकृतः स्वयंज्योतिः पुरुषः एष यः स्वमे प्रदर्शित एतस्मि-श्संप्रसादे सम्यक्प्रसीद्वयस्मिनिति संप्रसादः । जागरिते देहेन्द्रिय-व्यापारशतसंनिपातजं हित्वा काळुष्यं तेभ्यो विष्रमुक्त ईपत्प्रसीदिति स्वमे । इह तु सुषुप्ते सम्यक्प्रसीदितीत्यतः सुपुप्तं संप्रसाद उच्यते ॥

भाष्यार्थ—' स वै-' तोच प्रकृत स्वयंज्योति पुरुष कीं 'एषः' जो स्वप्नांत प्रदर्शित केलेला (पुरुष ) ' एतिस्मन्संप्रसादे-' या संप्रसादांत (स्थित होऊन मृत्यूचें अतिक्रमण करतो, असा शेष लावावा. ) ज्यांत चांगस्या रीतीनें प्रसन्न होतो तो संप्रसादः (सुपुप्ताचें संप्रसादःव सिद्ध कारितात-) जागरितांतील देह व इंद्रियें यांच्या शेकलों व्यापारांच्या संबंधामुळें प्राप्त झालेलें कालुष्य—मालिन्य -टाकूम त्या व्यापारांपासून मुक्त झालेला आत्मा स्वप्नांत थोडासा प्रसन्न होतो। पण या सुषुप्तांत ' सम्यक्-' चांगल्याप्रकारें प्रसन्न होतो; झणून सुपुप्ताला ' संप्रसाद ' असें म्हटलें जातें.

तीर्णो हि तदा सर्वाञ्योकोन्सिळ्ळ एका द्रष्टेति हि बङ्यति सुपु-

भाष्यार्थ—( याविषयी पुढील वाक्याचें भानुकृत्य दाखवितात-) ' तीणों हि॰ ' व्यावेळी सर्व शोकांचें उल्लंघन केलेला (कं॰ २२पहा) असाच होतो. 'सालिल एको द्रष्टा॰ ' (कं॰ ३२ पहा) जळांतील प्रतिबिं बाप्रमाणें—एकच द्रष्टा असे पुढें सुषुतस्य आस्याला उद्देशून म्हणती- ल. ( संप्रसाद हें सुषुत स्थान जरी असलें तरी व्याचा प्रकृत विषयाशीं काय संबंध ? तें सांगतात—) तोच हा प्रकृत आत्मा या संप्रसादीत क्रमानें संप्रसन्न होत्साता सुषुतांत स्थित होऊन ( मृत्यूचें अतिकामण करतो. )

कथं संप्रसन्नः । स्वप्तात्सुषुप्तं प्रविविक्षः स्वप्नावस्थ एव रत्वा रातिमनुभूय मित्रबन्धुजनदर्शनादिना चरित्वा विद्वत्यानेकधा चरणफलं श्रमसुपलभ्येत्यर्थः । दृष्ट्वेत्र न कृत्वेत्यर्थः । पुण्यं च पुण्य-फलं पापं च पापफलम् । न तु पुण्यपापयोः साक्षादर्शनमस्ती-त्यवोचाम । तस्मान्न पुण्यपापाभ्यामनुबद्धः ॥

भाष्यार्थ—(या उक्तार्थाचें उपपादन करण्यासाठीं भाकांक्षा सांगतात—) संप्रसन्न कसा ! स्वप्तस्थानापासून सुपुनस्थानांत प्रवेश करण्याची इच्छा करणारा आत्मा 'स्वप्त ' या अवस्थेत असतांनाच
'रखा-' मित्र, बंधुजन यांच्या दर्शनादिकांच्या योगानें रतीचा अनुभव
घेऊन 'चिरत्वा-' अनेक प्रकारें विहार करून म्ह० त्या विहाराचें श्रम
हें फळ मिळवून, असा भावार्थ. ' दृष्ट्रा एव-' केवळ पाहूनच, करून
नव्हे (काय !) 'पुण्यं च पापं च-' पुण्याचें फळ व पापाचें फळ
( केवळ पाहूनच ) पुण्य व पाप यांचें साक्षात् दर्शन संभवत नाहीं, हें
आम्ही वैर सांगित्छें आहे, (पुण्यपापाचें नुस्तें दर्शनच करून, साक्षात्
पुण्यपापाचरण करून नव्हे, या म्हणण्यानें काय निष्यन झाळें तें सांगतात—) तस्मात् पुण्य व पाप यांच्या योगानें अनुबद्ध न झाळेळा

यो हि करोति पुण्यपापे स ताभ्यामनुबध्यते । न हि द्र्भनमात्रे-ण तदनुबद्धः स्यात् । तस्मात्स्वप्नो भूत्वा मृत्युमितिकामत्येव न मृत्यु-रूपाण्येव केवलम् । अतो न मृत्योरात्मस्वभावत्वाशङ्का । मृत्युश्चेत्स्व-भावोऽस्य स्वमेऽपि कुर्यात् । न तु करोति । स्वभावश्चेत्किया स्याद-निर्मोक्षतेव स्यात् । न तु स्वभावः स्वमेऽभावात् । अतो विमोक्षोऽ-स्योपपद्यते मृत्योः पुण्यपापाभ्याम् ॥

भाष्यार्थ—('पुण्यपापदर्शकालाही सांचा बंघ लागेल,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) जो पुण्य व पाप करती तोच सांच्या योगानें
अनुबद्ध होतो. नुस्या दर्शनानें त्यांनीं कोणी अनुबद्ध होत नाहीं. तस्मात्
आत्मा स्वम्न होऊन मृत्यूचें अतिक्रमण करतोचः केवल मृत्यूच्या रूपांचेंच नव्हे. यास्तव मृत्यूला आत्मस्वभावता आहे, म्हणजे मृत्यु हा आत्याचा स्वभाव आहे, ही शंका उरत नाहीं. मृत्यु जर याचा स्वभाव
असता तर स्वमांतही त्यानें पुण्यपापकर्में केलीं असतीं. पण तो स्वमांत
पुण्य-पाप करीत नाहीं. (कारण पुढें याच कंडिकेंत पुण्यपापानीं तो
' अनन्वागत' असतो, असें सांगितलें आहे. तसेंच त्याविषयीं असंगत्ववाक्य आहे. शिवाय मृत्यूला जर आत्म्याचा स्वभाव मानलें तर
मोक्षशास्त्राचें प्रामाण्यही नष्ट होतें, अशा आश्यानें म्हणतात—) किया
हा जर आत्मस्वभाव असेल तर अनिर्मोक्षताच प्राप्त होईळ.पण किया हा
आत्मस्वभाव नव्हे. कारण स्वमांत तिचा अभाव असतो.यास्तव या आत्याचा मृत्यूपासून म्हणजे पुण्यपापापासून विमोक्ष होणें उपपन आहे.

ननु जागरितेऽस्य स्वभाव एव । न । बुद्धथाद्युपाधिकृतं हि तत्। तच प्रातिपादितं सादृश्याद्धथायतीव छेलायतीवेति । तस्मादेकान्तेनैव स्वप्ने मृत्युरूपातिक्रमणात्र स्वाभाविकत्वाशङ्काऽनिर्मोक्षता वा ॥

भाष्यार्थ — ( 'स्वप्नांत जरी मृत्यूच्या स्वभावत्वाचा अभाव असका

जागरितांत कर्तृत्व हा स्याचा स्वभावच आहे.' ('कर्तृत्व भौपाधिक धाहे, स्वाभाविक नाहीं. स्यामुळें आत्म्याटा मृत्यूचें अतिक्रमण करतां येतें,' असे समाधान करितात—) जागरितांतही कर्तृत्व हा आत्मस्वभाव नम्हे. तें साचें कर्तृत्व बुद्ध्यादि-उपाधिकत आहे आणि तें औपाधिक आहे ही गोष्ट 'ध्यायतीव केट्टायतीव ' यांतीट सादश्यवाचक इव शब्दांनीं प्रतिपादिटी आहे. (जागरितांतही कर्तृत्वाटा स्वाभाविकत्व नाहीं, असें सिद्ध झाटे असतां फटित सांगतात—) तस्मात् आत्मा स्वप्नांत अगदीं नियमानेंच मृत्युक्तपाचें अतिक्रमण करीत असस्यामुळें तो स्वाभाविक आहे, अशी शंका येतच नाहीं. किंवा मृत्यु हा आत्म्याचा स्वाभाविक धर्म असल्यामुळें त्याचा मोक्ष होणें शक्य नाहीं, असें ठक्त अनिमेंश्वतेचाही प्रसंग येत नाहीं.

तत्र चरित्वेति चरणफलं श्रममुपलभ्येत्यर्थः । ततः संश्रसादानुभः वोत्तरकालं पुनः प्रतिन्यायं यथान्यायं यथागतं निश्चित आयो न्यायः। अयनमायो निर्गमनं । पुनः पूर्वगमनवैपरीत्येन यदागमनं स प्रति-न्यायः । यथागतं पुनरागच्छतीत्यर्थः । प्रतियोनि यथास्थानम् । स्व-प्रस्थानाद्धि सुषुतं प्रतिपन्नः सन्यथास्थानमेव पुनरागच्छति । प्रतियोन्न्याद्रवति स्वप्रायैव स्वप्रस्थानायेव ॥

भाष्यार्थ—(' पुण्यं च पापं च-' येथपर्यंतच्या वाक्याचें व्याख्यान करतात—) करून ' पुनः प्रतिन्यायं-' इत्यादि वाक्याचें व्याख्यान करितात—) स्वप्तात ' चरिता ' म्ह० चरणाचें—विहाराचें फळ भसा जो श्रम त्याचा भनुभव वेऊन, असा भावार्थ. त्यानंतर म्ह० स्वप्तांतून निघून सुपु- तीचा भनुभव वेऊन बानंतरच्या काळीं ' पुनः ' पुनरेषि ' प्रति-न्यायं-' यथान्याय जसा आछा होता त्याप्रमाणें ' नि-भायः-' निश्चित आय = न्यायं- अयन म्ह० आय-निर्गमन—निघणें, जाणें. पुनः म्ह०

संप्रसादानंतर पूर्व गमनाच्या वैपरी द्यानें—उछट—जें आगमन तो प्रति-न्याय, जसा गेला तसाच तो पुनरिप परत येतो, असा भावार्थ 'प्रति-योनि-' यथास्थान स्वप्तस्थानापासूनच तो सुषुप्तास प्राप्त होत्साता यथास्थानींच पुनः येतो. 'प्रतियोनि आद्दवति स्वप्नाय एव-' स्वप्त-स्थानासाठींच यथास्थानीं परत येतो.

ननु स्वप्ते न करोति पुण्यपापे तयोः फलमेव पद्यतीति कथमव-गम्यते यथा जागरिते तथा करोत्येव स्वप्तेऽपि तुल्यत्वाद्दर्शनस्येति । अत आह स आत्मा यिकिचित्तत्र स्वप्ते पदयति पुण्यपापफलमनन्वाः गतोऽननुबद्धस्तेन दृष्टेन भवति नैवानुबद्धो भवति ।।

भाष्यार्थ—('स यत्तत्र ०' इत्यादि वाक्याचे शंकापूर्वक व्याख्यान-)
'अहो पण आस्मा स्वप्नांत पुण्य व पाप करीत नाहीं, तर त्यांचें फळच पाहतो, हें कशावरून अवगत होतें ? जसा जागरितांत त्याचप्रमाणें स्वप्नांतहीं तो करतोच. कारण त्याविषयींचा अनुभव सारखाच असतो,' असे कोणी म्हणेळ म्हणून श्रुति सांगते—'सः-' तो आत्मा 'यत् किचित्-' जें काहीं पुण्य-पापफळ 'तत्र-' स्वप्नांत 'पश्यित-' पाहतों 'अनन्वागतः तेन भवति ' त्या दष्ट—अनुभूत पुण्य-पापफळानें तो अनुबद्ध होते, त्यानें तो अनुबद्ध होत नाहीं.

यदि हि स्वमे कृतमेव तेन स्यात्तेनानुबध्येते । स्वमादुत्थितोऽपि समन्वागतः स्यात् । न च तहोके स्वमकृतकर्मणाऽन्वागतत्वप्रासिद्धिः। न हि स्वमकृतेनाऽऽगसाऽऽगस्कारिणमात्मानं मन्यते कश्चित् । न च स्वमदृश आगः श्रुत्वा छोकस्तं गईति परिहरति वा । अतोऽनन्वागत एव तेन भवति । तस्मात्स्वमे कुर्वेत्रिवोपछभ्यते न तु क्रियाऽस्ति परमार्थतः ॥ उतेव स्वीभिःसह मोदमान इति स्रोक उक्तः । आस्याता-

९ जागरितांतून स्वप्नांस, व स्वप्नांतून सुषुप्तास जातो, हें पूर्व गमन, स्याच्या वैपरीत्याने म्ह० संवप्नांतन स्वप्नांस किंवा जागरितास जाणें हें जलन आगमन

रश्च स्वप्तस्य सहेवशब्देनाऽऽचक्कते हस्तिनोऽद्य घटीकृता धावन्तीव मया दृष्टा इति । अतो न तस्य कर्तृत्वमिति ॥

भाष्यार्थ—( वरील वाक्यार्थाचेंच उपपादन—) जर त्या आत्यानें स्वप्नांत केलेंच असतें तर तो त्यानें ' समन्वागत-' उत्तमप्रकारें अन्वागत—संयुक्त झाला असता, स्वप्नांतून उठलेलाही तो त्यानें ' समन्वागत-' उत्तमप्रकारें अन्वागत-'संयुक्त झाला असता. पण स्वप्नांत केलेल्या कर्मानें स्वप्नद्रष्टा अन्वागत-'संयुक्त झाला असता. पण स्वप्नांत केलेल्या कर्मानें स्वप्नद्रष्टा अन्वागत होतो, अशी व्यवहारांत प्रसिद्धि नाहीं. (जागें झाल्यावरही तो पुरुष त्या त्या कर्मानें पापी किंवा पुण्यवान् होतो अशी प्रासिद्धि नाहीं, याविषयींच स्वानुभव सांगतात—)स्वप्नांत केलेल्या दोधानें—अपराधानें कोणीही आपल्याला दोधी—अपराधी मानीत नाहीं. (याविषयीं लोकांचीही संमति दाखिवतात—) स्वप्न पाहणाराचा दोष ऐक्न लोकही त्याची निंदा किंवा परिहार करीत नाहींत. त्यामुळें तो स्वप्नांतील पुण्य-पापकर्मानें अनन्वागतच--असंबद्धच असतो. तस्मात् स्वप्नांत आस्मा जणुकाय करणारा असा उपलब्ध होतो; पण वस्तुतः त्याची किया संभवत नाहीं.

(स्वप्राक्षा आभासत्व असल्यामुळेंही वस्तुतः त्यांत कियाच नाहीं, असे सांगतात--) ' उतेव स्त्रीभिः सह मोदमानः ' जणु काय ख्रियांसह आनंदानुभव घेत, हा स्त्रोक वर (स्त्रोक १३ पहा)सांगितला आहे. (स्व-प्राच्या आभासत्वाला लोकप्रसिद्धिही अनुकूल आहे, असे सांगतात -) स्वप्ताचें कथन करणारे ' इव-' जणुं काय या शब्दासह हा शब्द यो-जून-स्वप्त सांगत असतात मी आज समूहरूपानें एकत्र जमून हती। जणु काय धांवत आहेत असे पाहिलें, असे सांगतात. यास्तव स्वप्तद्र-ष्ट्याला कर्तृत्व नाहीं.

कियाहेतुर्देष्टः । न ह्यमूर्तः कश्चिरिकयावान्ददयतेऽमूर्तश्चाऽऽत्मातोऽ-सङ्गः । यस्माचासङ्गोऽयं पुरुषस्तस्मादनन्वागतस्तेन स्वप्तदृष्टेन । अत एव न कियाकर्तृत्वमस्य कथंचिद्धपपद्यते । कार्यकरणसंश्लेषेण हि कर्तृत्वं स्यात्स च संश्लेषः सङ्गोऽस्य नास्ति यतोऽसङ्गो ह्ययं पुरुषः । तस्मादमृतः ॥

भाष्यार्थ-( प्रतिज्ञारूप अनन्वागतवाक्याचें व्याख्यान करून हेतुरूप असंगवाक्याचें व्याख्यान करण्यासाठी अगोदर आकांक्षा सांग-तात-) याळा अकर्तृत्व करें बरें ? ( एका मूर्त पदार्थाचा दुसऱ्या मूर्त पदार्थाशीं संयोग होतांना क्रियचा अनुभन येतो. पण अमूर्ताचा संयो-गच संभवत नाहीं, आत्मा अमूर्त आहे, त्यामुळें त्याचा संयोग संभवत नाहीं, संयोगाच्या अभावीं क्रियेचाही अभाव होती. याप्रमाणें आत्म्याच्या अकर्तृत्वाची सिद्धि होते, असें उत्तर ' असंगो ह्मयं पुरुषः ' या हेतुवाक्यांचा अर्थ सांगून, देतात-) मूर्न पदार्थाचा मूर्त शरीरेंद्रियांशी संयोग होतो. तो क्रियचा हेत आहे, असे अनु-भवानें ठरलेलें आहे. अमूर्त असलेला कोणताही पदार्थ क्रियावान् असळेळा दिसत नाहीं. आत्मा अमूर्त आहे. त्यामुळेंच असंग आहे; आणि ज्याअर्थी हा पुरुष-आत्मा असंग आहे, त्याअर्थी तो स्वप्नांत पाहिलेल्या पुण्य-पापानें अनन्वागत-असंबद्ध आहे. (आत्मा असंग असस्यामुळें अकर्ता आहे, असें जें सांगितलें आहे त्याचेंच समर्थन करितात-) स्यामुळेंच याचें क्रियाकर्तृत्व कोणत्याही प्रकारें उपपन होत नाहीं. कारण शरीरेंद्रियसंयोगानेंच—संश्छेपामेंच कर्नृत्व होतें. सो संन क्षेष-संग आत्म्याळा नाहीं, कारण हा पुरुष असंग आहे. (क्रियाव-त्त्वाच्या अभावीं जन्म मरणादिराहित्य सिद्ध होतें, तेच कूटस्थत्व होय, असें सांगतात-) असंग असल्यामुळेंच तो अमृत आहे.

मोक्षायैव ब्रुहि । मोक्षपदार्थैकदेशस्य कर्मप्रविवेकस्य सम्यग्दार्शित-त्वात् । अत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव ब्रूहीति ॥ १५ ॥

भाष्यार्थ—( याज्ञवल्क्यांनीं सांगितलेल्या या कर्मप्रविवेकाचा अंगी-कार करितात—) 'एवमेवैतत्०-' हे याज्ञवल्क्या, तुम्हीं सांगतां तें मला मान्य आहे. (जनक कर्माहून अगदीं भिन्न अशा आत्म्याच्या ज्ञाना-विषयीं आपली दढता सुचिवतीं—) 'सोऽहं०' तो मी आपल्याला सहस्र धन देतो. (पण या ज्ञानानें मी आकांक्षाशून्य झालों नाहीं.) या पुढें मला विमोक्षासाठींच आत्मज्ञान सांग. (तर मग सहस्त्रदान कशासाठीं केलेंस?) मोक्षपदार्थाचा एकदेशं असा जो कर्मप्रविवेक तो चांग-ल्याप्रकारें प्रदर्शित केल्यामुळें (मी त्या ज्ञानासाठीं सहस्त्रदान केलें.) आतां यापुढें विमोक्षासाठींच सांग. १५.

स वा एष एतास्मिन्स्वमे रत्वा चिरत्वा हृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्या-द्रवति बुद्धान्तायैव स यत्तत्र किंचित्पश्यत्य-नन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गो ह्ययं पुरुष इत्ये-वमेवैतद्याज्ञवल्क्य सोऽहं भगवते सहस्रं द्रदाम्यत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव बृहीति॥ १६॥

अर्थ — तोच हा प्रकृत आत्मा या स्वप्नांत रतीचा अनुभव वेऊन, विहार करून पुण्य व पाप यांची फर्छे नुस्ती पाहूनच पुनः यथागत व यथास्थान जागरितस्थानासच परत येतो. तो स्वप्नांत जें कांही पुण्य-पाप पाहतो त्यांने अनन्वागत—असंबद्ध असतो. कारण हा पुरुष असंग् बाहे. जनक—" हे याज्ञवल्क्या, खरें आहे. आपल्यां मी या ज्ञाना-

कर्मवशात्स ईयते यत्र काममिति । कामश्र सङ्गोऽतोऽसिद्धो हेतुक-कोऽसङ्गो ह्ययं पुरुष इति ॥ न त्वेतद्स्ति । कथं तर्हि । असङ्ग एवे व् त्येतदुच्यते । स वा एष एतिसम्स्वप्ने स वा एष पुरुषः संप्रसादा-दप्रयागतः स्वप्ने रत्वा चरित्वा यथाकामं दृष्ट्रैत्र पुण्यं च पापं चेति सर्व पूर्ववत् । बुद्धान्तायैन जागरितस्थानाय । तस्माद्सङ्ग एवायं पुरुषः । यदि स्वप्ने सङ्गवान्स्यात्कामी ततस्तत्सङ्गजैदोपैर्चुद्धान्ताय प्रस्थागतो छिप्येत ॥ १६ ॥

भाष्यार्थ—( सोळाव्या कंडिकेने ज्या शंकेचें निरसन करात्रयाचें आहे तो शंका सांगतात—) पूर्व कंडिकेंत ' असंगो ह्ययं पुरुषः ' या वाक्यानें आत्म्याचें असंगत्व हा त्याच्या अकर्तृत्वाविषयीं हेतु सांगितला आहे. पूर्वी-स्लोकांचा उपन्यास करीत असतांना 'तो कर्मवशात् [ स्त्र- प्राला कारण होणाऱ्या कर्माच्या सामर्थ्योनें ] जेथें जेथें काम असल तेथें जातो,' असें सांगितलें आणि काम हाच संग आहे. यास्तव ' असंगो ह्ययं पुरुषः ' असा जो वर आत्म्याच्या अकर्तृत्वाविषयीं हेतु सांगितला आहे तो असिद्ध आहे.

(या हेत्च्या असिद्धीचा परिहार करितात—) असे नाहीं तर मग त्या हेत्ची सिद्धि कशी होते ? (पुढील कंडिकेंत ) आत्मा असंगच आहे, हें सौगितलें जातें. 'स वा एष एतिसम्स्वमे-' तोच हा पुरुष संप्रसादांत्न—सुषुप्तांत्न परत आलेला स्वप्नांत—' रत्वा चिरिवा-' रित व विहार यथेच्ल करून ' हक्ष्ट्रेव पुण्यं च पापं च-' पुण्यफल व पापफल पाहूनच; करून नन्हे इत्यादि सर्व अर्थ पूर्वकंडिकेंतील अर्थाप्रमाणेंच जाणावा. ' बुद्धान्तायेव ' जागरितस्थानालाच. तस्मात म्ह० स्वप्नांत कर्तृत्वाचा अमाव असल्यामुळें हा पुरुष असंगच आहे. ( हेंच असंगत्व व्यतिरेकमुखानें विशद करितात—) जर आत्मा स्वप्नांत संगवान म्हणजे कामी होईल तर जागरितस्थानाम पान झालेला ती

1

विषयीं जो कामसंज्ञक संग त्या संगाच्या सामध्यीने उद्भविक्या अपरा-धांनीं आत्मा कित झाळा असता, पण तो तर लित होत नाहीं. काहीं अग्रुभसूचक स्वप्नांना प्रायिश्वत्त सांगितलेकें आढळतें; पण लेंही स्वप्न-सूचित अग्रुभाची निवृत्ति इति म्हणून सांगितलेकें असतें, स्वप्नांतीक वस्तु व वृत्त खरें आहे, म्हणून नव्हे.) १६.

स वा एष एबस्मिन्बुद्धान्ते रत्वा चरित्या हृष्टेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्मायं प्रतियोन्याद्रवति स्वप्नान्तायैव ॥ १७ ॥

अर्थ—तो हा प्रकृत भारमा या जागरितांत्र रतीचा अनुभव वेऊन व विहार करून पुण्य व पाप यांच्या फळांना केवळ पाहूमच पुनः यथागत—पूर्वी गेळेल्या मार्गानेंच व यथास्थान-पूर्वी गेळेल्या मार्गानेंच व यथास्थान-पूर्वी गेळेल्या मार्गानेंच व यथास्थान-पूर्वी ध्याच आपापल्या स्थानी स्वप्नःन्तासाठींच स्वप्नस्थानासाठींच परत येतो. (तो त्या जागिरितांत जें काहीं पाहतो स्थानें अनन्वागत—असंबद्ध होतो. कारण हा पुरुष असंग आहे. जनक—'' तुम्ही सीगतां तें कवूळ आहे. तो मी तुम्हांळा या विद्येसाठीं सहस्रदान देतों. आतां या पुढें विमोक्षासा-ठींच सांगा.) १७.

यथासी स्वप्नेऽसङ्गत्वात्स्वप्नसङ्गजैदेषिजीगरिते प्रयागतो न छिप्यत एवं जागरितसङ्गजैरिष दोषैर्न छिष्यत एव बुद्धान्ते । तदेतदुच्यते । स वा एष एतिसम्बुद्धान्ते जागरिते रत्वा चरित्वेत्यादि पूर्व-वत् । स यत्तत्र बुद्धान्ते किंचित्पद्यत्यमन्वागतस्तेन भवत्यसङ्गो ध्ययं पुरुष द्वति ।

भाष्यार्थ — ( पूर्वीक्त अर्थीछ।च द्रष्टान्त करून जागरितांतही

होत नाहीं त्याप्रमाणेंच जागरित संगजन्य दोषांनीही जागरितांत छित होत नाहीं. (त्याविषयीं प्रमाण—) तेंच हें पुढें सांगितळें जातें— 'स वा एष एतास्मिन्बुद्धान्ते 'तोच हा प्रकृत भात्मा या बुद्धान्तांत — जागरितांत 'रत्वा चरित्वा ०' इत्यादिकांचा अर्थ पूर्वीप्रमाणें समजावा. तो जें कांहीं त्या जागरितांत पाहतो त्यांने अनन्वागत होतो कारण हा पुरुष असंग आहे.

नजु हक्ष्वेविति कथमवधार्यते करोति च तत्र पुण्यपापे तत्फळं च पद्मयति । न । कारकावभासकत्वेन कर्तृत्वोपपत्तेः । आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽस्त इत्यादिनाऽऽत्मज्योतिषाऽवभासितः कार्यकरणसंघातो व्यवहरति तेनास्य कर्तृत्वमुपचर्यते न स्वतः कर्तृत्वम् । तथा चोक्तं ज्यायतीन लेळायतीवेति । बुद्धधासुपाधिकृतमेव न स्वतः ॥

भाष्यार्थ—(जाप्रदवस्थेतही आस्याचें अकर्तृस्व जें सांगितछें आहे त्यावर आक्षेप घेतात—) 'अहो पण केवल पुण्य-पापांस पाहूनच 'असें अवधारण कर्से केलें जात आहे ? कारण जागरितांत आत्मा पुण्यपाप करतो व त्यांचें फळ पाहतो -भोगतो!' (तें कल्पित कर्तृत्व आहे, असें उत्तर – ) असें नाहीं. कारण आत्म्याला कर्ता, कर्म, करण इत्यादि कारकांचें अवभासकत्व आहे. त्यामुळें त्याच्या कर्तृत्वाची उपपत्ति लागते. (या उत्तराचेंच विवरण करितात—) 'आत्मना एवायं ज्योतिषा आस्ते ' इत्यादि वाक्यानें 'आत्मज्योती-कडून अवभासित--प्रकाशित झालेला हा कार्यकरणसंघात व्यवहार करतो, त्यामुळें आत्म्याच्या कर्तृत्वाचा उपचार केला जातो; त्याचें कर्तृत्व स्वतः-स्वाभाविक नाहीं. (स्वतः आत्म्याच्या अकर्तृत्वाविषयीं पूर्वीच्या वाक्याची अनुकूलता दाखवितात—) आणि तसेंच ' ध्यायतीव लेला-प्रतीव' येथें सांगितळें आहे. कर्तृत्व बुद्धयादि-उपाधिकृतच आहे, स्वतः—

इह तु परमार्थापेक्षयोपाधिनिरपेक्ष उच्यते हृष्ट्वैत पुण्यं च पापं च न कृत्वेति तेन न पूर्वापरव्याघाताशङ्का । यस्मान्त्रिरूपाधिकः परमार्थेतो न करोति न लिप्यते क्रियाफलेन ॥

भाष्यार्थ—( 'अहा पण पूर्वी आस्म्याचें श्रीपाधिक कर्तृत्व सांगितछें आहे. यास्तव आतां त्याचें निराकरण केल्यास पूर्वीपरविरोध येईछ,' अशी आशंका वेऊन सांगतात—) पण येथें ( या कंडिकेंत—या पर्या- यांत ) परमार्थाच्या अपेक्षेनें ' दृष्ट्वेव पुण्यं च पापं च-' पुण्य व पाप पाहृनच करून नव्हे, या वाक्यानें उपाधिनिरपेक्ष कर्तृत्वाभाव सांगि- तका जात आहे. त्यामुळें पूर्वीपर व्याघाताची आशंका येत नाहीं. ('तेन-न्यामुळें' या भाष्यांतील पदानें सांगितलेल्या हेत्चें स्पष्टीकरण करितात—) ज्याअर्थी आत्मा परमार्थतः निरुपाधिक आहे व्याअर्थी तो कर्म करीत नाहीं व कर्मफलानें लिस होत नाहीं.

तथा च भगवतोक्तम्— ' अनादित्वात्रिर्गुणत्वात्परमात्माऽयम-व्ययः । शरीरस्थोऽपि कौन्तेय न करोति न लिप्यते '' इति ॥

भाष्यार्थ — ( भाष्याला पुण्य पाप-फलाचा छेप लागत नाही, याविषयी भगवद्भचनही प्रमाण आहे, असे सांगतात — ) तसेच भगवा- नांनीं—'' हा परमात्मा भनादि व निर्गुण असल्यामुळें भव्यय आहे. हे अर्जुना, तो शरीरांत स्थित असला तरी करीत नाहीं व छिप्त होत नाहीं. '' असे ' अनादिखानिर्गुणत्वात्०- ' इत्यादि स्रोकांत सांगि- तळें आहे.

तथा सहस्रदानं तु कामप्रविवेकस्य दक्षितत्वात् । तथा स वा पष एतस्मिन्बुद्धान्त इत्येताभ्यां कण्डिकाः भ्यामसङ्गतेव प्रतिपादिता । यस्माद्वुद्धान्ते कृतेन स्वप्नान्तं गतः संभ्यस्भोऽसंबद्धो भवति स्तैन्यान्किःग्रीन्दी प्रताप्तः संभ्यस्भोऽसंबद्धो भवति स्तैन्यान्किःग्रीन्दी प्रताप्तः संभ

भाष्यार्थ-( 'तिन्ही अवस्थेंत आस्याचें असंगख व अनन्वागतत्व जर सिद्ध झाळें असेळ तर मोक्षपदार्थाचा निर्णय झाळाच; व तो झाल्यामुळें जनकाची आकांक्षाही उरली नाहीं, ' असें कोणी समजे<del>ळ</del> म्हणून म्हणतात ज्याप्रमाणें मोक्षाचा एकदेश असा कर्मविवेक प्रदर्शित केल्यामुळे पूर्वी सहस्रदान सांगितलें ) त्याप्रमाणें मोक्षाचा एकदेश असा कामिववेक प्रदर्शित केल्यामुळें हें सहस्रदान आहे. (दुसऱ्या व तिसऱ्या म्इ० १६ व्या व १७ व्या कडिकांचें तात्पर्य सांगतात-) त्याचैप्रमाणें ' स वा एव एतिसमन्स्वमे - ' व 'स वा एव एतिसम्बुद्धान्ते ' या दोन कंडिकांनीं आत्म्याची असंगताच प्रतिपादिकी आहे. (तिन्ही-(१५-१७)कंडिकांच्या अर्थाचा संक्षेपानें अनुवाद करून उपसंहार करितात—) ज्याभर्थी बुद्धान्तांत—जागरितांत केलेल्या कर्मौशी स्त्रप्ता-न्तांत जाऊन संप्रसन्न-सुषुत-झालेला आत्मा असवंद्ध होतो, कारण चौर्यादिकर्मीच्या कार्याचें तेथें दर्शन होत नाहीं त्याअधी हा स्वतः तिन्ही स्थानी असंगच असतो. ( याप्रमाणे तिन्ही अवस्थांमध्ये आत्मा असंग आहे, असें ठरलें असतां काय सिद्ध होतें तें सांगतात- ) यास्तव अमृत आत्मा स्थानत्रयांतील धर्मीहून विलक्षण आहे.

प्रतियोन्याद्रवित स्वप्तान्तायैव संप्रसादायेखर्थः । दर्शनवृत्तेः स्व-प्रस्य स्वप्नशब्देनाभिधानदर्शनादन्तशब्देन च विशेषणोपपत्तेः । एत-स्मा अन्ताय धावतीति च सुषुप्तं दर्शयिष्यति ॥

भाष्यार्थ—( श्रुतीचें प्रतीक घेऊन 'स्वप्तान्तं' पदाचा अर्थ सांग-तात—) ' प्रतियोनि आद्रवति स्वप्तान्तायेव ' तो यथास्थान स्वप्ता-न्तासाठींच म्ह. संप्रसादासाठीं, असा भाषार्थ, परत येतो. ( येथीक ' स्वप्तान्त ' हा शब्द सुषुतिविषयक कसा ? तें सांगतात—) वास-नामय दर्शनाची वृत्ति ज्यांत आहे. या व्यत्पत्तीनें स्वप्न दर्शनवृत्ति

1

आहे, त्या स्वप्ताचें स्वप्नशन्दानें कथन केछेछें दिसत असस्यामुळें त्या पुढीछ अन्तशन्दानें विशेषणाचीच उपपित्त छागते. (नाहीं पेक्षां अन्तशन्द न्यर्थ होतो तो होऊं नये म्हणून 'स्वप्नाचा अन्त—छय ष्यांत होतो तो स्वन्पान्त ' अशा न्युत्पत्तीनें सुपृक्षीचें प्रहण केछें असतां अन्तशन्दानें स्वप्नाची न्यावृत्ति होणेंच युक्त आहे. तस्मात् येथें सुष्ठप्तस्थान हाच स्वप्नान्तशन्दाचा अर्थ आहे, असा भावार्थ. या अर्थाछाच पुढीछ वाक्याचें आनुकूल्य दाखवितात—) 'एतस्मा अन्ताय धावति-'अशा रीतीनें श्रुति पुढें (कं. १९) सुपृप्तच दाखवीछ.

यदि पुनरेवमुच्यते स्वप्तान्ते रत्वा चरित्वैतावुभावन्तावनुसंचरित स्वप्तान्तं च बुद्धान्तं चेति दर्शनास्वप्तान्तायैवेत्यत्रापि दर्शनपृत्तिरेव स्वप्त उच्यत इति तथाऽवि न किचिहुण्यत्यसङ्गता हि सिपाधियिषिता सिध्यत्येव । यस्माज्ञागरिते दृष्ट्वैव पुण्यं च पापं च रत्वा चरित्वा च स्वप्तान्तमागतो न जागरितदोषेणानुगतो भवति ॥ १७ ॥

भाष्यार्थ—('अहा पण स्वम्नः त्तरान्दाचा स्वम या अर्थी प्रयोग दिसत असल्यामुळे येथेही स्वमान्तरान्दाने स्वम या अर्थाचेच प्रहण करावें,' असा दुसरा पक्ष उत्थापित करून त्याचा अंगीकार करितात—) पण यावर जर असे म्हणाळ की 'स्वमान्ते रत्वा चरित्वा एतावुभावन्ता-वनुसंचरित स्वमान्तं च बुद्धान्तं च 'असे पुढे म्हटळेळे दिसत असल्यामुळे 'स्वमान्तायेव ' येथेही दर्शनवृत्तिच स्वम सांगितळेळे आहे, तर तसा अर्थ केळा तरी काही दोष नाहीं. कारण येथे अन्संगता सिद्ध करावयाची आहे व ती तसा अर्थ केळा तरी सिद्ध होतेच. कारण जागरितांत पुण्यफळ व पापफळ पाहूनच रतीचा अन्मुमव घेऊन व विहार करून स्वमान्तास म्हणजे स्वमास प्राप्त झाळेळा

## तद्यथा महामत्स्य उमे कूले अनुसंचरित पूर्वं चापरं चैवमेवायं पुरुष एतावुभावन्तावनुसं-चरित स्वप्नान्तं च बुद्धान्तं च ॥ १८॥

अर्थ—स्याविषयीं दृष्टान्त—उयाप्रमाणें लोकिकांत फार मोठा मासा नदीच्या दोन्ही म्हणजे पूर्व व अपर तीरीं अनुक्रमानें संचार करतो त्याचप्रमाणें हा पुरुष या दोन्ही अन्तांत्न म्ह. स्वप्नान्त व बुद्धान्त यांतून अनुक्रमानें संचार करतो १८.

एवमयं पुरुष आत्मा स्वयं ज्योतिः कार्यकरणाविलक्षणस्तत्प्रयोज-काभ्यां कामकर्मभ्यां विलक्षणो यस्मादसङ्गो ह्ययं पुरुषोऽसङ्गत्वादित्य-यमर्थः स वा एष एतिस्मन्संप्रसाद इत्याद्याभिस्तिसृभिः कांण्डकाभिः प्रतिपादितः। तत्रासङ्गतैवाऽऽत्मनः कुतो यस्माज्जागरितात्स्वप्नं स्वप्नाच संप्रसादं संप्रसादाच पुनः स्वप्नं क्रमेण बुद्धान्तं जागरितं बुद्धान्ताच पुनः स्वप्नान्तमित्येवमनुक्रमसंचारेण स्थानत्रयस्य व्यतिरेकः साधितः॥

माध्यार्थ—(१५-१७ या कंडिकात्रयानें सिद्ध झालेल्या अर्था-चा अनुवाद करितात ) याप्रमाणें हा पुरुष आत्मा स्वयंज्योति, कार्य-करणांहून विलक्षण, शरीरेंद्रियांचे प्रयोजक अशा-काम व कर्म या दोघांहून विलक्षण, कारण 'असंगो ह्ययं पुरुषः' असंगत्वामुळें तो विलक्षण आहे, हा अर्थ 'स वा एष एतिस्मिन्तंप्रसादे०-' इत्यादि तीन कंडिकांनीं प्रतिपादिला आहे. (आत्मा तीन स्थानांमध्यें संचार करीत असल्या-मुळें असंगत्व हा हेतु असिद्ध आहे, अशी शंका घेतात-) पण प्रतिशा व हेतु यांतील हेतुभूत जी आत्म्याची असंगता तीच कोठें सिद्ध होत आहे ? ('मग काम व कर्म या प्रयोजकांसह दोन देहांहून विलक्षणता तर दूरच राहिली,' असा 'असंगता एव ' येथील एवशब्दाचा पुनः स्वप्नान्तास अशाप्रकारें अनुक्रमानें होणारा जो संचार सा संचारानें स्थानत्रयाचा व्यतिरेक सिद्ध केळा.

पूर्वमप्युपन्यस्तोऽयमर्थः स्वशे भूत्वेमं लोकमतिकामति मृत्यो रूपाणीति तं विस्तरेण प्रतिपाद्य केवलं दृष्टान्तमात्रमवशिष्टं तद्व-क्ष्यामीत्यारभते ॥

भाष्यार्थ — (असा आक्षेप केला असतां वरील हेतूच्या समर्थना-साठीं पुढील महामत्स्यवाक्य आहे, अशी एक या कंडिकेची या प्रक-रणाशीं संगति आहे, अशा अभिप्रायानें दुसरी संगति सांगतात —) आणि असंगत्व व कार्यकरणराहित्य ह्या अर्थाचा उपन्यास पूर्वीं 'स्वप्री भूत्वा इमं लोकमितक मित मृत्यो रूपाणि' (अ. ४ पृ. ६६) असा केला आहे. त्याचेंच विस्तारानें प्रतिपादन करून केवल दृष्टान्त अवशिष्ट राहिला होता तो भी सांगेन म्हणून श्रुति पुढील कंडिकेचा आरंभ करिते.

तत्त्रैतिस्मन्यथापद्शितेऽथें दृष्टान्तोऽयमुपादीयते यथा छोकें महामत्स्यो महाश्चासौ मत्स्यश्च नादेयेन स्नोतसाऽहार्य इत्यर्थः। स्नोतश्च विष्टम्भयति स्वच्छन्दचार्युभे कूछे नद्याः पूर्व चापरं चानु-क्रमेण संचरति। संचरत्रिप कूछद्वयं तन्मध्यवर्तिनोदकस्नोतोवेगेन न परवशिक्रियते। एवमेवायं पुरुष एतावुभा अन्ता अनुसंचरित । कौ तौ। स्वप्नान्तं च बुद्धान्तं च। दृष्टान्तप्रदर्शनफलं तु मृत्युरूपः कार्य-करणसंघातः सह तत्प्रयोजकाभ्यां कामकभभ्यामनात्मधर्मोऽयं चाऽऽरितस्माद्विलक्षण इति विस्तरतो व्याख्यातम् ॥ १८॥

भाष्यार्थ—' तत्-' त्या या वर प्रदर्शित केलेल्या अथीं हा दृष्टान्त घेतला जात आहे. 'यथा-' व्याप्रमाणें लोकांत ' महामस्य:-' मोठा असा मत्स्य, नदीच्या मोठ्या प्रवाहानें अहार्थ-अप्रकम्प्य-अतिशय 'उंमे कूछे-' नदीचें पूर्व व अपर म्हणजे अछीकडचें व पछीकडचें अशा दोन्ही तीरीं अनुक्रमानें संचार करतो. (त्याचें स्वच्छंदच।रित्वच प्रकट करितात—) तो त्या दोन्ही तीरीं जरी संचार करीत असछा तरी ह्या दोन तीरांच्या मध्यवर्ती असछेश्या उदकप्रवाहाच्या वेगानें परवश केछा जात नाहीं याच न्यायानें हा पुरुष या दोन्ही अन्तांमध्यें संचार करतो. ते दोन अन्त कोणते ! स्वमान्त व बुद्धान्त. [म्ह० स्वम व जागरित. या दृष्टान्तानें दार्ष्टान्तिकाछा काय छाम होता, तें सांगतात—] या दृष्टान्ताच्या प्रदर्शनाचें फळ तर—मृत्युक्तप कार्यकरणसंघात त्याचे प्रयोजक अशा काम कर्मांसह अनात्मधर्म आहे आणि हा आत्मा स्याहून विछक्षण आहे,हें असून त्याचें सविस्तर न्याख्यान केलें आहे! ८.

तद्यथाऽस्मिन्नाकाशे श्येनो वा सुपर्णी वा विपरिपत्य श्रान्तः स्इत्य पक्षौ संलया-यैव भ्रियत एवमेवायं पुरुष एतस्मा अन्ताय भावति यत्र सुप्तो न कंचन कामं कामयते न कंचन स्वमं पश्यति ॥ १९॥

अर्थ — त्याविषयी दृष्टान्त- ज्याप्रमाणे या आकाशांत फार मोठा पण मंद रयेन किंवा अति वेगवान् रयेन विहार करून श्रांत होते। व पंख पसरून आपल्या घरव्याकडेच जावयास निघतो त्याप्रमाणेंच हा आत्मा पुरुष या अन्ताला धावतो. ज्या अज्ञात ब्रह्मरूप अंतांत निजलेला तो कोणत्याही कामाची कामना करीत नाहीं व कोणतेंही स्वम पहात नाहीं १९.

अत्र च स्थानत्रयानुसंचारेण स्वयंश्योतिप आत्मनः कार्यकरणसं-घातव्यतिरिक्तस्य कामकर्मभ्यां विविक्ततेका । स्वते नार्यं संसारपर्यः यार्थ उक्तः । तत्र च जाप्रत्स्वप्रसुपुप्तस्थानानां त्रयाणां विश्वकीर्णक्ष उक्तो न पुर्जीकृत्यैकत्र दर्शितः ॥

भाष्यार्थ—(पुढील इयेनवाक्याला अवतरण देण्यासाठीं पूर्वोक्त अर्थाः चा अनुवाद—) पूर्व संदर्भामध्यें कार्यकरणसंघाताहून--शरीरेंद्रियसमूहाहून व्यतिरिक्त असलेख्या स्वयंज्योति आस्याची स्थानत्रयांतील अनुसंचार या हेत्वरून काम व कर्म यांहून विविक्तता—भिन्नता सांगितली. (प्रयोज्वांसह स्थूल-सूक्ष्म देहांशों आस्याचा वस्तुतः असंबंध आहे, असें ठरलें असतां काय निष्पनहोतें तें सांगतात—) तो आत्मा स्त्रतः संसार-धमेवान् नाहीं. तर याचें संसारित्व उपाधिनिमित्तच अविधाध्यारोपित आहे, हा समुदायार्थ—संक्षिप्तार्थ सांगितलाः (याप्रमाणें होऊन गेलेख्या अर्थाचा अनुवाद करून पुढील प्रंथाच्या व्याख्यानाची भूमिका रचनतात—) पण त्यांत जाप्रत्, स्वप्न व सुवृत्त या तीन स्थानांच्या संबंधिक्तानें विप्रकार्णेळ्प असाच तो सांगितला; सर्व विवक्षित विशेषणेळ्प असाच तो सांगितला; सर्व विवक्षित विशेषणे घेऊन एका वाक्यांत आत्मा दाखविला नाहीं.

यस्मान्जागरिते ससङ्गः समृत्युः सकार्यकरणसंघात उपलक्ष्यतेऽ-विद्यया । स्वप्ने तु कामसंयुक्तो मृत्युक्तपविनिर्मुक्त उपलभ्यते । सुषुते पुनर्बुद्धान्तमागतो बुद्धान्ताच सुषुप्ते संप्रसन्नोऽसङ्गो भवतीत्यसङ्गताऽः पि दृश्यते । एकवाक्यतया तूपसंहियमाणं फलं निस्यमुक्तबुद्ध-शुद्धस्वभावताऽस्य नैकत्र पुञ्जोक्तत्य पद्शितेति तत्प्रदर्शनाय कण्डि-काऽऽरभ्यते ॥

भाष्यार्थ—कारण आत्मा जागरितांत ससंग, समृत्यु, सकार्यकरण-संवात, (संग, मृत्यु व शरीरेंद्रियसमूह यांसहवर्तमान) असा अविद्येनं उपलक्षित होतो. स्वप्नांत तर कामसंयुक्त व मृत्युक्तपापासून विनिर्मुक्त असा उपलब्ध होतो.सुषुप्तांत तर जागरितस्थानास आलेला व जागरिता-

<sup>ु</sup> अगेपाधिक संसारित्वही खर्रे शामेल करने

पासून सुषुप्तांत संप्रसन्न झालेला तो असंग होतो, अशी असंगताही अनुभवात येते. [म्ह० सा अवस्थेंतही आत्मा अविद्येपासून सर्वथा निर्मुक्त होतो, असे दिसत नाहीं. ] पण पूर्व वाक्यांचें एकवाक्यतें उपसंहत केलें जाणारें फळ म्ह० याची नित्य-मुक्त बुद्ध-खुद्ध-स्वभावता एके ठिकाणीं गोळा करून प्रदर्शित केली नाहीं. ती प्रदर्शित करण्यासाठीं ही कंडिका आरंभिली जाते.

सुषुप्ते ह्येवंरूपताऽस्य वक्ष्यमाणा तद्वा अस्यैतद्विच्छन्दा अप-हतपाप्माऽभयं रूपमिति । यस्मादेवंरूपं विलक्षणं सुषुप्तं प्रविविक्षति । तत्कथमित्याह दृष्टान्तेनास्यार्थस्य प्रकटीभावो भवतीति तत्र दृष्टान्त उपादीयते ॥

भाष्यार्थ — (तर मग भारम्याचें नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्त-स्वरूप एकत्र गोळा करून कोठें प्रदर्शित केछें आहे ? तें सांगतात —) सुप्रसां-तच भारम्याची एवं रूपता 'तद्वा अस्य एतदतिष्छन्दा अपहतपाप्माऽ-भयं रूपं ' (कं. २१) तेंच या आत्म्याचें रूप कामरहित, धर्मा-धर्मशून्य व अविद्यावर्जित आहे, या वाक्यानें पुढें सांगितली जाणार आहे. ज्याअर्थीं सुष्रतांत असें आत्मरूप सांगितलें जाणार आहे व्याअर्थीं आत्मा अशा रूपाच्या म्ह० विलक्षण (कार्यकरणशून्य, अविद्या-काम-कर्मरहित) सुष्रतांत प्रवेश करण्याची इच्छा करतोः (दोन स्थानें सोझन सुपुतांत प्रवेश करण्याची इच्छा करतोः (दोन स्थानें सोझन सुपुतांत प्रवेश करण्याची इच्छा करतोः श असें जनक विचारतोः) तें कसें ? (स्वप्त व जागरित या दोन अवस्थांमध्यें दुःखाचा अनुभव येत असल्यामुळें व्यांना सोझन सुपुतांस प्राप्त होतीः, असें ) पुढील श्रुति सांगतेः पण दृष्टान्तानें या अर्थाची प्रकटीभाव होईल म्हणून अगोदर त्याविषयीं दृष्टान्त वेतला जातोः

तद्यथाऽस्मित्राकाशे भौतिके दयेनो वा सुपर्णे वा । सुपर्णशब्देन क्षिपः दयेन उच्यते । यथाऽऽकाशेऽस्मिन्विद्दत्य विपरिपत्य श्रान्तो नानापरिपतनस्रक्षणेन कर्मणा परिखिन्नः संदृत्य पक्षौ संगमस्य संप्रसार्य पश्चौ सम्यग्लीयतेऽस्मिन्निति संलयो नीडो नीडायैव प्रियते स्वात्मनैव धार्यते स्वयमेव । यथाऽयं दृष्टान्त एवमेवायं पुरुष एतस्मा एतस्मै अन्ताय धावति ॥

भाष्यार्थ--'तत्-' त्या सुपुत्तप्राप्तिरूप भर्थाविषयी दृष्टान्त'यथा-' ज्याप्रमाणें 'अस्मिन् आकाशे-' या भौतिक आकाशांत र्येने
किंवा सुपर्ण, सुपर्णशब्दानें त्वरित र्येन-ससाणा-सांगितळा जातो. तो
जसा या आकाशांत 'विपरिपत्य-' विहार करून 'आन्तः-' नानाप्रकारचीं परिपतनें--उड्डाणें, याच कर्मानें अतिशय खिन झाळेळा असा
'संहत्य पक्षी-' दोन्हीं पंखांना संगमयुक्त करून म्ह० पंख चांगळे
पसरून 'संळ्याय एव-' ज्यांत चांगस्या प्रकारें छीन होता तो संळ्यनीड-घरटें, त्या घरव्यासच 'श्रियते ' स्वात्म्याकडूनच धारण करविला
जातो-स्वतःच--आपाआप-सहज घरव्याकडे निवतो, जसा हा दृष्टाम्त
आहे 'एवमेवायं पुरुषः-' त्याप्रमाणेंच हा पुरुष 'एतस्मा अन्ताय-' या
अन्तास-स्वप्त व जागरित यांच्या अवसानभूत अंतास म्ह० अञ्चात नक्षास
धावतो; त्या अन्ताकडे धावतो.

अन्तशन्दवाच्यस्य विशेषगं यत्र यस्मिननते सुप्तो न कंचन न कंचिदपि कामं कामयते । तथा न कंचन स्वमं पश्यति । न कंचन काममिति स्वमबुद्धान्तयोरविशेषण सर्वः कामः प्रतिषिध्यते कंचने-त्यविशेषिताभिधानात् । तथा न कंचन स्वप्रमिति ॥

भाष्यार्थ — अन्तराब्दाचा अर्थ असे जे अज्ञात ब्रह्म त्याचे विशेषण -' यत्र-' ज्या अंतामध्यें ' सुप्तः-' निजकेळा — ळीन झाळेळा हा आत्मा ' न कंचन कामं कामयते-' कोणत्याही कामाची कामना करीत नाहीं, त्याचप्रमाणें ' न कंचन स्वमं पश्यति-' कोणतेंही — एकादेंही - स्वम पहात नाहीं; ' न कंचन कामं ' याने स्वम व जागरित या दोन्ही

१ रगेन म्ह० ज्याचे शरीर फार मोठें आहे, व बेग मंद आहे आणि सुवर्ण म्ह० शरीर अलप व बेग मोठा आहे.

अवस्थांमध्यें एकसारखाच (कोणस्याही प्रकारचा विशेष न ठेवतां) सर्व कामाचा प्रतिषेध केळा जातो. कारण श्रुतींत ' कंचन ' असे अविशेषित कथन आहे. त्याचप्रमाणें ' न कंचन स्वप्नं ' या वाक्यानें (स्वप्न व जागरित या दोन्हींमध्यें अविशेषतः सर्वदर्शनाचा निषेध केळा जात आहे, असा शेष ळावावा).

जागरितेऽपि यद्दर्शनं तद्पि स्वमं मन्यते श्रुतिरत आह न कंचन स्वमं पर्यतीति। तथा च श्रुत्यन्तरम् " तस्य त्रय आवसथास्त्रयः स्वप्नाः" इति । यथा दृष्टान्ते पश्चिणः परिपतनजश्रमापनुत्तये स्वनीडोपसपेण-मेवं जामत्स्वप्नयोः कार्यकरणसंयोगजित्रयाफिछैः संयुज्यमानस्य पश्चि-णः परिपतनज इव श्रमो भवति तच्छ्मापनुत्तये स्वात्मनो नीडमाय-तनं सर्वसंसारधर्मविछक्षणं सर्विक्रयाकारकफछायामश्चन्यं स्वयमात्मा-नं प्रविश्वति ॥ १९॥

भाष्यार्थ—(कांही स्वम पहात नाहीं, असें श्रुतीत म्हटलें आहे. तेन्हां त्यावरून जाप्रहर्शनाचा निषेध कसा सिद्ध होतो ! तें सांगतात-) जागरितांतील्ही जें दर्शन तेंही स्वम आहे, असें श्रुति मानते; (पण श्रुतीचा हा अभिप्राय कशावरून कळला, तें सांगतात-) म्हणूनच 'न कंचन स्वमं पश्यित ' असें ती म्हणते. (त्याविषयीं प्रमाण—) 'तस्य त्रय आवस्थाः त्रयः स्वप्ताः' (त्र. वि. गं. र. माला रत्न २ रें पृ. १२५) त्या जीवाचे तीन आवस्थ व तीन स्वम आहेत, अशी याभिषयीं दुसरी श्रुति आहे. (आतां दृष्टान्त व दार्ष्टान्तिक यांतील विवक्षित अंश दाखवितात—) ज्याप्रमाणें दृष्टान्तांत पक्षी परिपतनामुळें उत्पन्न शालेल्या श्रमाचा अपनय करण्याकरितां आपक्या घरटयाकडे जातो त्याप्रमाणें जामत् व स्वम या दोन अवस्थांमध्यें कार्यकरणसंयोगजन्य क्रियाफलांनीं संयुक्त होणाऱ्या क्षेत्रज्ञाला, पक्ष्याला जसा परिपतनामुळें—उडल्यामुळें त्याप्रमाणें, श्रम होते।. त्या श्रमाच्या निरसनार्थ स्वात्म्याचें

नीड-आयतन-स्थान सर्वसंसारधर्मिवलक्षण म्ह० सर्व किया-कारक-फलविस्तार यांनीं शून्य अशा आल्यामध्यें तो स्वयं प्रवेश करतो १९.

ता वा अस्यैता हिता नाम नाड्यो यथा केशः सहस्रधा भिन्नस्तावताऽणिमा तिष्ठ-नित शुक्कस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णा॥

अर्थ—या शिरःपाण्यादिमान्—देहरूप पुरुषाच्या त्या या 'हिता ' या नांवाच्या नाड्या ज्याप्रमाणें सहस्रधा तोडळेळा केंस त्याप्रमाणें तेषढ्या अणुत्वानें—तेवढ्या सूक्ष्म प्रमाणानें ( शरीरांत पसरळेल्या अशा) राहतात. त्या शुभ्र, निळा, पिंगट, हिरवा, ळाळ या रंगाच्या रसानें भरळेल्या असतात.

> अथ यत्रैनं झन्तीव जिनन्तीव हस्तीव वि-च्छाययति गर्तमिव पतित यदेव जाग्रद्भयं परयति तदत्राविद्यया मन्यतेऽथ यत्र देव इव राजेवाहमेवेद सर्वोऽस्मीति मन्यते सोऽस्य परमो लोकः ॥ २०॥

अर्थ—वस्तुस्थिति अशी असतां ज्यावेळी शत्रु किंवा चोर येऊन महा जणुं काय मारीत आहेत, जणुं काय वश करीत आहेत, जणु काय हत्ती पळवीत आहे, गर्तेमध्यें जणुकाय तो पडत आहे, असें पाहतो; फार कथ्य पण जें जाप्रदवस्थेंत भय पाहतो तेंच येथे अवि-धेनें मानतो. पण तेंच, ज्यावेळी स्वतः देवसा होतो, राजासा होतो; (तेंब्हां अविधेचा अपकर्ष व विधेचा उत्कर्ष होत आहे असें जाणावें। स्याचप्रमाणें जेंब्हां आविधेचा अत्यंत क्षय होऊन विधेचा चांगळा उद्भव होता तेव्हां जाग्रदासनेनेंच ) मीच हैं, व सर्व आहें, असें ता स्वप्ना-तही मानतो; हा सर्वात्मभाव हा याचा परम छोक आहे २०.

यद्यस्यायं स्वभावः सर्वसंसारधर्मशुन्यता परोपाधिनिमित्तं चास्य संसारधर्मित्वम् । यत्रिमित्तं चास्य परोपाधिकृतं संसारधर्मित्वं सा चाविद्या । तस्या अविद्यायाः किं स्वाभाविकत्वमाह्योस्वित्कामकर्मादिः वदागन्तुकत्वम् । यदि चाऽऽगन्तुकत्वं ततो विमोक्ष उपपद्यते । तस्या-श्वाऽऽगन्तुकत्वे कोपपत्तिः कयं वा नाऽऽत्मधर्मोऽविद्यति । सर्वानर्थः बीजभूत,या अविद्यायाः संतत्त्वावधारणार्थं परा कण्डिकाऽऽरभ्यते ॥ भाष्यार्थ — ( वरील स्थेनवाक्याने आत्म्याचे सुप्रतितिल रूप सां-गितळें. आतां नाडीखंडाचा संबंध सांगण्यासाठीं प्रश्न कारितात—) सर्वतंसारधर्मश्रून्यता हा जा या आत्याचा स्त्रभात आहे व याचे संसारधर्मित्व-संसारधर्मवत्त्व परोपाधिनिमित्त [ म्ह० आत्म्याहून पर असून व्याची ःपाधि होणारी जी बुद्धि वैगेरे त्यामुळें] आहे, तर (पण आत्पा असंग असल्यामुळें स्वतः त्याचा बुद्धयादिकांशीं संबंध संभवत नाहीं, असे समज्न भाष्यकार म्हणतात-) जिच्यामुळें या आत्म्याला परोपाधिकृत संसारवर्भित्व आहे ती अविद्या होय. ( याप्रमाणें सिद्धा-न्ताचा अभिप्राय सांगून पूर्वपक्ष करितात-) ' अहो पण त्या अविदेखा स्वाभाविकत्व आहे की काम-कमीदिकांप्रमाणे आगंतुकत्व-अस्वाभाविकत्व आहे-? जर आगंतुकःव असेल तर मोक्ष उपपन होतो. (तरच मोक्ष संभवतो ) पण अविद्या आगंतुक आहे, याविषयी काय उपपत्ति-कुक्ति आहे ? त्याचप्रमाणें अविद्या हा आत्मधेर्म कसा नव्हे ? ? ( अशी आ-शंका येत असल्यामुळें ) सर्व अनर्थींच्या बीजभूत अविदेवें स्वरूप निश्चित करण्यासाठी पुढील कंडिका आरंभिली जात आहे.

ता वा अस्य शिरःपाण्यादि अक्षणस्य पुरुषस्यैता हिता नाम नाड्यो यथा केशः सहस्रधा भिन्नस्तावता तावत्परिमाणेनााणिम्राऽणु-

<sup>🤋</sup> अविद्या आत्म्याचा स्वभाव नस्रला तरी धर्म असण्याला कोणती हरकत आहर्र

त्वेन तिष्ठन्ति । ताश्च ग्रुक्तस्य रसस्य नीलस्य पिङ्गलस्य हरितस्य लोहितस्य पूर्णा एतैः ग्रुक्तत्वादिभी रसविशेषैः पूर्णा इत्यर्थः । एते च रसानां वर्णविशेषा वातिपित्तश्लेष्मणामितरेतरसंयोगवैपम्यविशेषाद्विचि-त्रा बहवश्च भवन्ति ॥

भाष्यार्थ- 'ता वा अस्य एता हिता नाम नाड्यः-' या शिरःपा-ण्यादिलक्षण-मस्तक हात इत्यादि अवयवविशिष्ट-पुरुषाच्या स्याच या ' हिता 'नांवाच्या माडचा ' यथा केशः सहस्रधा भिनः-' उयाप्रमाणें सहस्रधा तोडळेळा केंस ( अतिसूक्ष्म होतो ) त्याप्रमाणें ' सावता अ-णिम्ना तिष्टन्ति । तेवढ्या अणुलाने -त्या सहस्रधा तोडलेस्या-कापले-ल्या केंसाच्या प्रमाणा एम्रट्या अणुप्रमानें राहतात. ' शुक्रस्य०-' त्या शुभ्र रसाच्या, नीळ-काळण-रसाच्या, भिगट रसाच्या, हिरव्या रसा-च्या, छाछ रसाच्या पूर्ण असतात; त्या या शुश्रादि निरानिराळ्या रसा-नीं भरछेल्या असतात, असा याचा भावार्थ. हे रसांचे विशेष वर्ण ( निरानिराळे रंग ) आहेत. (' अहो 'ण अन्तरसाला अशा विशेष वर्णीची प्राप्ति कशी होते ? 'अशी आंशंका चेऊन सांगतात-) वात, वित्त व कफ यांच्या परस्पर संयोगाच्या विशेष प्रकारच्या वैषम्यामुळें ते वर्णविशेष विचित्र व पुष्कळ होतात. ( खालेस्या अन्नाचा परिणाम-विशेष वाताचें बाहुरप झाले असतां निळा होतो, वित्ताचें आधिक्य शास्यास पिंगद होतो, कफाचें आधिक्य झाल्यास शुक्र होता, पित्ताचें अस्पत्व झाल्या-स हिरवा होतो व त्या तिन्ही धातूंचे साम्य असल्यास रक्तवर्ण होतो. याप्रमाणें त्या वात-पित्त-कफांच्या परस्परसंयोगवैत्रम्यामुळें ते अन्नरस विचित्र व अनेक होतात. त्या तसस्या रसांनी व्याप्त झाळेख्या नाड्यांचाही तसाच वर्ण होतो. कारण सुश्रूतांत '' भरुणाः शिरा वातवहा नीलाः पितवहाः शिराः। असृग्वहास्तु रोहिण्यो गौर्यः केष्मवहाः शिराः॥" असे म्हटलें आहे.)

तास्ववंविधासु नाडीषु सूक्ष्मासु वालावसहस्रभेदपरिमाणासु शुक्का दिरसपूर्णासु सकलदेहन्यापिनीषु सप्तदशकं लिङ्गं वर्तते । तदाश्रिताः सर्वा वासना उच्चावचसंसारधर्मानुभवजनिताः । तिल्लङ्गं वासनाश्रयं सूक्ष्मत्वात्त्वच्छं स्फटिकमणिकल्पं नाडीगतरसोपाधिसंसर्गवशाद्धर्मी-धर्मपेरितोद्भूतवृत्तिविशेषं स्नीरथहस्त्याद्याकारविशेषेर्वासनााभिः प्रत्य-वभासते ॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणे नाड्यांच्या स्वरूपाचे वर्णन करून जागरितांत लिंगशरीराची वृत्ति दाखिवतात—) त्या अशा प्रकारच्या म्हणजे
सूक्ष्म-केंसाच्या अप्राचा सहस्रधा भेद—विभाग केला असता त्यांतील एकेका
भेदाचे जें परिमाण असते त्या परिमाणाच्या, शुक्लादिवर्णाच्या अत्ररसानें
पूर्ण असलेल्या व सक्ल देहाला व्यापणाच्या नाड्यांमध्यें पांच भूतें,
दहा इंद्रियें, प्राण व अन्तःकरण अशा सतरा अश्यवांनीं विशिष्ट असलेलें
लिंगशरीर राहतें. उच-नीच संसारधर्माच्या अनुभवामुळें उत्पन्न झालेस्था सर्व वासना त्या लिंगाच्या आश्रयानें राहिलेल्या असतात. ( याप्रमाणें जागरितांत लिंगशरीराची स्थिति सांगून स्वप्नांत त्याची स्थिति
सांगतात—) सूक्ष्मत्वामुळें स्फाटिक मण्यासारखें स्वच्छ, नाड्यांतील रसरूप उपाधीच्या संसर्गामुळें ज्यांत धर्माधर्मांनीं प्रेरणा केल्या कारणानें
विशेष वृत्ति उद्भूत झाली आहे असे तें वासनाश्रयभूत लिंगशरीर
वासनांमुळें स्थां, रथ, हत्ती इत्यादि विशेष आकारांनीं भासतें. ( लिंगशरीराचाच त्या त्या आकारांनीं प्रत्यवभास होतां )

अथैवं सित यत्र यिस्मिन्काले केचन शत्रवोऽन्ये वा तस्करा मामागत्य व्रन्तीति मृषेव वासनानिभित्तः प्रत्ययोऽविद्याख्यो जायते तदेतदुच्यत एनं स्वप्नदृशं व्रन्तीवेति । तथा जिनन्तीव वशीकुर्वन्तीव । न केचन व्रन्ति नापि वशिकुर्वन्ति केवलं त्वविद्यावासनोद्भवनिभित्तं भ्रान्तिमात्रम् । तथा हस्तीवैनं विच्छाययित विच्छादयित विद्रावयिति धावयतिवेसर्थः । गर्वभित्र पतित गर्तं जीर्णकूपादिकभिव पतन्तमात्मा- नमुपलक्षयति । तादशी ह्यस्य मृषा वासनोद्भवत्यत्यन्तनिकष्टाऽधर्मी-द्भासितान्तःकरणवृत्त्याश्रया दुःखरूपत्वात् ॥

भाष्यार्थ-( याप्रमाणें विवक्षित असळेळी स्वप्नस्थिति सांगून श्रुतींतील अक्षरांची योजना करितात-) ' अथ ' असे असर्ता ' यत्र-' ज्यावेळी कोणी शत्रु किंवा तस्करादि दुसरे येऊन मला जणु काय मारीत आहेत, असा खोटाच वासनानिमित्त अविद्यास्य प्रअय उत्पन्न होतो. तेंच श्रुतीकडून सांगितळें जात आहे. ' एनं-' या स्वप्नद्रष्ट्याळा ' प्रन्ति इव-' जणु काय मारतात. त्याचप्रमाणें ' जिनन्ति इव-' जणु काय वश करून घेतात. ( श्रुतीतील इवशब्दाचा अर्थ सांगतात-) वस्तुतः कोणी येऊन मारीत नाहींत व वश करीत नाहींत. केवळ भविद्यावासनोद्भव झाल्यामुळें श्रांतीनें तसें भासतें. ' हस्तीव विच्छा-ययति-' त्याचप्रमाणें हत्ती याळा जणु काय धावविंतो ( हत्ती आपस्या मार्गे लागला आहे, असे समजून हा धांवत सुटतो, असा भावार्थ.) ' गर्तमिव पतति-' जणुं काय गर्तात-जुन्या कूपादिकांत आपण पडत आहों, असे पाहतो. ( अशा प्रतीतीचें कारण-) कारण तशा प्रकारची त्याची मिथ्या वासना उद्भृत होते. ती दुःखरूप असन्यामुळें अत्यंत निक्कष्ट व अधमीनें उद्गासित-प्रकाशित झाळेल्या अन्तःकरणवृत्तीचा भाश्रय केलेली असते. ( गर्तपतन।दिकांमुळें दुःख होतें. म्हणून त्या प्रतीतीला कारण होणारी वासना अधर्माप सून उत्पन्न झाली आहे, असे अनुमान होतें. )

किंबहुना यदेव जामद्भयं परयति हस्त्यादिलक्षणं तदेव भय-रूपमत्रास्मिन्स्वप्ने विनेव हस्त्यादिरूपं भयमविद्यावासनया मृषेवोद्भू-तया मन्यते ॥

भाष्यार्थ--('यदेव जाग्रद्भयं०' इत्यादि श्रुतीचा भर्थ-) फार काय सांगावें पण जें जामदवस्थेंत हत्ती, वाघ, इत्यादि रूप भय पाहतो

१ असा प्रत्यय जेन्द्रां उत्पन्न होतो तेन्हां हें स्वप्रदर्शन आहे, असे जाणावें.

'तदेव-' तेंच भयरूपे 'अत्र-' या स्त्रप्तांत हत्ती, वीघ, इत्यादिरूप भयावाचूनच उद्भूत झाछेश्या अविद्यावासनेनें खोटेंच मानतो. (खरो-खर हत्ती, वाघ इत्यादि स्वप्नांत जरी नसके तरी अविद्यावासनेनें ते खोटेच भासतात.)

अथ पुनर्यत्राविद्याऽपक्रष्यमाणा विद्या चोत्क्रष्यमाणा किंविपया किंछक्षणा चेत्युच्यते । अथ पुनर्यत्र यास्मिन्काले देव इव स्वयं भवति । देवताविषया विद्या यदोद्भृता जागरितकाले तदोद्भृतया वासनया देविमवाऽऽत्मानं मन्यते स्वप्नेऽपि तदुच्यते । देव इव राजेव राष्यस्थोऽभिषिक्तः स्वप्नेऽपि राजाऽहामिति मन्यते राजवासनावा-सितः । एवमत्यन्तप्रक्षीयमाणाऽविद्योद्भृता च विद्या सर्वात्मविषया यदा तदा स्वप्नेऽपि तद्भावभावितोऽहमेवेदं सर्वेऽस्मीति मन्यते ।।

भाष्यार्थ——('अथ यत्र देवः ०-' इसादि श्रुतीचें ताल्पर्थ—) पण पुनः जेव्हां अविधेचा अपकर्ष होऊं लागून विधेचा उत्कर्ष होता (तेव्हां तिचें फळ काय तें सांगतों—) त्याचप्रमाणें त्या उत्कर्ष पावणाऱ्या विधेचा विषय व स्वरूप काय आहे, तेंही सांगितळें जातें. 'अथ-' पुनः 'यत्र-' ज्यावेळीं तो स्वतः 'देव इव-' देवसा होतो, जागरितकाळीं जेव्हां देवताविषयें विधा उद्भूत झाळेळी असते तेव्हां तो त्या उद्भूत वासनेनें भापल्याळा देवसें मानतो; स्वप्नांतही तेंच सांगितळें जातें—'देव इव-' देवसा, 'राजा इव ' जाप्रदवस्थेत अभिपिक्त, राज्यावर स्थित अस-ळेळा स्वप्नांतही त्या राजाविषयीं स्या वासनेनें वासित झाळेळा तो मी राजा आहें, असें मानतो. याच न्यायानें [ म्ह० वर अविधा श्लीण होऊं लागळी असतां जसें विधेचें कार्य सांगितळें त्याचप्रमाणें ] जेव्हां अविधा अत्यंत श्लीण होत चाळळी असून सर्वात्मविपय विधा उद्भूत होते तेव्हां स्वप्नांतही त्या भावनेनें भावनावान झाळेळा पुरुष 'अहमेव

ज्यामुळ मय निरूपित होते ते भयकारण-भयार्थ निमित्त, असा याचा अथ.
 चेथे विद्या म्ह० उपासना ३ जागिरितांत.

इदं-' हें चैतन्य मीच आहें, चिन्मात्राहून मिन्न कांहीं नाहीं, तस्मात् मी सर्व-पूर्ण आहें, असे मानतो.

स यः सर्वात्मभावः सोऽस्याऽऽत्मनः परमो छोकः परम आत्म-भावः स्वाभाविकः । यतु सर्वात्मभावाद्वीग्वालाममात्रमप्यन्यत्वेन दृश्यते नाह्मस्मीति तदवस्थाऽविद्या । तयाऽविद्यया ये प्रत्युपस्थापिता अनात्मभावा लोकास्तेऽपरमाः स्थावरान्तास्तान्संव्यवहारविषयाल्लो-कानपेक्ष्यायं सर्वात्मभावः समस्तोऽनन्तरोऽबाद्यः सोऽस्य परमो छोकः । तस्मादपक्रव्यमाणायामविद्यायां विद्यायां च काष्टां गतायां सर्वात्मभावो मोक्षः । यथा स्वयंज्योतिष्टं स्वमे प्रत्यक्षत उपलभ्यते तद्द-द्विद्याफलमुपलभ्यत इत्यर्थः ॥

भाष्यार्थ--हा जो सर्वात्मभाव तो या आत्म्याचा परम लोक बाहे. परम-स्वाभाविक बात्मभाव. (या सर्वात्मभावाच्या परमत्वाचे उप-पादन करितात ) पण जें या सर्वातमभावास्या पूर्वी बाळाग्रमात्र ही--अस्य-ल्पही अन्यत्वानें -हें मी नब्हे-अशा रीतीनें पाहिछें जातें ती अविदाच अव-स्थित आहे.(बरील सर्वात्मभाव पूर्णपर्णे प्र त होईपर्यंत अव्यरपदी भेदभाव जरी भासका तरी त्याच कारणानें ती अविद्याच अवस्थित आहे, असें जाणावें. तिर्चे कार्ये दाखितात-) स्या अविदेनें प्रत्युपस्थापित प्राप्त करून दिछेळे जे अनात्मभाव ते सर्व स्थावरभावापर्यंतचे छोक अपरम भाहेत. त्या व्यवहाराचा विषय होणाऱ्या छोकांच्या अपेक्षेने हा सर्वात्मभाव समस्त पूर्ण, अनन्तर-एकरस, अवाद्य-प्रत्यक्, आहे. हा अशा प्रकारचा जो लोक तो या आस्याच्या पूर्वीक लोकांच्या अपेक्षेनें परम आहे. (आता या वाक्यार्थाचा उपसंहार करितात-) तस्मात् अविद्येचा अपकर्ष झाळा असतां व विद्या पराकाष्ट्रेळा पोचळी असतां सर्वात्मभाव रूढ होणें हाच मोक्ष (-विदाफ्क प्रसक्षत: उपलब्ध होतो असा पुढें संबंध. मोक्षाचें प्रसक्षाव दृष्टान्ताने स्पष्ट करितात -) ज्याप्रमाणें स्वप्नात स्वयंज्योतिष्ट्व प्रसक्षतः उपरुच्च होते त्याप्रमाणें मोक्ष हें विद्याफल प्रसक्षतः उपलब्ध होतें, असा भावार्थ.

तथाऽविद्यायामप्युत्कृष्यमाणायां तिरोधीयमानायां च विद्यायाम-विद्यायाः फलं प्रत्यक्षत एवोपलभ्यतेऽथ झन्तीव जिनन्तीवेति । ते एते विद्याविद्याकार्ये सर्वात्मभावः परिच्छिन्नात्मभावश्च ॥

भाष्यार्थ — (विद्याप्तलाप्रमाणें अविद्याप्तलहीं स्वप्नांत प्रत्यक्ष आहे, असे जें वर म्हटलें होतें त्याचा अनुवाद करितात —) त्याचप्रमाणें अविद्येचा उत्कर्ष होऊं लागून विद्येचें तिरोधान - लेप — अपकर्ष झाला असतां 'अथ यत्रैनं प्रन्तीव जिनन्तीव' इत्यादि (पृ. १६०) अविद्येचें प्तल प्रत्यक्षतःच उपलब्ध होतें. (याप्रमाणें सांगितलेल्या विद्याप्तलाचां व अविद्याप्तलाचा उपसंहार करितात —) सर्वात्मभाव व परिष्टिज आत्मभाव हीं क्रमानें विद्या व अविद्या यांचीं कार्ये आहेत.

विद्यया शुद्धया सर्वातमा भवति । अविद्यया चासर्वो भवति । अन्यतः कुतिश्चित्प्रविभक्तो भवति । यतः प्रविभक्तो भवति तेन विरुद्धत्वाद्धन्यते जीयते विच्छाद्यते च । असर्वविषयत्वे च भिन्नत्वादेतद्भवति । समस्तस्तु सन्कृतो भिद्यते येन विरुध्येत विरोधामावे केन हन्यते जीयते विच्छाद्यते च ॥

भाष्यार्थ—(वरील दोन फलांचा विभाग करितात—) शुद्ध विद्येने सर्वात्मा होतो; व अविद्येने असर्व होतो. दुसऱ्या कोणत्याही पदार्थी-पासून अगर्दी विभक्त होतो. ध्याच्यापासून प्रविभक्त होतो त्याच्याशी विरुद्ध होतो -विरोध करतो. विरुद्धत्वामुळेंच मारला जातो, वश केला जातो, व धाविला जातो. (अविद्याकार्याचें निगमन—) असर्व-विषयत्वामच्यें भिन्नत्वामुळें हें सर्व होतें. (अविद्येला परिष्टिन्नफलत्व जर असेल तर त्याला भिन्नत्व असल्यामुळेंच पूर्वोक्त विरोधादि सर्व दुर्वार होतें, असा भावार्थ. विद्याफलाचा उपसंहार करितात—) पण समस्त—पूर्ण शाल्यावर कोणापासून भेद पावणार कीं, ज्याच्याशीं विरोध करिल ? आणि विरोधच जर नाहीं तर कोणाकहून मारला जाणार, वश केला जाणार व पळविला जाणार ?

अत इदमविद्यायाः सतत्त्वमुक्तं भवति । सर्वात्मानं सन्तमसर्वा-त्मत्वेन प्राह्यति । आत्मनोऽन्यद्वस्त्वन्तरमविद्यमानं प्रत्युपस्थापयति । आत्मानमसर्वमापादयति । ततस्तद्विषयः कामो भवति । यतो भिद्यते । कामतः क्रियामुपादत्ते । ततः फछम् । तदेतदुक्तम् । वक्ष्यमाणं चयत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरं पर्ययतिसादि ॥

भाष्यार्थ—('अहोपण तुन्ही अविद्यंचें स्त्ररूप निरूपण करावपास आरंम केला होता. पण तें तर अद्यापि केलेंच नाहीं,' असें कोणी महणेल महणून सांगतात—) कार्यवशात वर सांगितलेख्या अविदेखा कार्योवहरून हें अविद्येचें स्वरूप सांगितलें आहे, असें होतें. (हें म्हणजे काय तेंच सांगतात—)अविद्या सर्वात्मा असलेल्याचें असर्वात्मत्वानें प्रहण करविते, आत्माहून निराळी नसलेलींच वस्तु पुढें उपस्थापित करते, आत्माला असर्व-परिच्छिन करते. (दुसरी वस्तु पुढें उपस्थित झाली म्हणजे) त्यानंतर त्याविषयीं कामना होते. कामना झाल्यामुळेंच पुरुष त्या कामित पदार्थाहून भिन्न होतो. कामामुळें कियचें प्रहण करतो. कियमुळें तिचें पळ मिळतें. (त्या पळाचा भोग देत असतांना त्याविषयींची आसत्ते वादून पुनः किया करतो. यात्रमाणें संसार अविध्छिन मुक्त होतो व तो सम्यग्जान होईपर्यंत राहतो. अर्थात् मिथ्या ज्ञानाचें कारण, भेदानुभवाचें आदिकारण अविद्या आहे) ही गोष्ट येथें सांगितळी आहे, व तीच पुढें 'यत्र हि देतिमत्र भवित तिदेतर इतरं पश्यितः' ज्यावेळीं देतेंसे होतें तेव्हां इतर इतरास पाहती इत्यादि सांगितळी आहे.

इदमविद्यायाः सतत्वं सह कार्येण प्रदर्शितम् । विद्यायाश्च कार्यं सर्वात्मभावः प्रदर्शितोऽविद्याया विपर्ययेण । सा चाविद्या नाऽऽत्मनः स्वाभाविको धर्मो यस्माद्विद्यायामुत्कुष्यमाणायां स्वयमपचीयमाना सत्ती काष्ठां गतायां विद्यायां परिनिष्ठिते सर्वोत्मभावे सर्वोत्मना निवर्तते रञ्जामिव सर्पज्ञानं रञ्जानिश्चये । तज्ञोक्तं यत्र स्वस्य सर्वमान्तेने मृत्तत्केन कं पद्यदिसादि । तस्मानाऽऽत्मधर्मोऽविद्या । न हि

स्वाभाविकस्योच्छित्तः कदाचिद्य्युपपद्यते सवितुरिवौष्ण्यप्रकाशयोः । तस्मात्तस्या मोक्ष उपपद्यते ॥ २०॥

भाष्यार्थ-( अविद्या हा आत्म्याचा स्वभाव आहे कीं नाहीं असा विचार केला असतां निर्णय काय झाला, असे कोणी विचारील म्हणून गतार्थाचा अनुवाद कारितात-)हें अविधेचें स्वरूप कार्यासह प्रदर्शित केलें. (भविद्येला परिच्छिन्नफलल आहे) त्या भविद्याफलाच्या वैपरीत्याने-उलट विद्येचें कार्य-फल-सर्वात्मभाव प्रदर्शित केला (आतां निर्णात अर्थ सांग-तात-)ती अविद्या हा आस्पाचा स्वामाविक धर्म नव्हे.कारण विद्येचा उत्कर्ष हों के छाग्छा असतां अविद्या स्त्रतः उत्तरोत्तर क्षीण होत्साती विद्या पराकाष्ट्रेस जाऊन पोचली असतां व सर्वा मभाव अत्यंत रूढ झाला असतां 'ही रज्ज आहे ' असा निश्चय होतांच रज्जूच्या ठिकाणीं भास-ढेला सर्प जसा निवृत्त होतो त्याप्रमाणें ती सर्वरूपानें-निःशेष निवृत्त होते. ( ज्ञान झालें असतां अविदेची निवृत्ति होते, याविषयीं पुढील वाक्याचें प्रमाण देतात--) हेंच ' यत्रै त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पर्येत्' इत्यादि वाक्यांत सांगितळें आहे. (यास्तव अविद्या हा आस्याचा स्वभाव नव्हे. कारण तो निवृत्त होण्यास योग्य-निवर्स आहे. रज्जस-पीप्रमाणें, असे सांगतात -) तस्मात् अविद्या हा आत्मधर्म नन्हे. ( ती निवर्स असली तरी आत्मस्वभाव आहे, असे म्हणण्यास कोणती हरकत भाहे ! उत्तर-) सूर्याच्या उष्णतेत्रमाणें व प्रकाशाप्रमाणें स्वाभाविक धर्माचा उच्छेद केव्हांही संभवत नाहीं. तस्मात्-म्ह० अविद्या स्वाभाविक नसल्यामुळें-तिच्यापासून मोक्ष होणें योग्य भाहे. मोक्ष उपपन्न होतो. २०.

## तद्वा अस्यैतदितिच्छन्दा अपहतपाप्माभयः रूपम् । तद्यथा प्रियया स्त्रिया संपरिष्वक्तो न

९ जेव्हां बाला सर्वे आत्माच झाँलें तेव्हां हा कोणत्या साधनार्ने कोणाला पाहणार १

बाह्यं किंचन वेद नाऽऽन्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राज्ञेनाऽऽत्मना संपरिष्वक्तो न बाह्यं किंचन वेद नाऽऽन्तरं तद्या अस्येतदाप्तकाममात्म-काममकाम एक्षप शोकान्तरम् ॥ २०॥

अर्थ—तेंच हें याचें रूप कामरहित,धर्माधर्मरहित,भयकारण जी अवि-धा तिनें विरहित असें आहे. (सुषुप्तींत चैतन्यज्योतिःस्त्रभाव आसा जर असतो तर आपल्याला व दुसन्याला जाणत को नाहीं, तें दल्लान्तपूर्वक सांगतात—) व्यवहारांत ज्याप्रमाणें इष्ट भार्येकडून आलिंगन दिला गेले-ला पुरुष आपल्याहून अन्य—बाह्य पदार्थास किंवा स्वतःलाही जाणत नाहीं त्याचप्रमाणें प्राज्ञ आस्याकडून आलिंगिलेला—एकरूप झालेला हा पुरुष इतर अनात्मवस्तूलाही जाणत नाहीं व 'हा भी' असे आपल्या-लाही जाणत नाहीं. तेंच हें याचे आप्तकाम, आत्मकाम अकाम व शोकशून्य रूप आहे २१.

इदानीं योऽसौ सर्वातमभावो मोश्लो विद्याफलं कियाकारकफल इत्यं स प्रत्यक्षतो निर्दिश्यते । यत्राविद्याकामकर्माणि न सन्ति । तदेतला स्तुतं यत्र सुप्तो न कंचन कामं कामयते न कंचन स्वप्नं पश्यतीति । तदेतदा अस्य रूपं यः सर्वात्मभावः सोऽस्य परमो लोक इत्युक्तस्तदः तिच्छन्दा अतिच्छन्दमित्यर्थः । कृपपरत्वात् । छन्दः कामोऽतिगतश्लुन्दो यस्माद्रपात्तद्तिच्छन्दं रूपम् ॥

भाष्यार्थ—(' तद्वा अस्य ०' या पुढच्या वाक्याचें तात्पर्य सीगता-त—) आती हा जो सर्वात्मभावरूप मोक्ष-क्रियाकारकपत्रकृत्य विद्या-फल त्याचा प्रसक्षतः निर्देश केला जातो. ज्या मोक्षांत अविद्या, काम व कर्म हीं नाहींत (तो मोक्ष दाखिबला जातो. श्रुतीतील 'तत्' व ' एतत्' या दोन पदांचा अन्वय दाखबून विवक्षित अर्थ सांगतात—)

<sup>🤊</sup> विद्या, अविद्या व त्या दोवींचे फळ सोगिनल्यानंतर.

'तद्दा अस्य एतत्-'ते हें --' यत्र सुतो न कंचन कामं कामयते न कं न्वन स्वमं पश्यति-' ज्या अन्तसंज्ञक ब्रह्मामध्यें निजलेला हा कोणत्याही विषयाची कामना करीत नाहीं व कोणतेंही स्वम्न पहात नाही-- इत्यादि याचें रूप प्रस्तुत आहे. 'तो ह्याचा परम लोक आहे, ' असें म्हणून सांगितलेला जो सर्वात्मभाव तेंच हें याचें रूप; तें 'अतिल्ञन्दा-' अतिल्ञन्दं असा याचा अर्थ. 'अतिल्ञन्दा ' याला रूपपरत्व अस-स्यामुळें--तो शब्द रूपाचें विशेषण असल्यामुळें--त्याचें 'अतिल्ल्लदं ' असें रूपान्तर करून ध्यांनें. लंद म्ह० काम; ज्या रूपपास्न लंद-काम अतिगत -अतिक्रमण करून गेला आहे तें अतिच्लंद रूप होय.

अन्योऽसौ सान्तरछन्दःशन्दो गायत्र्यादिच्छन्दोवाची । अयं तु कामवचनोऽतः स्वरान्त एव । तथाऽप्यतिच्छन्दा इति पाठः स्वाध्यान्यधर्मो द्रष्टव्यः । अस्ति च लोके कामवचनप्रयुक्तरछन्दःशन्दः स्व-च्छन्दः परच्छन्द इलादौ । अतोऽतिच्छन्दिमत्येवमुपनेयं कामवर्जिनतमेतद्वूपमित्यस्मिन्नर्थे ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण ' छन्दस् ' हा शब्द गायत्री, अनुष्टुब्, इत्यादि छन्द या अर्थी आहे. तेव्हां त्याचा ' काम ' हा अर्थ कसा क-रितां ?-' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) गायत्र्यादि छन्दोवाची सानत छन्दःशब्द निराळा आहे. पण हा छन्द-शब्द काम या अर्थी आहे. यास्तव तो स्वरान्तच—अकारान्तच आहे. ('अहो पण आत्मरूप कामवित्त आहे, हें जरी येथें विवक्षित असळें तरी 'अतिच्छंदा' असा दीर्घ प्रयोग कां केळा आहे ?' उत्तर-) तथापि 'अतिछन्दा' हा पाठ छान्दस आहे, तो स्वाध्यायधम आहे असे समजावें. ( छन्द म्ह० काम असा अर्थ करण्यास दृद्धव्यवहाराचें प्रमाण दाखिततात—) स्वच्छंद, परच्छंद, इत्यादि प्रयोगांमध्यें 'छन्द' हा शब्द काम या अर्थी व्यवहारांत योजक्ळा असतो. यास्तव ' अतिच्छंदं ' अशा रीतीनें 'हें रूप कामवर्जित आहे.' या अर्थी विपरिणत करावें.

तथाऽपहतपापम । पाप्मशब्देन धर्माधर्मावुच्येते । पाप्माभिः संसृ-ज्यते पाप्मनो विजहातीत्युक्तत्वान् । अपहतपाप्म धर्माधर्मवर्जितमिः त्येतत् ॥

भाष्यार्थ—कामवर्जितत्वाप्रमाणें 'अपहतपाष्मः' येथें पाष्मशब्दानें धर्म व अधर्म सांगितले जातात. कारण ( पूर्वी उपक्रमांत ) 'पाष्मिः संसृज्यते ' 'पाष्मनो विजहाति ' [ पृ. १०९ ] असे म्हटलें आहे. [त्यांत पाष्मशब्द धर्म व अधर्म या दोन्ही अधीं योजलेखा आहे. अर्थात् ] 'अपहतपाष्म 'म्ह० धर्माधर्मवर्जित असा भावार्थ.

किंचाभयम् । भयं हि नामाविद्याकार्यम् । अविद्यया भयं मन्यत इति ह्युक्तम् । तत्कार्यद्वारेण कारणप्रतिपेधोऽयम् । अभयं रूपिमत्य-विद्यावर्जितामित्येतत् । यदेताद्विद्याफलं सर्वात्मभावस्तदेतद्गतिच्छन्दाप-हतपाप्माभयं रूपं सर्वसंसारधर्भवर्जितमतोऽभयं रूपमेतत् ॥

भाष्यार्थ—शिवाय ' अभयं-' भय म्हणजे अविदाःकार्य, हें प्रसिद्ध आहे. अविदोनें भय मानतो हें वर सांगितळें आहे. तस्मात् येथें कार्याच्या द्वारा हा कारणाचा निषेध केळा जात आहे. अधीत् ' अभयं रूपं ' म्हणजे अविद्यावर्जित असा याचा भावार्थ. ( याप्रमाणें सर्व विशेषणांचा अर्थ सांगृन वाक्यार्थाचा उपसंहार करिसात —) हें जें सर्वात्मभावरूप विद्याप्तळ तें हें कामवार्जित, धर्माधर्मवर्जित व अविद्याव- जिंत रूप आहे. सारांश सर्वसंसारध्मवर्जित असल्यामुळें हें अभ्भय रूप आहे.

इदं च पूर्वमेवोपन्यस्तमतीतानन्तरब्राह्मणसमाप्तावभयं वै जनक प्राप्तोऽसीत्यागमतः । इह तु तर्कतः प्रपश्चितं दर्शितागमार्थप्रत्य-यदार्ट्याय ॥

भाष्यार्थ -- ( कूर्च ब्राह्मणाच्या शेवटीही हेंच रूप सांगितलें, असे म्हणतात-) हें अभयरूप पूर्वीच याच्या मागच्याच ब्राह्मणाच्या समाती-

चे वेळी ' अभयं वे जनक प्राप्तोसि ' अशा प्रकारे आगमतः सांगितलें आहे. (या रूपाचाच तेथें उपन्यास केला आहे. ) आणि येथें तर त्या प्रदर्शित आगमार्थाच्या प्रत्ययाची दढता व्हाची म्हणून तर्कतैः त्याचाच प्रपंच [ विस्तार ] केला आहे.

अयमात्मा स्वयं चैतन्यज्योतिः स्वभावः सर्वं स्वेन चैतन्यज्योति-षाऽवभासयति । स यत्तत्र किंचित्पदयति रमते चरति जानाति चेत्युक्तम् । स्थितं चैतन्न्यायतो नित्यं स्वरूपं चैतन्यज्योतिष्ट्रमात्मनः ॥

भाष्यार्थ—( पुढील श्रुतिवाक्याची संगति सांगण्यासाठी गतार्थाचा अनुवाद करितात—) हा आत्मा स्वयं चैतन्यज्योतिःस्वभाव आहे. तो स्वामाविक चैतन्यज्योतीनें सर्व प्रकाशित करतो. (आणि मागील अनन्वागतवाक्यामध्यें आत्म्याचें चेतनत्व सांगितलें आहे, असें सांगतान्त—) 'तो जें कांहीं तेथें पहातो, रतीचा अनुभव घेतो, विहार करतो, व जाणतो त्या सर्वानें अनन्वागत असतो,' असें सांगितलें आहे. (आ-त्म्याचें सदा चैतन्यज्योतिष्ट्र हें स्वरूप केवळ उक्त आगमावरूनच सिद्ध होतें, असें नाहीं तर पूर्वोक्त अनुमानावरूनही तें सिद्ध होतें, असें सांगतात—)आत्म्याचें चैतन्यज्योतिष्ट्र हें नित्य स्वरूप न्यायतः सिद्ध आहे.

स यद्यारमाऽत्राविनष्टः स्वेनैव रूपेण वर्तते कस्माद्यमहमस्मीत्या-रमानं वा वहिर्वेमानि भूतानीति जायत्स्वप्रयोरिव न जानातीत्यको-च्यते । शृण्वत्राज्ञानद्देतुम् । एकत्वमेवाज्ञानदेतुः । तत्कथमिति । उच्यते ॥

भाष्यार्थ ——( याप्रमाणें गतार्थीचा अनुवाद करून संबंध सांगण्या-च्या इच्छेनें प्रश्न करितात—) तो आत्मा जर सुपुतींत विनष्ट होत नाहीं, स्वतःच्या नित्य रूपानेंच असतो, तर जागरित व स्वप्न यांप्रमाणें 'हा मी

न आत्मा जर सिवेशेष असेल तर त्याचे आत्मत्वच उपपन्न होन नाही, इ। तर्क,

आहें ' असे आपस्याला किंवा ' हीं बाह्य भूतें आहेत ' असे दुस-ध्यांना को जाणत नाहीं, असे विचाराल तर ( चैतन्य स्वभाव आस्या-लाच सुषुप्तांत विशेष ज्ञान को नसतें ) तेंच सांगतों. सुषुप्तांतील अ-ज्ञानाचा हेतु ऐक. एकत्वच अज्ञानाचें कारण आहे. ( ' जीवाचें पर आत्याशीं जे एकत्व तें सुषुप्तांतील विशेष ज्ञानाच्या अभावाचें कारण कसें ! कारण तें जरी असळें तरी चैतन्यस्वभावाची निवृत्ति होत नाहीं, 'अशी आशंका घेतात-) तें कसें बरें ! ( 'तद्यथा प्रियया स्त्रिया' हें पुढील वाक्य या शंकेचें उत्तर म्हणून उत्थापित करितात-) सांगतों.

दशन्तेन हि प्रत्यक्षीभवति विवक्षितोऽर्थ इत्याह । तत्तत्र यथा छोने प्रिययेष्टया खिया संपरिष्वकः सम्यक्परिष्वकः कामयन्त्या कामुकः सन्न बाह्यमात्मनः किंचन किंचिद्पि वेद मत्तोऽन्यद्वस्त्विति न
चाऽऽन्तरमयमहमस्मि सुखी दुःखी वेति । अपरिष्वक्तस्तु तया प्रविमक्तो जानाति सर्वमेव बाह्यमाभ्यन्तरं च । परिष्वक्रोत्तरकालं त्वेकत्वापर्चर्न जानाति ॥

भाष्यार्थ — दृष्टान्तानें विवाक्षित अर्थ प्रसक्ष होतो हें प्रसिद्ध आहे, म्हणून श्रुति सांगते — 'तत्' त्या एकत्वकृत विशेषविज्ञानाच्या अभावा-विषयीं दृष्टान्त — 'यथा ' ज्याप्रमाणें व्यवहारांत ' प्रियया स्त्रिया - ' पुरुषाची दृष्टा करणाच्या प्रिय - इष्ट स्त्रीकडून ' संपिष्टिकतः - ' चांगल्याप्रकारें आखिगिळेळा -दृद आर्छिंगन दिला गेळेळा असा होत्साता कामुक ' न बाद्यं किंचन वेद ' स्वतः हून बाद्य कांहीं --माझ्याहून निराळी वस्तु आहे असे जाणत नाहीं, ' न आन्तरं -' त्याचप्रमाणें आन्तर - हा मी सुखी किंवा दुःखी आहें असेंही जाणत नाहीं; ( 'अहो पण तें त्याचें बाह्या - स्यंतर वस्तूचें अज्ञान स्वाभाविकच आहे, स्त्रीच्या आर्छिंगनानें झाळेल्या सुखामिनिवशामुळें नव्हे, असें कां मानूं नये ?' तें सांगतातः —) पण तो तिच्याकडून जेव्हां दृढ आर्छिंगन दिला गेळेळा नसतो - म्हणजे अगदीं विभक्त असतो तेव्हां सर्वच बाह्य व आभ्यंतर जाणतो; ( तर मग आ -

िंगन दिलेश्या पुरुषालाही विशेष विशान होईल, कारण स्वभावाचा विपरिणाम होण्याचा संभव नाहीं, अशी आशंका घेऊन सांगतात-) पण स्त्री व पुरुष यांचें एकमेकांस आलिंगन देणें हा परिष्वंग; स्याचा उत्तरकाल-संभोगप्राप्ति. त्यावेळीं त्यांचें एकस्व होत असल्यामुळें त्याला विशेष विशान नसतें.

एवमेव यथा दृष्टान्तोऽयं पुरुषः क्षेत्रज्ञो भूतमात्रासंसर्गतः सैन्धः विख्यवस्त्रविभक्तो जलादौ चन्द्रादिप्रतिविम्बवस्कार्यकरण इह प्रविष्टः । सोऽयं पुरुषः प्राज्ञेन परमार्थेन स्वाभाविकेन स्वेनाऽऽस्मना परेण ज्योतिषा संपरिष्वक्तः सम्यक्परिष्वक्त एकीभूतो निरन्तरः सर्वास्मा न बाह्यं किंचन वस्त्वन्तरं नाष्यान्तरमात्मन्ययमहमस्मि सुखी दुःखी वेति वेद् ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणे दष्टान्त सांगून दार्छान्तिकाचें व्याख्यान करिता-त—) 'एवमेव-' जसा हा दछान्त आहे त्याप्रमाणें 'अयं पुरुषः-' हा पुरुष क्षेत्रज्ञ शरीरेंद्रियरूप भूतमात्रांच्या संसगीनें संघविखल्याप्रमाणें—। मेठाच्या खड्या-प्रमाणें—अगदीं भिन्न झाछेळा असा भासतो.) जळादिकांतीळ चंद्रादिकांच्या प्रतिबिंबांप्रमाणें या शरीरेंद्रियांत प्रविष्ट झाळेळा तो हा पुरुष 'प्राज्ञेन आत्मना-' परमार्थीनें—स्वाभाविक स्व-आत्म्यानें -पर ज्योतीनें 'संपरिषकः-' चांगल्या प्रकारें आर्ळिगित झाळेळा, एकींभूत, निरंतरें, सर्वात्मा ' न बाह्यं किंचन वेद नान्तरं-'बाह्य असळेळें कोणतेंही दुसरें वस्तुजात जाणत नाहीं, तसेंच आन्तर आत्म्याविषयीं 'हा मी आहें, सुखी किंवा दुःखी' असें जाणत नाहीं.

तत्र चैतन्यज्योतिःस्वभावत्वे कस्मादिह न जानातीति यदप्राक्षी-

<sup>9 &#</sup>x27;संपरिष्वकः' यांतील 'सं' या उपसर्गावकःन 'एकीभून' हा अर्थं निष्पन्न होतो. २ हा एकीभाव न्ह॰ तादात्म्य नब्हे, हें सांगण्यासाठीं 'निरंतरः' हें विशेषण आहे. ३ परमात्म्याशीं अभेद साल्यामुळें 'अपिरिच्छिक्कस्व 'हा पुरुषधर्म व्यक्त होतो व तो 'सर्वीतमा ' या विशेषणानें सांगितला आहे.

स्तत्रायं हेतुर्मयोक्त एकत्वं यथा स्तिपुंसयोः संपरिष्वक्तयोः ॥ तत्रा-र्थात्रानात्वं विशेषिवज्ञानहेतुरिस्युक्तं भवति । नानात्वे च कारणमा-स्मनो वस्त्वन्तरस्य प्रत्युपस्थापिकाऽविधेत्युक्तम् । तत्र चाविद्याया यदा प्रविविक्तो भवति तदा सर्वेणैकत्वमेवास्य भवति । ततश्च ज्ञान-ज्ञेयादिकारकावभागेऽसति कुता विशेषविज्ञानप्रातुर्भावः कामो वा संभवति स्वाभाविके स्वरूपस्य आत्मज्योतिथि ॥

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें स्त्रीवाक्यांतील अक्षराचें व्याख्यान करून वरील प्रश्नाचा परिहार प्रकट करितात—) प्रस्मात्म्याला चैतन्यज्योतिः-स्वभावत्व जर आहे तर सुवृत्तीत तो स्वतःला किंवा दुसन्याला कां जाणत नाहीं, असे जें विचारलें होतेंस स्माचा 'एकत्व 'हा हेतु भी सांगितला आहे. उयाप्रमाणें परस्परांना आलिंगन दिलेस्या स्त्री पुरुषांचें एकत्व हें पुरुषाच्या विशेष विज्ञानाच्या अभावाचें कारण आहे त्याचप्रमाणें सुवुः हांत जीवाचें व पर आत्म्याचें एकत्व हें त्यावेळी त्याच्या विशेष विज्ञानाच्या अभावाचें कारण आहे.

(याप्रमाणें स्त्रीवाक्याचा श्रौत अर्थ सांगून आर्थिक अर्थ सांगतात-) अर्थात् नानात्व हें प्रस्मात्म्याच्या विशेष विश्वानाचें कारण आहे, हें सावरून सांगितस्यासारखेंच होतें, आणि नानात्वाचें कारण आहम्याहून निराज्या वस्तूला प्रत्युपस्थापित करणारी अविद्या आहे, हेंही वर ('अथ योऽन्यां देवतामुपास्ते०' चृ. अ.१ बा.४ कं.१० पृ.३३४) सांगितलें आहे. याप्रमाणें विशेष विश्वानाचें नानात्व हें कारण आहे व नानात्वाचें अविद्या हें कारण आहे, असें ठरलें असतां जेव्हां सुपृतीत पुरुष अविद्येपासून अगदीं विभक्त होतो तेव्हां सर्व-पूर्ण-प्रमात्म्याशीं विश्वानात्म्याचें एक स्वच होतें. त्यानंतर ज्ञान-श्रेयादिकारकविभाग नाहींसा झाला असतां स्वामाविक-स्वरूपस्थ-आत्माश्येतिमध्यें विशेष विश्वानाचा प्रादुर्भाव किंवा

यस्मादेवं सर्वेकत्वमेवास्य रूपमतस्तद्वा अस्याऽऽत्मनः स्वयंज्यो-तिःस्वभावस्यैतद्रूपमाप्तकामं यस्मात्समस्तमेतत्तस्मादाप्ताः कामा अ-स्मिन्रूपे तदिद्माप्तकामं । यस्य ह्यन्यत्वेन प्रविभक्तः कामस्तद्नाप्त-कामं भवति । यथा जागरितावस्थायां देवदत्तादिरूपं न त्विदं तथा कुतश्चित्पविभज्यतेऽतस्तदाप्तकामं भवति ।।

भाष्यार्थ — (वर सांगितलेक्या अर्थाच्याच आधारानें आप्तकाम-वाक्याचें अवतरण वेऊन व्याख्यान करितात—) ज्याअर्थी येणेंप्रमाणें सर्वेंकत्व हेंच याचें रूप आहे त्याअर्थी 'तत् वे अस्य-' या स्त्रयं-ज्योतिःस्वभाव आत्म्याचें तेंच 'एतत्-' हें रूप आप्तकाम आहे. (आत-कामत्वाचेंच समर्थन करितात —) ज्याअर्थी हें रूप समस्त आहे त्या-अर्थी या रूपांत सर्व काम आप्त—प्राप्त आहेत, म्हणून तें हें आप्तकाम होय. (हेंच व्यतिरेकमुखानें विशव करितात—) कारण काम ज्याच्या अम्यत्वानें ज्याहून भिन्न या रूपानें—अगदीं विभक्त असतो तें रूप अनाप्तकाम होतें. जसें जागरित अवस्थेंत देवदत्तादि रूप. पण हें तसें कोणापासून विभक्त होत नाहीं. म्हणून तें आप्तकाम होतें.

किमन्यस्माद्वस्त्वन्तरात्र प्रविभाज्यत आहोस्विदात्मैव तद्वस्त्वन्तर-मत आह । नान्यदस्त्यात्मनः । कथम् । यत आत्मकाममात्मैव कामा यस्मिनरूपेऽन्यत्र प्रविभक्ता इवान्यत्वेन काम्यमाना यथा जाम्रस्तप्र-योस्तस्याऽऽत्मैवान्यत्वप्रत्युपस्थापकत्वहेतोरिविद्याया अभावादात्मकाम-मत प्रवाकाममेतद्व्षं काम्यविषयाभावाच्छोकान्तरं शोकच्छिद्रं शो-कश्चन्यमित्येतच्छोकमध्यमिति वा सर्वथाऽप्यशोकमेतद्वृषं शोकवार्जि-तमित्यर्थः ॥ २१॥

भाष्यार्थ—( दुसरें विशेषण आकांक्षापूर्वक घेऊन स्माचें न्याख्यान करितात—) 'तें रूप आत्मभिन दुसऱ्या वस्तूहून अगदीं भिन्न होतच नाहीं कीं आत्माच ती दुसरी वस्तु आहे !' असे कोणी म्हणेल म्हणून श्रुति सांगते - आत्म्याहून अन्य वस्तूच नाहीं. तें कर्से ! कारण 'आत्म-कामं-' तें रूप आत्मकाम आहे. ज्या रूपांत आत्मा हेच काम आहेत. सुषुतीहून अन्य म्ह० जागरित व स्वप्न या अवस्थांमध्यें ( सुषुतीला सोडून दुसऱ्या कोणत्याही अवस्थेत ) कःमनेचे विषय आत्म्याहून अगर्दी विभक्तसे असतात व ते आत्म्याहून अन्य आहेत अशा रूपा-नेंच इन्छिले जातात, ( पण सुषुप्तींत आत्माच काम आहे. त्यामुळें आतम्ह्रेप ' आत्मकाम ' आहे. हेंच आतां दृष्टान्तानें स्पष्ट करितात-) ज्याप्रमाणें जागरित व स्वप्न या दोन अवस्थांमर्थे (काम जणुं काय आत्म्याहून अगदीं भिन्न भाहेत, अशा भाषनेने इच्छिले जातात. पण सुपुर्तीत ते आत्म्याहून भिन्न नसतात. तर ) सुपुत पुरुषाचा आत्मा हेच काम आहेत. कारण त्या अवस्थेत आरम्याहून भिन्नःवार्ने विषयांना प्रत्युपस्थापित करणारी अविद्या नसते. ( यद्यपि सुपुर्तीत अविदेचा सर्वथा अभाव झाळेळा नसतो तथावि ती त्या अवस्थेत कार्यरूपाने अभिन्यक्त नसते. त्यामुळें सुषुप्तीत अनर्थाचा परिहार होऊं शकतो, असा मावार्थ. आतां कामांना आत्म्याचा आश्रय आहे, या पक्षाचें निरसन करण्यासाठी ' अकामं ' हें तिसरें विशेषण आहे, अशा भाशयानें म्हणतात-) म्हणूनच तें रूप ' भकामं ' कामशून्य आहे. कारण कामना करण्यास योग्य अशा विषयाचा त्यांत अभाव असतो. काम्य विषयाच्या अभावामुळें तें 'शोकान्तरं ' शोकच्छिद्र-शोकशून्य असा भागर्थ, अथवा 'शोकान्तरं' म्हणजे शोकमध्य [शोकाचें अन्तर-प्रत्यम्भूत; असा भावार्थ. तर मग तें शोकयुक्त झालें, म्हणून म्हणाल तर तमें नाहीं. ] शोकान्तर या शब्दाचा अर्थ वर सागितछैल्या दोन प्रकारांतील कोणत्याही प्रकारानें जरी केला तरी हैं रूप अशोक आहे, शोकवर्जित आहे, असा भावार्थः ( शोक उया आत्म्यार्ने आत्मवान् होतो त्या आव्याला शोकवत्त्व नाहीं. कारण शोकाची सत्ता व स्पूर्ति आत्म्याच्या अधीन असतात. त्यामुळे आत्म्याहून भिन्नत्वाने शोकाचा अभाव असतो, असा भावार्थ. ) २१.

अत्र पिताऽपिता भवति माताऽमाता लोका अलोका देवा अदेवा वेदा अवेदाः । अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति भ्रूणहाऽभ्रूणहा चा-ण्डालोऽचाण्डालः पौल्कसोऽपौल्कसः श्रम-णोऽश्रमणस्तापसोऽतापसोऽनन्वागतं पुण्ये-नानन्वागतं पापेन तीणों हि तदा सर्वा-ञ्लोकान्हद्यस्य भवति ॥ २२ ॥

अर्थ—या सुष्रिकार्छ। पिता अपिता होतो, माता अमाता होते, लोक अलोक होतात, देव अदेव होतात, व वेर अवेद होतात; त्या अवस्थेत ब्राह्मणसुवर्ण चोरणारा असोन अचोर होतो। भूणहत्या कर-णारा अभूणहा होतो। चांडाल अचांडाल होतो। पुरुकस अपुरुक होतो। अमण-संन्यासी अश्रमण होतो। तापस—वानप्रस्थ अतापस होतो। तें अभय आत्मरूप पुण्यार्ने असंबद्ध, पापार्ने असंबद्ध आहे। तो पुरुष ज्याअर्थी समेकामातीत आहे त्याअर्थी सुष्ठतीत बुद्धीचे जे शोक—काम त्यांना उल्लंबिकेला असा होतो। २२।

प्रकृतः स्वयंज्योतिरात्माऽविद्याकामकर्मविनिर्मुक्त इत्युक्तम् । अ-सङ्गत्वादात्मन आगन्तुकत्वाच तेषाम् । तत्रैवमाशङ्का जायते चैत-न्यस्वभावत्वे सत्यप्येकीभावाञ्च जानाति स्त्रीपुंसयोरिव संपरिष्वक्त-योरित्युक्तम् । तत्र प्रासङ्गिकमेतदुक्तं कामकर्मादिवत्स्वयंज्योतिष्ट्रमप्य-स्याऽऽत्मनो न स्वभावः । यस्मात्संप्रसादे नोपल्लभ्यत इत्याशङ्कायां प्राप्तायां तित्रराकरणाय स्त्रीपुंसयोर्द्ष्टान्तोपादानेन विद्यमानस्यैव स्व-यंज्योतिष्ट्रस्य सुपुप्तेऽप्रहणमेकीभावाद्धेतोर्न तुकामकर्मादिवदागन्तुकम्॥

भाष्यार्थ—( 'अत्र पिता०' इत्यादि वाक्य व्याख्यानासाठी घेण्या-कारितां गतार्थाचा अनुवाद कारितात—) प्रकृत स्वयंज्योति आत्मा अविद्या काम कमेरिहत आहे, असे सांगितलें. कारण आत्मा असंग आहे व अविद्यादिक आगंतुक आहेत. ( अविद्येला आगंतुकत्व असणें युक्त नन्हे. तथापि ती अभिन्यक्त होऊन आगंतुक अनर्थहेतु होते. वरील लीवाक्यानें ज्या शंकेचें निरसन होतें तिचा अनुत्राद करितात—) आत्मा कामादिकांनीं विरिहत आहे, असे सिद्ध झालें असतां अशी आशंका येते—आत्मा चैतन्यस्वभाव जरी असला तरी सुषुप्तींत त्याला एकीभाव प्राप्त होत असल्यामुळें एकमेकांना आलिंगन दिलेल्या स्त्रीपुरुषांप्रमाणें तो स्वतःला व दुसन्याला जाणत नाहीं, असे सांगितलें आहे. लाविषयीं हें प्रासंगिक सांगितलें आहे- काम-कमीदिकांप्रमाणें स्वयंज्योतिष्ट्वही या आल्याचा स्वभाव नन्हे, कारण तें स्वयंज्योतिष्ट्व संप्रसादांत—सुषुप्तींत-ज्यल्लच होत नाहीं. ( तो जर स्वभाव असता तर त्याचा असा नाश झाला नसता. ) अशी आशंका प्राप्त झाली असतां तिचें निराकरण करण्यासाठीं स्त्रीपुरुषांचा दृष्टान्त वेऊन विद्यमान असलें लेखां स्वयंज्योतिष्ट्वाचें एकीभाव या हेत्मुळें सुषुतींत अप्रहण होतें, त्यामुळें स्वयंज्योतिष्ट्व काम-कमीदिकांप्रमाणें आगंतुक नाहीं.

इत्येतत्प्रासङ्गिकमभिधाय यत्प्रकृतं तदेवानुप्रवर्तयति । अत्र चैत-त्प्रकृतमिवद्याकामकर्माविनिर्मुक्तमेव तद्भ्षं यत्सुषुप्त आत्मनो गृद्धते प्रसक्षत इति । तदेतद्यथाभूतमेवाभिहितं सर्वसंबन्धातीतमेतद्भूपमिति । यस्माद्भैतस्मिन्सुषुप्ताथानेऽतिच्छन्दापहतपाप्माभयमेतद्भूपं तस्माद्त्र पिता जनकः ॥

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें गतार्थ सांगून उत्तर प्रंथ उत्थापित करि-तात—) याप्रमाणें आत्म्याचें स्वयं ज्योतिष्ट्र स्वाभाविक आहे, असें प्रासं-गिक सांगून जें प्रकृत असलेकें निष्कामत्वादि रूप त्याचेंच वर्णन पुढें अनुभवृत्त करितात. येथें म्ह० अतिष्लंदादि-वाक्यांत हें प्रकृत आहे— अविद्या-काम-कर्मशून्य असेंच तें अतम्याचें रूप आहे, कीं जें सुषुप्तांत

<sup>9</sup> प्रासंगिक म्ह० कामादिक आगंतुक आहेत हैं सांगण्याच्या प्रसंगानें प्राप्त सालेलें.

प्रश्रेक्षतः प्रहण केलं जाते. हें रूप सर्वसंबंधातीत आहे, असे यथा-भूतच सांगितलें आहे. ज्याअथीं या सुषुतस्थानांत कामरहित, धर्माधर्म-रहित व अभय असे हें रूप आहे त्याअथीं 'अत्र-' या सुषुतांत 'पिता ' जनक -उत्पादक 'अपिता भत्रति-' अपिता होतो.

तस्य च जनियतृत्व। चित्पितृत्वं पुत्रं पति तत्कर्मानिमित्तं तेन च कर्मणाऽयमसंबद्घोऽस्मिन्काले तस्मात्पितापुत्रसंबन्धनिमित्तात्कर्मणो विनिर्मुक्तत्वात्पिताऽप्यपिता भवति । तथा पुत्रोऽपि पितुरपुत्रो भव-तीति सामध्यीद्गम्यते । उभयोहिं संबन्धनिमित्तं कर्म तद्यमितिकान्तो वर्तते । अपह्तपाप्मेति ह्युक्तम् ॥

भाष्यार्थ—(पिताही येथें भिषता होतो, याचेंच उपपादन करितात—) पित्याला जनियत्त्व—उत्पादकत्व असल्यामुळें पुत्राप्रत जें पितृत्व
तें कर्मनिमित्तानें आहे; व त्या कर्माश्ची हा या काळीं असंबद्ध असतो.
तस्मात् पिता-पुत्रसंबंधनिमित्त कर्मापास्न विनिर्मुक्त झालेला असल्यामुळें पिताही अपिता होतो. तसाच पुत्रही पित्याचा अपुत्र होतो, असें
वरील वाक्याच्या सामर्थ्यावरून कळतें. (तेंच सामर्थ्य दाखिवतात—)
त्या दोघांच्या—पिता-पुत्रांच्या संबंधाचें निमित्त कर्म आहे. त्या कर्माचें
अतिक्रमण केलेला असा हा असतो. कारण 'अपहतपाप्म--' धर्माधर्मशून्य असें म्हटलें आहे.

तथा माताऽमाता। छोकाः कर्मणा जेतव्या जिताश्च तत्कर्मसंबन्धा-भावाहोका अछोकाः । तथा देवाः कर्माङ्गभूतास्तत्कर्मसंबन्धात्ययादेवा अदेवाः । तथा वेदाः साध्यसाधनसंबन्धाभिधायका (ब्राह्मणलक्षणा) मन्त्रलक्षणाश्चाभिधायकत्वेन कर्माङ्गभूता अधीता अध्येतव्याश्च कर्मानिमित्तमेव संबध्यन्ते पुरुषेण तत्कर्मातिक्रमणादेतास्मन्काछे वेदा अध्यवेदाः संपद्यन्ते ।।

९ स्वरूपचैतन्याच्या सामर्थ्यानं सुणुप्तांत आतम्याच्या निष्कामत्वादि इताचं ग्रहण होतं. त्यामुळेंच निजून उठल्यावर मी शांत सर्वकामनाशून्य होतों, असे स्मरण होतें, असे जाणावें. २ जसे आहे तसंच, कामादिकांप्रमाणं कल्पिन नम्हे.

भाष्यार्थ — तशीच 'माता भमाता-' भाई, भाई नाहीं, भशी होते. 'छोका:-' कर्मानें जिंकावयाचे व जिंकछेछे छोक त्या कर्माचा संबंध नसल्यामुळें ' अछोक ' होतात. तसेच कर्मागभूत ' देव ' त्या कर्माच्या संबंधाचें उछुंघन केल्यामुळें ' अदेव ' होतात. त्याचप्रमाणें ' बेदा:-' साध्य-साधनसंबंध सांगणारे ब्राह्मणळक्षण व मंत्रळक्षण, प्रमाणत्वानें व प्रमेयत्वानें कर्मीगभूत होणारे, अध्ययन केलेळे व अध्ययन करावयाचे असे वेद कर्मनिमित्तच पुरुषाशीं संबंध ठेवतात. पण त्या कर्माचें अति- क्रमण केलेळें असल्यामुळें सुपुतींत वेदही अवेद होतात.

न केवलं शुभकर्मसंबन्धातीतः किं तर्ह्यशुभैरप्यत्यन्तघाँरैः कर्मेः भिरसंबद्ध एवायं वर्तत इत्येतमर्थमाह्। अत्र स्तेनो ब्राह्मणसुवर्णहर्ता। भ्रूणन्ना सह पाठादवगम्यते । स तेन घोरेण कर्मणतिस्मिन्काले विनिर्भक्तो भवति । येनायं कर्मणा महापातकी स्तेन उच्यते ॥

भाष्यार्थ—('अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति-' इत्यादिकाचें ताल्पर्य-)
पुरुष केवळ शुभकर्मसंबंधातीत होतो असे नाहीं तर अशुभ व अवन्त
घोर अशा कर्माशींही हा असंबद्ध असाच राहतो, हा अर्थ श्रुति सागते— 'अत्र स्तेनोऽस्तेनो भवति ' या सुपुतीत स्तेन-त्राह्मणाचें सुवर्ण हरण करणारा (सामान्य चोर न घेतां महापातकीच येथें का व्यावयाचा ! तें सागतात-) ' श्रूणहा ' या शब्दासह 'स्तेन' या शब्दाचा पाठ असस्यामुळें येथें स्तेन म्ह० बाह्मणसुवर्णहर्ता हा अर्थ अवगत होतो. ते।
पुरुष स्या घोर कर्मानें यावळीं विशेषतः निर्मुक्त होतो, की ज्या घोर कर्मामुळें हा महापातकी चोर म्हटळा जातो.

तथा भूणहाऽभूणहा तथा चाण्डाळो न केवळं प्रत्युत्पभेनैव कर्म-णा विनिर्मुक्तः किं तिर्हे सहजेनाप्यत्यन्तिनशृष्टजातिपापकेणापि विनि-र्मुक्त एवायम् । चाण्डालो नाम शूत्रेण ब्राह्मण्यामुत्पन्नश्चण्डाल एव चाण्डाळः । स जातिनिमित्तेन कर्मणाऽसंबद्धत्वाद्बाण्डालो भवति ॥ भाष्यार्थ—स्याचप्रमाणें ' भूणहाऽभूणहा-' श्रष्ठ ब्राह्मणाचें हनन करणारा श्रूणहा सुषुतींत अश्रूणहा होतो. तसाच चांडाल. ( 'स्तेन 'या शब्दांत चांडालाचाही अर्थ येत असल्यामुळें हें वाक्य पुनरुक्त आहे, अशी आशंका वेऊन सांगतात—) केवल प्रत्युत्पन हा० आगंतुक क-मीनेच पुरुष सुषुतींत विशेषतः निर्मुक्त होतो असे नाहीं; तर काय ? सरहज अशाही हा० अत्यंत निकृष्ट जातीला प्राप्त करून देणाऱ्याही क-मीने हा विनिर्मुक्तच असतो. चांडाल म्हणजे शूदीने ब्राह्मणीच्या ठिका-णीं उत्पन्न केलेला जो पुत्र तो चंडाल. चंडालच चांडाल होय. तो जातिनिमित्त कर्माने असंबद्ध असल्यामुळें अचांडाल होतो.

पौरु हसः पुरुकस एव पौरुकसः। शूद्रेणैव क्षत्रियायामुत्पन्नः। सोऽप्यपुरुकसो भवति । तथाऽऽश्रमलक्षणैश्च कर्भभिरसंबद्धो भवतित्युच्यते । श्रमणः परित्राङ्यत्कर्भनिमित्तो भवति स तेन विनिर्मुक्तत्वादश्रमणः। तथा तापसो वानप्रस्थोऽतापसः। सर्वेषां वर्णाश्रमादीनामुपलक्षणार्थमुभयोर्प्रहणम्।।

भाष्यार्थ—'पौरकसः' पुरुकसालाच येथें 'पौरकस ' असें म्हटलें आहे. शृद्धानेंच क्षात्रिया स्त्रीच्या ठिकाणीं उत्पन्न केलेला जो पुत्र तो पुरुक्तस. सुषुतींत तोही 'अपुरुक्तस ' होतो. त्याचप्रमाणें तो आश्रम-लक्षण कर्मानीही असंबद्ध होतो, असें सागितलें जातें--'श्रमणः-' परि-त्राङ् संन्यासी, ज्या कर्माच्या निमित्तानें होतो तो त्या कर्मानें विनिर्मुक्त झाला असल्यामुळें 'अश्रमण ' होतो. तसाच ' तापसः-' वानप्रस्थ ' अतापस ' होतो. ('परित्राट् व तापस याचेंच येथें प्रहण केलेलें अ-सल्यामुळें सुपुत पुरुषाला त्यांच्या कर्मीचा लेप जरी लागत नसला तरी हतर वर्णाश्रमांच्या कर्मांचा लेप लगात्री, अशी शंका चेऊन सागतात--) संन्यासी व वानप्रस्थ या दोघांचे प्रहण सर्व वर्णाश्रमादिकांच्या उपलक्षणार्थ आहे. (अर्थात् सुपुत पुरुषाला कोण्याही कर्माचा लेप ला-वाही.)

<sup>9 &#</sup>x27; ब्राह्मण्यां क्षत्रियासमूतो वैश्याद्वेदेहकस्तथा । श्रूराज्जातस्तु चाण्डालः सर्व-धर्मबहिष्कृतः । ' या स्मृतिवचनाच्या आश्रयाने हें म्हटलें आहे.

२ आदिशब्दाने वय, अवस्था इस्यादिकाचे महण करावे.

किं बहुनाऽनन्वागतं नान्वागतमनन्वागनमसंबद्धामित्येतत्पुण्येन शा-स्नविहितेन कर्मणा तथा पापेन विहिताकरणप्रतिषिद्धिकयालश्रणेन । रूपपरत्वानपुंसकलिङ्गम् । अभयं रूपमिति ह्यनुवर्तने ।।

भाष्यार्थ—फार काय सांगावें ? ' अनन्यागतं०-' अन्यागत नस-छेळें तें अनन्यागत. असंबद्ध असा याचा भाषार्थ. ' पुण्येन-' शास्त्रवि-हितकभीनें ( असंबद्ध) याचप्रमाणें 'पापेन-'विहिताचें अननुष्ठान व प्रतिषि-द्धाचें अनुष्ठान एतद्र्य पापानें ' अनन्यागत-' असंबद्ध. ( ' अहो पण पुरुष येथें प्रकृत असतीना ' अनन्यागतं ' असे नपुंसक लिंग कसें यो-जलें आहे, ' असें कोणी विचारील म्हणून सांगतात--) त्या वचनाला रूपपराव असल्यामुळें नपुंसक लिंग योजलें आहे. ' अभयं रूपं ' या-चीच येथें अनुवृत्ति होते.

किं पुनरसंबद्धत्वे कारणमिति तद्वेतुरूच्यते । वीर्णोऽतिकान्तो हि यस्मादेवंरूपस्तदा तस्मिन्काले सर्वाञ्छोकाञ्चोकाः कामाः । इष्टविष-यप्रार्थना हि तद्विषयवियोगे शोकत्वमापयते । इष्टं हि विषयमप्राप्तं वियुक्तं चोहित्रय चिन्तयानस्तद्भुणानसंतप्यते पुरूषोऽतः शोकोऽरतिः काम इति पर्यायाः ॥

भाष्यार्थ—('तीणों िं द्रियादि हेतुवाक्याला आकाक्षापूर्वक लिखापित करून त्याचें व्याख्यान करितात-) 'पुरुष कमीशीं असंबद्ध असण्याचें कारण काय ?' असे कोणी विचारील म्हणून त्याचा हेतु सांगितला जातो-'तीणः' अतिकान्त, 'हि-' व्यावधीं हा आत्मा अति- छन्दादिख्प आहे त्यावधीं 'तदा-'त्यासमधीं 'ह (याच्या सर्व कामास' उर्छवि- लेला असा तो होतो. 'सर्वान् शोकान् ' यांतील शोक म्ह० काम. इष्ट विषयांविषयींची इच्छाच त्या विषयाचा वियोग झाला असतां शोकत्वास प्राप्त होते. अपात [ प्राप्त न झालेक्या ] किंवा वियुक्त [ द्र--वष्ट झान् हेन्या ] इष्ट विषयाला उदेशून त्याच्या गुणांचें चितन करणारा पुरुष संतप्त होतो. यास्तव शोक, अरति, काम हे पर्यायशब्द आहेत.

यस्मात्सर्वकामातीतो ह्यत्रायं भवति । न कंचन कामं कामयतेऽ-तिच्छन्दा इति ह्युक्तं तत्प्रक्रियापिततोऽपं शोकशब्दः कामवचन एव भवितुमईति । कामश्र कर्महेतुः । वक्ष्यति हि " स यथाकामो भवति तत्कतुर्भवति यत्कतुर्भवति तत्कर्म कुरुते " इति । अतः सर्वकामाति-तीर्णत्वाशुक्तमुक्तमनन्वागतं पुण्येनेत्यादि ।।

भाष्यार्थ-( 'शोक।।देशब्द जरी परस्पर पर्याय असले तरी त्याचा प्रकृत विषयांत काय उपयोग आहे, अशी आशंका घेऊन सांगतात-) ज्याअर्थी सुषुतीत हा पुरुष सर्वेकामातीत होतो (त्याअर्थी 'अनन्वागतं पुण्येन०' इसादि जें म्हटलें आहे तें युक्तच आहे, असा पुढें संबंध.) 'न कंचन कामं कामयते ' (पृ. १५५) 'अतिच्छान्दा-' (पृ. १६९) असे वर म्हटलें आहे. त्या प्रक्रियमध्ये पढलेला हा शोकशब्द 'काम' या अधीच असर्णे युक्त आहे. ( पण केवल कामाच्या अत्ययाने कर्माचा अत्यय कसा ! तें सांगतात--) आणि काम कर्माचा हेतु आहे. (याविषधीं पुं-ढील वाक्याचें प्रमाण देत त -) ' तो पुरुष उया कामानें युक्त होतो त्या -विषयीं निश्चय करतो, आणि ज्याविषयीं निश्चयवान् असतो तें कर्म क-रतो. ' असे पुढें सांगणारच आहे. सारांश पुरुषाळा सर्वकामातितीणीख असल्यामुळें ' अनन्यागतं पुण्येन ' इ.सादि जें महटलें आहे तें युक्त आहे. हृद्यस्य हृद्यमिति पुण्डरीकाकारी मांसपिण्डस्तत्स्थमन्तः करणं बुद्धिद्दयमित्युच्यते । तात्रश्यानमः अकोशनवन् । दृदयस्य बुद्धेर्ये शोकाः । बुद्धिसंश्रया हि ते । कामः संकल्पो विचिकित्सेत्यादि सर्वं मन एवेत्युक्तत्वात् । वक्ष्यति च '' कामा येऽस्य इदि श्रिताः" इति ॥ भाष्यार्थ-- ' हृदयस्य-' हृदय म्हणून शुभ्रकमलाकार मांसपिंड आहे. स्यांत स्थित असलेलें अन्तः करण--बुद्धि ' हृदय ' असे म्हटलें जाते. ( अहो पण एका मांसाच्या गोळ्याचें 'हृदय' हें नांत्र खुद्धि हा अर्थ कसें सांगतें ? उत्तर-) बुद्धि त्या मांसिपेंडांत स्थित असल्यामुळें. जसें ' माचे ओरडतात ' असे म्हट्कें असतां ध्यांवरील पुरुष ओरडलात असें

लक्षणोर्ने कलते त्याप्रमाणेच हृदयशब्द हृदयस्थ बुद्धीला लक्षित कर्-तो, असे समजावें. हृदयाचे-बुद्धीचे जे शोक-काम, त्यांचे उल्लंघन केलेला असा होतो. कारण ते बुद्धीच्या आश्रयानेंच असतात. 'कामः संकल्पो विचिकित्सा०' इत्यादि सर्व मनच आहे, असे सांगितलें आहे. 'कामा येऽस्य हृदि श्रिताः ' असे पुढे वेदच सांगणार आहे.

आत्मसंश्रयभ्रान्सपनोदाय हीदं वचनं हिदि श्रिता हृदयस्य शोका इति च । हृदयकरणसंवन्धातीतश्रायमस्मिनकालेऽतिकामित मृत्यो रूपाणीति ह्युक्तम् । हृद्यसंवन्धातीतत्वात्तरसंश्रयकामसंवन्धातीतो भवतीति युक्ततरं वचनम् ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण काम आस्पाच्या आश्रयाने राहणारे आहेत. ते बुद्धीचा आश्रय करीत नाहींत,' या शंकेचें निरसन -) 'हृदि
श्रिताः 'हें बचन व 'हृद्यस्य शोकाः 'हें हैं। बचन 'ते आस्माश्रय आहेत' ह्या श्रांतीचें निरसन करण्यासाठी आहे. ('अहो काम बुद्धीच्या आश्रयानें जरी असले तरी बुद्धीशी आस्पाचा संबंध असतो. त्यामुळें त्या
संबंधाच्या द्वारा काम आत्माश्रयही होऊं शकतात. तेव्हां मुपुतींत तो
कामांचें उछंघन कसा करतो ! 'उत्तर--) आभा यात्रेळी म्ह० मुपुतींत
हृद्य या अंतःकरणाच्या संबंधाचें उछंघन केलेला असा असतो. 'अतिकामांते मुस्रो रूपाणि ' असे सांगितलेंच आहे. आत्मा हृद्यसंबंधातीत असल्यामुळें हृद्याच्या आश्रयानें असलेल्या कामांच्या संबंधाचेंही
उछंघन केलेला असा तो होतो, असे म्हणणें अतिशय युक्त आहे.

ये तु वादिनो हृदि श्रिताः कामा वासनाश्च हृद्यसंबन्धिनमात्माः नमुपसृष्योपश्चिष्यनित हृद्यवियोगेऽपि चाऽऽत्मन्यवातिष्ठनते पुटतै- लस्य इव पुष्पादिगन्ध इयाचक्षते । तेषां " कामः संकल्पो हृद्ये हेव रूपाणि हृद्यस्य शोका" इत्यादीनां वचनानामानर्थक्यमेव ॥

भाष्यार्थ — (भर्तृप्रपंचाचें याविषयींचें मत व त्याचें खंडन-) पण जे वादी-इदयात भाश्रित असलेले काम व वासना इदयसंबंधी आत्म्या- पाशीं जाऊन त्याला दृढ आलिंगन देतात- आत्म्याला लिस करितात,
('तर मग हृदय जेन्हां असतें तेन्हांच हृदयस्थ कामादिकांचा आत्म्याशीं
संसर्ग होतो, हृदयाची निवृत्ति झाल्यावर नाहीं,' जशी आशंका घऊन
सांगतात-)हृदयाचा वियोग- निवृत्ति जरी झाली तरी करंड्यांतील तेलांत
घालून ठेवलेल्या पुष्पादिकांचा सुवास तीं पुष्पं वैगरे जरी कालून टाकिलीं तरी
जसा तेलांत राहतो लाप्रमाणें आत्म्यामध्यें काम व वासना राहतात,
—असें म्हणतात. (पण या मताशीं श्रुतिविरोध सांगतात.) त्यांच्या
मतीं 'काम, संकश्य इत्यादि; हीं हृदयांतीलच रूपें आहेत; हृदयाचे शोक'
इत्यादि वचनांचा काहीं अर्थ नाहीं, असेंच होतें.

हृद्यकरणोत्पाद्यत्वादिति चेत्। न। "हृदि श्रिता" इति विशेषणात्। न हि हृद्यस्य करणमात्रत्वे "हृदि श्रिता" इति वचनं समञ्जसं "हृद्ये हेव रूपाणि प्रतिष्ठितानि" इति च। आत्मिवशुद्धेश्च विवक्षितत्वाद्धृच्छ्-यणवचनं यथार्थमेव युक्तम्। "ध्यायतीव छेलायतीव" इति च श्रुते-रन्यार्थासंभवात्॥

भाष्यार्थ—'अहो पण कामादिक हे आसिविकार जरी असले तरी ते हृदय या करणानें उत्पाद्य असल्यामुळें त्यांचा हृदयाशीं संबंध संमन्वतो. त्यामुळें वरील श्रुतींना भानर्थक्य नाहीं,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. 'हृदि श्रिताः-' हृदयांत भाश्रय करून राहिलेले, असें विशेषण दिलेलें आहे. कारण [अर्थात् केवल कामादिकांचा हृदयाशीं संबंध आहे, एवढाच श्रुतीचा अर्थ नाहीं; तर हृदय आश्रय असून कामादिक त्याचे आश्रित आहेत. पण केवल करण आश्रय होऊं शकत नाहीं. कारण रूपादि विषयांचे ज्ञान चक्षुरादि करणांच्या आश्रयानें असतें, असा कोठें अनुभव नाहीं, अशा आश्रयानें परिहार करितात—] हृद्य हें कामाचें जर केवल करण असतें तर 'हृदि श्रिताः ' हें वचन समंजस झालें नसतें. त्याचप्रमाणें 'हृदये होव रूपाणि प्रतिष्ठितानि ' हें वचनकी समंजस होत नाहीं. शिवाय आत्म्याची अश्रंत शुद्धि विय- क्षित असल्यामुळें 'काम हृदयांत शाहेत ' हें वचन यथार्थ असणेंच

युक्त आहे. त्याचप्रमाणें 'ध्यायतीव छेळायतीव' अशी श्रुति आहे. बामुळें 'हृदि श्रिताः' या श्रुतीचा दुसरा अर्थ संभवत नाहीं.

कामा येऽस्य हृदि श्रिता इति विशेषणादात्माश्रया अपि सन्ती-ति चेत्। न। अनाश्रितापेक्षत्वात्। नात्राश्रयान्तरमपेश्य ये इदीवि विशेषणं किं तिई ये हृद्यनाश्रिताः कामास्तानपेश्य विशेषणम्। ये त्वप्रकृढा भविष्या भूताश्च प्रतिपक्षतो नियुत्तास्ते नेव हृदि श्रिताः। संभाव्यन्ते च ते। अतो युक्तं तानपेश्य विशेषणम्। ये प्रकृदा वर्ष-माना विषये ते सर्वे प्रमुच्यन्त इति॥

भाष्यार्थ-(उजन्या डोळ्याने पाहता, असे म्हटले असता डान्याने पहात नाहींत,हें जसें सहज सिद्ध होतें व्याप्रमाणें 'प्रमुख्यन्ते हृदि श्रिताः' या विशेषणाच्या आश्रयार्ने शंका बेतात -) 'कामा येऽस्य हृदि श्रिताः' असें विशेषण असल्यामुळें काम आत्माश्रितही आहेत, (कारण ते आत्माश्रित जर नसते तर 'इदि श्रिताः ' असे म्हटकें नसतें ) म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं. कारण तें बचन अनाश्रित कामांच्या अपे. क्षेनें आहे. कामांचा आत्मा हा दुसराही आश्रय आहे, या अपेक्षेनें 'ये हृदि०-' (जे हृद्यांत स्थित आहेत ते नाहींसे होतात) हैं विशेषण या श्रुतींत दिलेलें नाहीं. तर काय ? जे इदयांत आश्रय न केलेले काम त्यांच्या अपेक्षेने विशेषण आहे. ('अही आएमा हा कामांचा दुसरा आश्रय जर नाहींच तर सर्व काम हृदय श्रितच असले पाहिजेत; अर्थात् हृद-याचा आश्रय न केलेले दुसरे कामच जर नाहीत तर 'इदि श्रिताः' हैं विशेषण को दिलें आहे ?' याचें उत्तर-) जे चित्तांत प्रकृद न आलेले भविष्यःकालीन काम व विषयदेश्यदर्शनादिकां मुक्टे निवृत्त झालेले भूत-कालीन काम त्यांच्या अपेक्षेने हें विशेषण आहे. कारण ते दोन्ही प्रका-रचे काम 'हरि श्रिताः' हरपाचा अश्रय केलेल नसतातच. पण तेही संभवतात. यास्तव व्याच्या अवेक्षेने 'हृदि श्रिताः ' हें निशेषण योग्य आहे. जे चित्तावर अतिशय रूढ शालेके विषयसंबंधी वर्तमानकालीन काम ते सर्व सर्वथा नाहींसे होतात.

तथाऽपि विशेषणानर्थक्यामिति चेत् । न । तेषु यत्नाधिक्याद्धेयार्थ-त्वात् ।इतरथाऽश्रुतमिष्टं च कल्पितं स्यादात्माश्रयत्वं कामानाम् ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण हृदयाचा आश्रय न केलेले असे भूत व भिविष्यत् कालीन काम जरी संभवत असले तरी सर्व कामांची निवृत्ति विविधित असल्यामुळें 'वर्तमान 'हें भाष्यांतील विशेषण निरुपयोगी आहे,' अशी आशंका वेजन सांगतात—) तथापि 'वर्तमान' हें विशेषण अनर्थक आहे, म्हणून म्हणाल तर तसें नाहीं. कारण (भूत व भिवष्य-स्कामांचा स्वतःसिद्ध अभाव संभवतो. त्यामुळें त्यांच्या निवृत्तीसाठीं यत्न करण्याची अपेक्षा नसते. पण शुद्धात्म्याला पाहण्याची इच्ला करणाच्या मुमुश्लूला वर्तमान कामांच्या निरासासाठीं पुष्कळ यत्न करणें उचित आहे, हें ज्ञापित करण्यासाठीं 'वर्तमान 'या विशेषणाचें प्रहण केलें आहे, अशा आश्रयानें म्हणतातः) वर्तमानकालीन कामांना हेयार्थित आहे. यास्तव त्यांच्या त्यागासाठीं पुष्कळ यत्न केला पाहिजे. असें जर न मानलें [ म्हणजे आम्ही जसें व्याख्यान करीत आहों तसें न करितां काम आत्माश्रितच याहेत, असें म्हटल्यास ] अश्रुत -श्रुतीनें न सांगित-लेलें व मोक्षाचा असंभव होत असल्यामुळें अनिष्ट असें कामांचें आत्मा-श्रयत्य कल्पिल्यासारखें होईल.

न कंचन कामं कायमत इति प्राप्तप्रतिषेधादात्माश्रयत्वं कामानां श्रुतमेवेति चेत्। न। सधीः स्वमे। भूत्वेति पर्गनिमित्तत्वात्कामाश्र-यत्वप्राप्तेरसङ्गवचनाच । न हि कामाश्रयत्वेऽसङ्गवचनमुपपद्यते। सङ्गश्र काम इत्यवोचाम ॥

भाष्यार्थ — (अश्रुतःवच असिद्ध आहे, असा पूर्वपक्ष करून समा-धान सांगतात-) 'न कंचन कामं कायमते 'या वचनानें आत्म्याच्या ठिकाणीं प्राप्त झालेल्या कामाचा प्रतिषेध केलेला असल्यामुळें कामांचें आत्माश्रयत्व श्रुतच आहे, म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण 'सधी: स्वप्तो भूत्वा-' सधी स्वप्त होऊन या वचनावरून आत्म्याची कामाश्रयत्वप्राप्ति परिनिमित्त आहे. ( अर्थात् निषेत्र केवळ प्राप्तीची अपेक्षा करातो; काम आत्मधर्मच असले पाहिजेत, अशी काही तो अपेक्षा करात नाहीं. त्यामुळें त्यांची प्राप्ति श्रीतीनंही होऊं शकते. यास्तव आत्मा वस्तुतः कामादिकांचा आश्रय नव्हे.) शिवाय तो असंग आहे, असेंही वचन आहे. आत्मा जर कामांचा आश्रय असेल तर श्रुतीनें 'तो असंग आहे,' असें जें म्हटलें आहे, तें उपपन्न होत नाहीं. काम हा संग आहे, असें आम्ही वर सांगितलें आहे. ( त्यामुळें काम आत्माश्रय आहेत याविषयीं सांगितलेला हेत् असिद्ध आहे, असा या वाक्यास शेष लावावा.)

आत्मकाम इति श्रुतेरात्मविषयोऽस्य कामो भवतीति चेत्। न। व्यतिरिक्तकामाभावार्थत्वात्तस्याः । वैशेषिकादितन्त्रन्यायोपपन्नमाः स्मनः कामाद्याश्रयत्वमिति चेत्। न। "इदि श्रिता" इत्यादिविशेषश्रुतिः विरोधादनपेक्ष्यास्ता वैशेषिकादितन्त्रोपपत्तयः । श्रुतिविरोधे न्यायाः भासत्वोपगमात्॥

भाष्यार्थ—( दुसन्या वाक्याच्या आधारानें आरम्याच्या कामाश्रयत्वा-विषयीं शंका वेऊन तिचा परिहार करितात--) ' अहो पण ' आरम-काम: '' अशी श्रुति असल्यामुळे याचा काम आरमविषयक असती,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण त्या श्रुतीचा अर्थ-आरमव्य-तिरिक्त कामाचा अभाव असतो—असा आहे. ' अहो पण वैशेषिकादि शास्त्रकारांच्या न्यायानें आरम्याचें कामाद्याश्रयत्त्र उपपन्न आहे [ कारण इच्छादि धर्म कोणत्या तरी द्रव्याच्या आश्रयानेंच असले पाहिजेत-कारण तेही स्पादिकांप्रमाणें गुण आहेत. पण इच्छादिक हे पृथिव्यादि इतर आठ द्रव्यांचे गुण आहेत, असें झणतां येत नाहीं. यास्तव पारिशेष्य न्यायानें आरमाच त्यांचा आश्रय आहे, असें अनुमान होतें ]' असें झणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण ' हृदि श्रिताः ' इत्यादि विशेषश्रुतीशीं विरोध येत असल्यामुळें त्या वैशेषिकादि शास्त्रांतील

युक्ति अनपेक्य--अप्रमाण--आहेत. कारण युक्तींना श्रुतिविरोध आडा असतां आमासन्व येत असतें. [श्रुतिविरुद्ध युक्ति युक्तयामास ठर-तात, असा भावार्थः]

स्वयंज्योतिष्ट्रवाधनाच । कामादीनां च स्वप्ने केवछदृशिमात्रविष-यत्वात्स्वयंज्योतिष्ट्रं सिद्धं स्थितं च वाध्येत । आत्मसमवायित्वे दृद्य-त्वानुपपत्तेश्वञ्जर्गताविशेषवत् । द्रष्टुर्हिं दृद्यमर्थान्तरभूतिमिति द्रष्टुः स्व-यंज्योतिष्ट्रं सिद्धम् । तद्वाधितं स्याद्यदि कामाद्याश्रयत्वं परिकल्येत ।।

भाष्यार्थ -शिवाय कामादिक हे आत्म्याचे गुण आहेत, असे मानस्यास आस्प्याच्या स्वयंज्योतिष्ट्राचा-स्वयंप्रकाशत्वाचा बाध होतो. ( त्यामुळें कामादिकांना आत्माश्रयत्व नाहीं, असा या वाक्याला शेष लावावा. याचेंच विवरण करितात-) कामादिक स्वप्नांत केवल चैतन्य-ज्योतीचे विषय असस्यामुळें व्यांना आत्मगुण मानस्यास आत्मयाचें श्रुतिप्रमाणानें सिद्ध झाछेछें व अनुपानानें दढ झाछेछें स्वयंज्योतिष्ट बाधित होईछ. कामादिकांना आत्मसमवायित्व जर अभेछ तर कामा-दिकाचिं दृश्यत्व-आत्मविषयत्व अनुपपन्न होते. ( कारण जें ज्याच्यामध्यें समवेत--नित्यसंबद्ध असर्ते तें त्याच्याकडून पाहिलें जात नाहीं-तें स्याचा विषय होत नाहीं ) चक्ष्ंतील विशेषाप्रमाणें ( जर्से चक्ष्ंतील कृष्णाल--काळे बुन्बुळ त्याच चक्ष्कडून पाहिले जात नाहीं, त्याप्रमाणें कामादिक जर आत्मसैनत्रायी असतील तर ते दश्य होणार नाहीत. पण वर 'ते दश्य आहेत,' या बळानेंच आत्म्याचें स्वयंज्योतिष्ट्र सिद्ध केळें आहे. पण कामादिकांना आत्माश्रित मानस्यानें त्यांचें दश्यत्व बाधित होतें आणि तें बाधित झालें म्हणजे वरील भनुमानही बाधित होतें, असा भावार्थ.) दृष्ट्याचे दृश्य हा दृष्ट्याहून भिन्न पदार्थ आहे, या युक्तीनेंच द्रष्टयाचे स्वयंज्योतिष्ट्र सिद्ध केले आहे. पण आत्मा कामादिकांचा आश्रय आहे, असे जर कल्पिलें तर तें स्वयंजोतिष्ट बाधित होतें.

१ गुण द्रव्यसमवेत असतात, कामादिक गुण आहेत व आत्मा त्याचे आश्र-यभूत द्रव्य आहे. तर्कस्प्रहसार पृ. ५ व ७४ पहा.

सर्वशास्त्रार्थवित्रतिपेधाः । परस्यैकदेशकल्पनायां कामाधाश्रयत्वे च सर्वशास्त्रार्थजातं कुप्येत । एतः विस्तरेण चतुर्थेऽवोचाम । महता हि प्रयत्नेन कामाधाश्रयत्वकल्पनाः प्रतिषेद्धव्या आस्मनः परेणैकस्वशाः स्रार्थसिद्धेः । तत्कल्पनायां पुनः क्रियमाणायां शास्त्रार्थ एव बाधितः स्यात् । यथेच्छादीनामात्मधर्मत्वं कल्पयन्तो वैशेषिका नैयायिकाश्चोः पनिषच्छास्त्रार्थेन न संगच्छन्ते । तथेयमपि कल्पनोपनिषच्छास्त्रार्थवाः धनात्राऽऽदरणीया ॥ २२ ॥

भाष्यार्थ---(भार्ता'जीव हा परमास्याचा एकदेश आहे व कामादिक सा जीवाचे आश्रित आहेत,' असे जें म्हटलें होतें त्यात्रिपयी सांगतात--)सर्व शास्त्रांनीं विप्रतिविद्ध --विशेषतः प्रतिपिद्ध --असल्यामुळे कामादिक जीवधर्म माहेत असे सगता थेत नाहीं ( हेच अधिक स्वष्ट करितात--) 'जीव हा परमात्म्याचा एकदेश आहे' अशी कस्पना केस्पास व तो कामादि-कांचा आश्रय आहे, असे झटस्यास सर्व शास्त्रीर्थवर्ग कुपित होतो. ही गोष्ट आम्ही चवध्या अध्यायांत सविस्तर सांगितकी आहे. ( मग भर्तृप्र-पंचाचें मत एकदा जर खोडून काढळें आहे तर पुनः त्याचेच निरसन करण्यांत काय अर्थ आहे ? तें सांगतात-) परमात्म्याशी प्रत्यगात्म्याचें जें एकल तोच शास्त्रार्थ असून स्याच्या सिद्धीसाठी आस्प्याचें काम चा-श्रंयस्य--भारमा कामादिकांचा साश्रय आहे हें मत-ह्या कल्पना-मेठ्या प्रयत्नाने प्रतिवेध करण्यास योग्य आहेत. पुनः आत्म्याच्या अंशस्वादि-कांची करुपना केल्यास शास्त्रार्थच बाधित होतो. ( तास्पर्य भर्तृप्रपंच-कल्पना त्याज्य आहे, असा उपसंहार कारितात--) उपापमाणें इच्छादि-कांना आत्मधर्मत्व आहे, म्ह० कामादिक हे अत्याचे धर्म आहेत, अशी कल्पना करणारे वैशेषिक व नैयायिक उपनिषद् या शास्त्राच्या अर्थाशी सुसंगत होत नाहीत तशी ही करपनाही उपनिषद् या शास्त्राच्या अर्थाचा बाध करीत असल्यामुळे आदरणीय नाही. २२.

१ निरवयवस्य, प्रत्यगेकस्य इत्यादि हें शाकार्थनान आहे.

यदै तन्न पश्यति पश्यन्ते तन्न पश्यति न हि द्रष्टुर्देष्टेविपरिलोपे। विद्यतेऽविनाशि-त्वात् । न तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यदि-भक्तं यत्पश्येत् ॥ २३ ॥

अर्थ—आसा सुपुतींत जें पहात नाहीं, असे तूं समजतीस तें तसें नाहीं, तो पहाणारा असतो. तथापि विशेष दर्शनाच्या अभावीं, विशेष दर्शनाचा अभाव पहात असून पहात नाहीं, अशी भ्रांति होते. कारण दृष्ट्याच्या दृष्टीचा विनाश होत नाहीं. कारण तिला अविनाशित्व आहे. त्या दृष्ट्याहून निराळी—विभक्त अशी ती द्वितीय विषयभूत वस्तु नाहीं, कीं जी तो पाहील २३.

स्त्रीपुंसयोरिवैकत्वात्र परयतीत्युक्तं स्वयंज्योतिरिति च । स्वयं-ज्योतिष्ट्वं नाम चैतन्यात्मस्वभावता । यदि ह्यग्न्युष्णत्वादिवचैतन्यात्म-स्वभाव आत्मा स कथमेकत्वेऽपि हि स्वभावं जह्यात्र जानीयात्। अथ न जहाति कथमिह सुपुते न परयति । विप्रतिपिद्धमेतचैतन्यमा-त्मस्वभावो न जानाति चेति । न विप्रतिपिद्धमुभयमप्येतदुपपद्यत एव।।

भाष्यार्थ—( 'यद्वै तन पश्यति व' इत्यादि पुढील कंडिकेचा संबंध सांगण्यासाठीं गतार्थाचा अनुवाद करितात --) 'श्ली-पुरुषांप्रमाणें सुपुर्तीत जीवात्म-परमात्म्याचें एकत्व असल्यामुळें पहात नाहीं, ' असें सांगितलें. 'शात्मा स्वयंष्योति श्राहे,' असेंही सांगितलें. स्वयंष्योतिष्ट्र म्ह० चैतन्या-सम्बभावता. शात्मा जर अग्नीच्या उष्णत्वादिकांप्रमाणें चैतन्य-आत्मस्वभाव-चैतन्यस्वरूप श्रसेल तर, जरी त्याचें परमात्म्याशीं एकत्व झालें तरी, तो स्वभाव कसा सोडील ? म्हणजे आपल्याला व दुसन्याला कसा जाण-णार नाहीं ? शातां 'तो आपला चैतन्यस्वभाव सोडीतच नाहीं,' हाणून महणाल तर हो या सुपुतावस्थेत पहात कसा नाहीं? 'तो चैतन्यात्मस्व-

भाव आहे 'व ' जाणत नाहीं ' असें म्हणणें परस्पराविरुद्ध आहे. (या म्हणण्याचा परिहार--) यांत विरुद्ध कांहींच नाहीं. कारण ती दोन्हीं उपपन्न होतातच.

कथम् । यहै सुषुप्ते तन परयति परयन्वे तत्तत्र परयन्नेव न परयति । यत्तत्र सुषुप्ते न परयतीति जानीषे तन तथा गृह्णीयाः । कस्मात् । परयन्वे भवति तत्र । नन्वेवं न परयतीति सुषुप्ते जानीमी यतो न चक्कर्वा मनो वा दर्शने करणं व्यापृतमस्ति । व्यापृतेषु हि दर्शनश्रवणादिषु परयतीति व्यवहारो भवति शृणोतीति वा । न च व्यापृतानि करणानि परयामः । तस्मान्न परयत्येवायम् ॥

भाष्यार्थ—( आकांक्षापूर्वक श्रुतीनें बरील विरोधाचा परिहार करिन्तात—) तीं करीं ? 'यद्वे तन्न पश्यित-' आत्मा सुग्रतांत पहात नाही, असें जें तूं जाणतोस तें तसें जाणूं नक्षेस. को बरें ! तर ' पश्येन्वे तन्न पश्यित-' तो सुग्रतांत पहातच असतो. 'अहो पण आम्ही सुग्रुतांत तो पहात नाहीं, असें या कारणास्तव समजतों. कारण त्या अवस्थेंत दर्शनाचें निमित्त-करण चक्षु किंवा मन व्यापृत-व्यापार करीत नसतें; पण चक्षु, श्रवण इत्यादि इंद्रियें जेंग्हां व्याप्रत असतात तेव्हांच 'पाहतो' असा किंवा 'ऐकतो' असा व्यवहार होतो. पण सुष्रतांत करणें व्याप्रत असलेली आपण पहात नाहीं. स्यामुळें हा सुष्रतः-निजलेला पुरुष—पहात नाहींच.'

न हि । कि तर्हि । परयनेव भवति । कथम् । न हि यस्माद्द्रष्टुर्द-ष्टिकर्तुर्या दृष्टिस्तस्या दृष्टेर्विपरिकोपो विनाशः स न विद्यते । यथाऽ-ग्नेरोज्यं यावद्गिभावि तथाऽयं चाऽऽत्मा द्रष्टाऽविनाइयतोऽविनाशि-स्वादात्मनो दृष्टिरप्यविनाशिनी यावद्द्रष्टृभाविनी हि सा ॥

भाष्यार्थ — ( पहात नाहींच, या नियमाचा निषेध करितात -) असे नाहीं. तर काय, पाहतच असतो. ( 'न हि ' इत्यादि हेतुवाक्या-

२ वैतन्यस्वभायत्व व विशेषविज्ञानगृहित्य

चं व्याख्यान--) तें कसें १ 'न हि द्रष्टुर्देष्टेत्रिंपरिकोपो विद्यते--' ज्या-भर्थी दृष्टिकर्त्याची--पाहणाऱ्याची जी दृष्टि त्या दृष्टीचा विपरिकोप--विनाश होत नाहीं. जसें भग्नीचें भौष्णय--उष्णता भग्नि विद्यमान असेपर्यंत असणारें असतें तसा हा भात्मा--द्रष्ठा भविनाशी भाहे. यास्तव भात्म्याच्या भविनाशित्वामुळें त्याची दृष्टिही भविनाशिनी भाहे. कारण ती दृष्टा भसेपर्यंत भसणारी भाहे.

ननु विप्रतिषिद्धमिद्मभिधीयते द्रष्टुः सा दृष्टिनं विपरिलुप्यत इति च । दृष्टिश्च द्रष्ट्रा कियते । दृष्टिकर्तृत्वाद्धि द्रष्टेत्युच्यते । कियमाणा च द्रष्ट्रा दृष्टिनं विपरिलुप्यत इति चाशक्यं वक्तुम् ॥

भाष्यार्थ—( द्रष्टयाची दृष्टि विनाश पावत नाहीं, याविषयीं विरोध दाखवितात--)भहो पण द्रष्टयाची ती दृष्टि, व ती विनाश पावत नाहीं, हें तुम्ही विरुद्ध सांगत भाहां! कारण दृष्टि दृष्ट्याकडून केळी जाते. दृष्टिकर्तृत्वामुळेंच तो 'द्रष्टा ' असें म्हटळें जातें. पण दृष्ट्या-कडून केळी जाणारी दृष्टि विनाश पावत नाहीं, हें म्हणणें भशक्य आहे.

ननु न विपरिलुप्यत इति वचनादाविनाशिनी स्यात् । न । वचन नस्य ज्ञापकत्वात् । न हि न्यायपाप्तो विनाशः कृतकस्य वचनशतेना-पि वारियतुं शक्यते । वचनस्य यथाप्राप्तार्थज्ञापकत्वात् ॥

भाष्यार्थ—( मध्यस्थाचा आक्षेप—) अहो पण 'ती विनाश पावत नाहीं,' असे वचन असस्यामुळें कार्यरूप असलेलीही ती दृष्टि अविनाशिनी आहे; ( शंकाकाराचें समाधान—) असे नाहीं, कारण वचन केवल हा-पक असतें. 'जें कृतक असतें तें अनिय असतें' या न्यायानें प्राप्त झा-लेला विनाश शेकडों वचनांनीही कुंठित होऊं शकत नाहीं—शेकडों वचनेंही कृतकाच्या विनाशाचें निवारण करूं शकत नाहींत. कारण पदार्थ जसा प्राप्त असेल तसें त्याचें ज्ञापन करणें एवढेंच वचनाचें काम आहे. ( वचन पदार्थ असेल तसें त्याचें ज्ञापक आहे. ) नैष दोषः । आदिःयादिप्रंकांशंकत्वबद्दर्शनोपपत्तेः । यथाऽऽिदत्यान्द्रयो नित्यप्रकाशस्वभावा एव सन्तः स्वाभाविकेन नित्यनैव प्रकाशन प्रकाशयन्ति । न ह्यप्रकाशात्मानः सन्तः प्रकाशं कुर्वन्तः प्रकाशयन्ती । तथाऽयमप्यात्मान्त्रयन्ते । किं तर्हि स्वभावेनैव नित्येन प्रकाशन । तथाऽयमप्यात्मा-ऽविपरिल्प्रास्वभावया दृष्ट्या नित्यया दृष्टेत्युच्यते ॥

भाष्यार्थ—( सिद्धान्ती या शंकचा परिहार करितात-) हा दोष येत नाहीं. (येथील ' द्रष्टु ' या शब्दाचा अर्थ दृष्टिकर्ता असा नाहीं, तर नित्यदृष्टि असा आहे, त्यामुळें वरील होष येत नाहीं. ) कारण आदित्यदृष्टि असम्याचेंही दर्शन उपपन्न होतें. ( दृष्टान्त विशद करितात—) जसे आदित्यदिक नित्य प्रकाशस्वभावच असून स्वाभाविक—नित्य अशाच प्रकाशानें पदार्थीस प्रकाशित करितात. ते अप्रकाशरूप असून प्रकाश करितात व त्यामुळें ब्यांना 'ते प्रकाशित करितात, ' असें म्हटलें जात नाहीं. तर काय स्वभावभूत नित्य प्रकाशानेंच ' प्रकाशित करितात ' असे म्हटलें जातें. त्याचप्रमाणें हाही आत्मा अविनाशस्त्ररूप नित्य दृष्टीनें 'द्रष्टा'असे म्हटला जातो.

गौणं तर्हि द्रष्टृत्वम् । नैवमेष मुख्यत्वोपपत्तेः । यदि ह्यन्यथाऽप्यात्मनो द्रष्टृत्वं दृष्टं तदाऽस्य द्रष्टृत्वस्य गौणत्वं न त्वात्मनोऽन्यो
दर्शनप्रकारोऽस्ति । तदेवमेव मुख्यं द्रष्टृत्वमुपपद्यते नान्यथा । यथाऽऽदित्यादीनां प्रकाशयितृत्वं नित्येनैव स्वाभाविकेनाक्रियमाणेन प्रकाशेन तदेव च प्रकाशयितृत्वं मुख्यं प्रकाशयितृत्वा न्तरानुपपतेः । तस्मान्न द्रष्टुर्देष्टिर्विपरिलुप्यत इति न विप्रतिषेधगन्धोऽप्यस्ति ।।

भाष्यार्थ——(पण आत्म्याला नित्य दृष्टिस्वभाव मानस्यस कोणता दोष येतो तें वादी सांगतो—) असें जर असेल तर तें आत्म्याचें द्रष्टृत्व गौण आहे. (पण कोणत्याही गौणाला मुख्याची अपेक्षा असते. येथें दुसरें मुख्य द्रष्टृत्व उपलब्ध होत नाहीं, त्यामुळें त्याला गौण द्राणतां येत नाहीं, असें उत्तर देतात—) असें नाहीं. निस्पदृष्टीनेंच त्याच्या मुख्यत्वाची उपप- ति लागते. नित्य दृष्टिस्वभावावाच्नही जर आस्याचे दृष्ट्स उपलब्ध झालें असतें तर त्याचे दृष्ट्स गौण आहे, असे म्हणतां आले असतें. पण आस्याचा अन्य दर्शनप्रकार नाहीं. [म्हणजे त्याला क्रियारूपस्य नाहीं. कारण त्याच्या ठिकाणीं क्रिया मानस्यास तो निष्क्रिय आहे, असे सांगणान्या श्रुति-स्मृतींशीं विरोध येतो. ] यास्तव नित्य दृष्टित्वानेंच आस्याचें मुख्य दृष्ट्त उपपन्न होतें. त्यावाचून म्हणजे दर्शनिक्रयाक-र्मृत्वानें होत नाहीं. जसें आदित्यादिकांचें प्रकाशयितृत्व नित्य, स्वामा-विक, अक्रियमाण-अक्षतक-प्रकाशानेंच आहे आणि तेंच प्रकाशयिन्तृत्व मुख्य आहे. कारण दुसन्या प्रकाशयितृत्वाची अनुपपत्ति औहे. तस्मात् 'न दृष्टुदृष्टेविपरिलोपो विद्यते-' दृष्ट्याची दृष्टि विनाश पावत नाहीं, या म्हणण्यांत विरोधाचा गंधही नाहीं.

मनन्वनित्यिकियाकर्तृविषय एव तृच्यत्ययान्तस्य शब्दस्य प्रयोगो दृष्टो यथा छेत्ता भेत्ता गन्तेति तथा द्रष्टेत्यत्रापीति चेत् । न । प्रकाशियते-ति दृष्टत्वात् । भवतु प्रकाशकेष्वन्यथाऽसंभवान्न त्वात्मनीति चेत् । न । दृष्टपविपरिछोपश्रुतेः ॥

भाष्यार्थ—(' दृष्टृ 'या शब्दांतील ' तृ 'या कर्तरि प्रत्ययाचा आश्रय करून शंका घेतात--) 'अहो पण अनित्य क्रियाकर्तृत्व या अर्थी- च तृष्प्रत्ययान्तशब्दाचा प्रयोग दिसतो. जसा--छेता--छेद करणारा, भेत्ता- भेद करणारा, गन्ता--गमन करणारा, इत्यादि; त्याचप्रमाणें 'दृष्टा-' पाहणारा या शब्दांतही अनित्य दर्शन करणारा, या अर्थीच ' तृ-' प्र- त्यय आहे' झणून झणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण नित्य प्रकाशस्व- रूप आदित्याला प्रकाशियता असें म्हटलेलें दिसतें. ( आदित्याहून आ- त्यामध्यें विशेष आहे, असें सांगतात--) आदित्यादि प्रकाशकांमध्यें

१. स्याचप्रमाणें आत्म्याचेंही दृष्टृत्य नित्य—स्वाभाविक चेतेन्यज्योतीनेंच सिद्ध होतें, आणि तेंच मुख्य द्रष्टृत्य आहे. कारण दुसऱ्या द्रष्टृत्वाची अनुपपति आहे, असा या वाक्यास शेष लावावा.

भसा उठट प्रकार भसो; [ म्ह० स्यांच्या स्वाभाविक प्रकाशानें प्रकाशानें प्रकाशानें प्रकाशानें प्रकाशानें प्रकाशायितृत्व संभवत नाहीं. पण आत्म्यामध्यें नित्य दृष्टि नाहीं, ( कारण ती आहे, असें मानण्यास काहीं प्रमाण नाहीं. त्यामुळें कादा-चित्क दृष्टीनेंच त्याठा द्रष्टृत्व आहे असा भावार्थः) म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं. कारण आत्मदृष्टीचा छोप-विनाश होत नाहीं, असें सांगणारी श्रुति आहे. ( प्रत्यगात्मा चिद्रूप आहे,असें श्रुतीनें सांगितछें असल्यामुळें त्याका आहे.)

पश्यामि न पश्यामित्यनुभवदर्शनानेति चेत् । न । करणव्यापार-विशेषापेक्षत्वात् । उद्भृतचक्षुषां च स्वप्त आत्मदृष्टेरविपरिलोपदर्शनात्। तस्मादविपरिलुप्तस्वभावेवाऽऽत्मनो दृष्टिः । अतस्तयाऽविपरिलुप्तया दृष्ट्या स्वयंज्योतिःस्वभावया पश्यन्नेव भवति सुपुते ॥

भाष्यार्थ—( आत्मा नित्म दृष्टिस्वरूप आहे, असे म्हटस्यास प्रत्मक्षिविरोध येतो, अशी शंका घेतात—) 'अहो पण मी पाहतों, व
मी पहात नाहीं, असा अनुभव येत असस्यामुळें आत्मा नित्म दृष्टिस्वरूप नाहीं,' म्हणून झणाल तर ते बरोबर नाहीं. कारण तो तसा
दोन प्रकारचा अनुभव इंदियांच्या विशेष प्रकारच्या अयापाराच्या अपेक्षेतें येतो. [ म्ह० तो दोन प्रकारचा अनुभव आत्म्याची नित्मदृष्टिच
सिद्ध करतों. कारण चक्षुरादि इंदियांचा व्यापार जेव्हां चालतो तेव्हां
बुद्धि पाहते व तो जेव्हां बंद असतो तेव्हां ती पहात नाहीं. आत्मा
बुद्धीचा केवल साक्षी असल्यामुळें तो 'मी पाहतों व पहात नाहीं,'
अशारीतीनें बुद्धीचा अनुभव व्यक्त करतों. आत्मदृष्टि नित्म आहे,
याविषयीं आणालीं एक हेतु—] उथांचे डोळे काढले आहेत अशा
कोकांच्या आत्मदृष्टीचा स्वप्नांत विनाश होत नसल्याचा अनुभव येतो.
तस्मात् आत्मदृष्टीचा स्वप्नांत विनाश होत नसल्याचा अनुभव येतो.
तस्मात् आत्मदृष्टीचा दृष्टि अविनाशस्त्रभावच आहे. यास्तव त्या अवि-



नष्ट व स्वयंज्योतिःस्वभाव अशा दृष्टीनें सुषुप्तांत तो निजलेला पुरुष पहातच असतो.

कथं ति न पश्यतीति । उच्यते । न तु तद्दित । किं तत् । दितीयं विषयभूतम् । किंविशिष्टम् । ततो द्रष्टुरन्यदन्यत्वेन विभक्तं यत्पर्ययद्युपल्भेत । यद्धि ति हिशेषदर्शनकारणमन्तः करणं चक्ष् रूपं च तद्विद्ययाऽन्यत्वेन प्रत्युपस्थापितमासीत् । तदेतिस्मन्काल एकी-भूतम् । आत्मनः परेण परिष्वङ्गात् । द्रष्टुर्हि परिच्छिन्नस्य विशेषद-र्शनाय करणमन्यत्वेन व्यवतिष्ठते । अयं तु स्वेन सर्वात्मना संपर्रिष्वतः स्वेन परेण पाञ्चेनाऽऽत्मना प्रिययेव पुरुषः । तेन न पृथ-क्त्वेन व्यवस्थितानि करणानि विषयाश्च । तदभावादिशेषदर्शनं नास्ति । करणादिकृतं हि तन्नाऽऽत्मकृतम् । आत्मकृतमिव प्रत्यवः भासते । तस्मात्तत्कृतेयं भानितरात्मनो दृष्टिः परिलुप्यत इति ॥२३॥

भाष्यार्थ (पुढील वाक्य आकांक्षापूर्वक वेऊन त्याचें व्याख्यान करितात -) मग 'न पश्यित--' तो पहात नाहीं, असें कसें म्हटलें जातें ! सांगतों-'न तु तदिस्त-' पण तें नाहीं. तें काय ! 'द्वितीयं-' दुसरी विषयभूत वस्तु. कोणत्या विशेषानें विशिष्ट अशी दुसरी वस्तु नसते ! कीं जी 'ततः-' त्या द्रष्टयाहून 'अन्यत्-' अन्यत्वानें विभक्त असते 'यरपश्यत्-' कीं जिला तो पाहील. जें त्या विशेषदर्शनाचें कारण आभासयुक्त अन्तःकरण [प्रमात् ], त्याहून दुसरें चक्षुरादि प्रमाण व त्याहूनही विभक्त असें करपादि प्रमेय तें जागृति व स्वप्न या दोन अवस्थांमध्यें अविद्येनें त्याहून अन्यत्वानें प्राप्त केलें होतें तें या सुयु-ितसमयीं एकीभूत झालेलें असतें. (कारणक्रपत्वास प्राप्त होऊन अन-भिन्यक्त होतें. सुयुतींत दुसरें प्रमातृक्त्य नाहीं,असें उपपादन करतात-) कारण प्रमाता परमात्म्याशां एकक्त्य होतो. (त्यामुळें सुयुतींत प्रमातृक्त्य पृथक् रहात नाहीं, असा भावार्थ. 'तथापि इंदियन्यापारामुळें आत्म्याला विषयाचें दर्शन होईल,' अशी आशंका वेऊन सोगतात-) परिच्छिन द्रष्ट्याला विशेष दाखविण्यासाठीं करण-इंदिय पृथक्तानें

अवस्थित होतें. पण हा सुषुप्त पुरुष, शियभार्थेकडून जसा छौकिक पुरुष आर्छिगत होतो त्याप्रमाणें, स्वतः सर्वस्वरूपानें स्वतः प्रान्न पर-मात्म्याशीं संपरिष्वक्त होतो. [ सर्वथा एकरूप होतो. ] स्यामुळें त्या अवस्थेंत करणें व विषय पृथक्पणें व्यवस्थित नसतात. त्यांच्या अभावीं विशेषदर्शनहीं होत नाहीं. कारण तें विशेषदर्शन इंद्रियादि-कांमुळें होणारें आहे; आत्मकृत नव्हे. पण तें आत्मकृत आहे, असें केवछ भासतें. तस्मीत् आत्म्याची दृष्टि छप्त होते ही त्यामुळें--जाम्रत् व स्वम यांतील विशेषदर्शन आत्मकृत आहे असें भासणें व सुषुप्तीत त्या दर्शनाचा अभाव होणें यामुळें--होणारी आंति आहे. २३

यद्दै तन्न जिघति जिघन्वै तन्न जिघति न हि घातुर्घातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान्न तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्दिभक्तं यजिघेत्॥

अर्थ—आत्मा सुपुतींत जें हुंगीत नाहीं तें तो हुंगणारा असतांनाच हुंगीत नाहीं असें वाटतें. वास घेणाऱ्याच्या गंधग्रहणशक्तीचा विनाश होत नाहीं. कारण ती शक्ति अविनाशी आहे. सुपुतींत त्या प्रात्याहून निराळी विभक्त अशी दुसरी विषयभूत वस्तुच नाहीं,कीं जिचा तो वास घेईछ र १.

यहै तन्न रसयते रसयन्वै तन्न रसयते न हि रसयित् रसयतेर्विपरिलोगे विद्यतेऽवि-नाशित्वान तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यहि-भक्तं यद्रसयेत्॥२५॥

अर्थ — आत्मा सुषुतींत जें चाखीत नाहीं तें तो तेथें रस प्रहण करणारा असर्तानाच रस प्रहण करीत नाहीं. कारण रसास्वाद घेणाऱ्या

१ विशेषदृष्टि प्रमाता, प्रमाण-करण, व प्रमेय-विषय यांमुळें होणारी आहे. पण ह्यपुर्तीत त्या तिघांचाही अमाव होतो. त्यामुळें त्यांचें कार्य अशी जी विशेषदृष्टि तिचाही त्या अवस्थेत अमाव होतो, न्हणून.

पुरुषाच्या रसग्रहणशक्तीचा विनाश होत नाहीं. कारण ती अविनाशी आहे. त्या पुरुषाहून निराळी विभक्त अशी दुसरी वस्तु नाहीं की जिचा तो रस चाखीछ २५.

\*\*\*

यहै तन्न वदित वदन्वै तन्न वदित न हि वक्तुर्वकेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविन्मशित्वान त तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यदिभक्तं यद्द-देत्॥२६॥

अर्थ — आत्मा सुपुतीत जें बोळत नाहीं तें तो तेथें बोळणारा असा असतांनाच बोळत नाहीं. वक्त्याच्या वक्तीचा — वचनशक्तीचा विनाश होत नाहीं. कारण ती अविनाशी आहे. त्या वक्त्याहून निराळी -- विभक्त विषयभूत दुसरी वस्तु नाहीं की जिच्याविषयीं तो बोळेळ २६.

यद्वे तन्न शृणोति शृण्वन्वे तन्न शृणोति न हि श्रोतुः श्रुतेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशि-त्वान्न तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यच्छृणुयात् ॥२७॥

अर्थ — आत्मा सुपुतीत जें ऐकत नाहीं तें तो तेथे ऐकणारा असा असतानाच ऐकत नाहीं. कारण श्रोत्याच्या श्रुतीचा विनाश होत नाहीं. कहारण ती अविनाशी आहे. त्या श्रोत्याहून निराळें — विभक्त असे दुसरें विभाषयभूत कांही नाहीं, की जें तो ऐकेट २७.

यद्दे तन्न मनुते मन्वानो वै तन्न मनुते न हि मन्तुर्मतेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान तु तद्द्वितीयमास्त ततोऽन्यद्विभक्तं यन्म- अर्थ—आत्मा सुष्ठतींत जें मनन करीत नाहीं तें तेथें तो मनन करणारा असा असतांनाच मनन करीत नाहीं. कारण मनन करणा-न्याच्या मतीचा विनाश होत नाहीं. कारण ती मति अविनाशी आहे. मननर करणाराहून निराळें-विभक्त असें दुसरें विषयभूत नाहीं, कीं ज्याचें तो मनने क्करीछ २८.

यहै तन्न रेष्ट्रशति सप्टशन्ये तन्न स्प्टशि न -हि स्प्रष्टुः स्पृष्टिर्श्विपरिलोपो विद्यतेऽविना-शित्वान तु तद्दितीयमास्त ततोऽन्यहिभक्तं यत्स्पृशेत् ॥२९॥

अर्थ — आत्मा सुषुतींत जो स्पर्श करीत नाहीं तो तथ स्पर्श कर-णारा असा असतांना स्पर्श करीत नाहीं. कारण स्पर्श करणाराच्या स्पर्शनशक्तीचा विनाश होत नाहीं. कारण ती शक्ति अविनाशी आहे. त्या स्पर्शकर्त्याहून निराळी विभक्त अशी दुसरी विषयभूत वस्तु नसते कीं ज्याका तो स्पर्श करीं दे २९.

यहै तन्न विजानाति विजानन्वै तन्न विजानाति न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलोपो विद्यतेऽविनाशित्वान्न तु तद्दितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यहिजानीयात् ॥ ३०॥

अर्थ—आत्मा सुषुतींत जें जाणत नाहीं तें तो तेथें जाणणारा क असतांनाच जाणत नाहीं. कारण विज्ञात्याच्या विज्ञातीचा विनाश हिण नाहीं. कारण ती विज्ञानशक्ति अविनाशी असते. सुषुप्तींत विज्ञाना गा निराळी—विभक्त दुसरी विषयभूत वस्तु नसते की जिला तो जाणील ३

समानमन्यत्। यद्वै तन जिन्नति। यद्वै तन रसयते। यद्वै नार्ष्ट वदति। यद्वै तन शूणोति। यद्वै तन मनुते। यद्वै तन स्ट्रमति । यद्वै तन विजानातीति । मननविज्ञानयोद्देष्ट्यादिसहकारित्वेऽपि सित चक्षुरादिनिरपेक्षो भूतभविष्यद्वर्तमानविषयव्यापारो विद्यत इति पृथ-ग्यहणम् ॥

भाष्यार्थ—('यद्दै तन्न पश्यति-' या वाक्यांत सांगितलेख्या न्याया-चाच पुढील वाक्यांत अतिदेश करितात—) 'यद्दै तन्न जिन्नति ' 'यद्दै तन्न रसयते' 'यद्दै तन्न वदति ' 'यद्दै तन्न शृणोति ' 'यद्दै तन्न मनुते ' 'यद्दै तन्न स्पृश्चित' व 'यद्दै तन्न विजानाति' इत्यादि दुसरें सर्व पूर्वी सारखेंच आहे. ('मन व बुद्धि यांना साधारण करणत्व असल्यामुळें त्यांचा पृथक् व्यापार नाहीं,तेल्हां त्यांचा पृथक् निर्देश कसा संभवतो,'अशी भाशंका घेऊन सांगतात —) मनन व विज्ञान यांना दृष्ट्यादिकांचे सह-कारित्व जरी असलें तरी चक्षुरादिकांच्या अपेक्षेवाचून त्यांचा भूत, भविष्यत् व वर्तमानविषयक व्यापार असतोच. यास्तव त्यांचे पृथक् प्रहण केलें आहे.

किं पुनर्देष्टवादीनामग्नेरीष्ण्यपकाशनः वलनादिवद्धर्मभेदः आहोस्वि दिभनस्येव धर्भस्य परोपाधिनिमित्तं धर्मान्यत्वमिति ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणे वाक्यांचे व्याख्यान करून स्वसिद्धान्त स्पष्ट साठीं विचार करितात —) अमीचें उष्णाव, प्रकाशन व ज्वलन कांप्रमाणें दृष्ट्यादिकांचा धर्मभेद आहे कीं धर्मीहून भिन्न नसलेख्या कांप्रमाणें दृष्ट्यादिधर्माचें दुसऱ्या उपाधीच्या निमित्तानें धर्मन्यत्व आहे? जे दृष्टि, श्रुति, मित इसादि हे आत्म्याचे अमीच्या उष्णावादिगणें वास्तविक पृथक् धर्म आहेत कीं दृष्ट्यादिक हें आत्म्याचें पच असतांना अंतःकरण, चक्षु, श्रोत्र इसादि उपाधींमुळें ते याचे आत्म्याहून भिन्न धर्म आहेत व दृष्टि, श्रुति इसादिकही पर-भिन्न आहेत असें नुस्तें भासतें?]

भित्र केचिद्व्याचक्षते । आत्मवस्तुनः स्वत एवैकत्वं नानात्वं च यथा गोर्गोद्रव्यतयैकत्वं सास्नादीनां धर्माणां परस्परतो भेदः । यथा स्थूलेष्वेकत्वं नानात्वं च तथा निरवयवेष्वमूर्तवस्तुष्वेकत्वं नानात्वं चानुमेयम् । सर्वत्राव्यभिचारदर्शनादात्मनोऽपि तद्वदेव हष्टयादिनां परस्परं नानात्वमात्मना चैकत्वमिति ।।

भाष्यार्थ-(भर्तृप्रपंचांच्या मतानें पूर्वपक्ष करितात-) याविषयीं किलेक असे सांगतात. आत्मा या पदार्थीचे स्वतःच [म्ह०स्वभावतःच] एकत्व व नानात्व आहे. जर्से-गाय या पदार्थाचे गोद्रव्य या रूपाने एकत्व व सास्त्री, शिंगे, कान, पाय इत्यादि धर्मीचा परस्पर भेद असतोः (त्याप्रमाणें आस्म्याचें ' आत्मा 'या पदार्थरूपानें एकत्व व शरीरेंद्रियादिक्याने अनेकल आहे. अहा पण गायीसारखे पदार्थ सावयव भसल्यामुळें त्यांचा रूपमेद संभवतो. त्यामुळें गाय गोद्रव्य या रूपानें एक व अवयवांच्या दृष्टीनें अनेक आहे, असे म्हणतां येतें. पण निरव-यव आत्म्याच्या ठिकाणीं तें कर्से संभवतें ?' अशी आशंका घेऊन साग-तात-) ज्याप्रमाणे स्थूल पदार्थीमध्ये एकत्व व नानात्व उपलब्ध होतें व्याप्रमाणें र अर्ते निरवयव वस्तूमध्येंही एकत्व व नानात्व यांचे अनुमान करावें (वस्तु एकरूप असते,अशाविषयीं दृष्टान्त नाहीं. पण तिच्या नाना-रूपत्वाविषयीं दृष्टान्त हवे तितके आहेत. यास्तव आत्म्याच्याही नाना-त्वाचें अनुमान करावें. ' आत्मा भिन्न व अभिन्नही आहे. कारण वस्तु पदार्थ आहे. गाय, घोडा इत्यादिकांप्रमाणें ' असे अनुमान श्कृते. 'अहोपण गाय, घोडा इत्यादिकांविषयी जरी तर्से अनुमान वर्छे तरी आत्म्याविषयीं तें कसें संभवेछ ?' अशी आशंका घेऊन त्वाचें नानारूपत्व अन्यभिचारी आहे, म्हणजे कोणतीही वस्तु निय नानारूप असते, त्यामुळें आत्म्याविषयींही तर्से अनुमान निःशंक करतां येतें, असें पूर्वपक्षकारच ग्हणतो-) नानात्वाचा सर्वत्र अञ्चाम-चार उपलब्ध होत असल्यामुळें त्याच न्यायानें आत्म्याच्याही द्रश्लेषादि-कांचे परस्पर नानात्व व भारमरूपाने एकत्व भाहे. [ अर्थात् अशा

१ गळयासालची पोळी, सासळी.

तन्हेच्या अनुमानानें ही गोष्ट सिद्ध होत असल्यामुळें 'यद्दे तन पश्यित' इत्यादिवाक्योंचें तात्पर्य भिन्नाभिन वस्तूमध्यें आहे, असा भावार्थः]

नान्यपरत्वात् । न हि दृष्ट्यादिधर्मभेदप्रदर्शनपरिमदं वाक्यं यद्वे तादित्यादि । कि तिह यदि चैतन्यात्मज्योतिः कथं न जानाति सुपुप्ते । नृतमतो न चैतन्यात्मज्योतिरित्येवमाशङ्कापाप्तौ तिन्नराकरणायैतदार्ञ्धं यद्वे तादित्यादि यदस्य जाम्रत्स्वप्तयोक्षक्षुराद्यनेकोपाधिद्वारं चैतन्यात्मज्योः नित्स्वाभाव्यमुपलक्षितं दृष्ट्याद्यभिधेयव्यवद्वारापत्रं सुपुप्त उपाधिभे नद्व्यापारिनवृत्तावनुद्धास्यमानत्वादनुपलक्ष्यमाणस्वभावमप्युपाधिभेदेन भिन्नामिव यथाप्राप्तानुवादेनैव विद्यमानत्वमुच्यते । तत्र दृष्ट्यादिधर्मभेद-कल्पनाऽविवक्षितार्थाऽनभिन्नत्या ॥

भाष्यार्थ—(या पूर्वपक्षाचें निरसन-) असे नाहीं. कारण 'यहै तत् ' इत्यादि वाक्य याहून अन्य अर्थ सांगणारें आहे. 'यहै तत् ' इत्यादि वाक्य दृष्टयादि धर्मांचा भेद सांगणारें नाहीं. तर काय ? 'चैत-न्यात्मज्योतीचा विनाश जर होत नाहीं, ती ध्योति जर नित्य आहे, तर सुपुत्तांत पुरुष जाणत कसा नाहीं ? यास्तव खिकत तो चैतन्यात्मज्योति नाहीं,' अशी आशंका प्राप्त झाळी असतां तिचें निराकरण करण्यासाठीं न्यहें तत् व' इत्यादि वाक्य आरंभिकें आहे. ( चैतन्याच्या अविनाशा-मध्यं जर वाक्याचें तात्पर्य आहे तर दृष्ट्यादिकांचा भेद हसा सांगितळा भाहें ! तें सांगतात--) जागरित व स्वप्त या दोन अवस्थिवध्यें चक्षुरोदि कान्यादि विषयव्यवहारास प्राप्त झाळेळें असे चैतन्यात्मज्योतिःस्वाभाव्य दुः सींत उपाधिभेदाचा व्यापार निष्टत्त झाळा असतां तें अभिव्यक्त होईनासें होतें. त्यामुळें व्याचा स्थभाव उपळक्षित होत नाहीं. तथापि तें यथा-प्राप्त भेदाच्या अनुवादानेंच उपाधिभेदानें भिन्न झाळेळें असे त्याचें विव्यक्तात्मां स्थान व्यापार निष्टत झाळा क्षतां तें अभिव्यक्त होईनासें होतें. त्यामुळें व्याचा स्थभाव उपळक्षित होत नाहीं. तथापि तें यथा-प्राप्त भेदाच्या अनुवादानेंच उपाधिभेदानें भिन्न झाळेळें असे त्याचें विव्यक्तात्व सांगितळें जातें. [ म्ह० सुप्तिंत अन्तःकरणाचा चक्षुरादिभे-

दाच्या अधीन असलेला परिणाम हाच न्यापार, तो नितृत्त झाला असतां उपाधिमेद उद्घासित—न्यक्त होईनासा होतो. त्यामुळें तें चैत-न्यही भिन्न असस्या सारखी प्रतीति येत नाहीं, हें जरी खरें आहे तरी चक्क्ष्या द्वारा उत्पन्न झालेल्या बुद्धिवृत्तीत न्यक्त झालेलें चैतन्य ही दृष्टि, घ्रणाच्या द्वारा उत्पन्न झालेल्या बुद्धिवृत्तीत न्यक्त झालेलें चैतन्य ही घ्राति, असा उपाधिमेदामुळें प्राप्त झालेल्या मेदाचा अनुवाद करून श्रुतीनें चैतन्याच्या अविनाशित्वामध्यें वाक्याचें तात्पर्य दाखिकें आहे, असा मावार्थ, याप्रमाणें उक्त अर्थां वाक्याचें तात्पर्य सिद्ध झालें अस्ता मावार्थ, याप्रमाणें उक्त अर्थां वाक्याचें तात्पर्य सिद्ध झालें अस्ता पालेत सांगतात—] त्यामुळें केवल अनिभित्ततेने केलेली दृष्ट्यादिं धर्मभेदाची कल्पना विवक्षितार्थ नाहीं. [म्ह० ती कल्पना श्रुतीला विनविक्षित नाहीं.]

सैन्धविषे नवत्प्रज्ञानैकरसघनश्रुतिविरोधाच । " विज्ञानमानन्दम् " " सत्यं ज्ञानम् " " प्रज्ञानं ब्रह्म " इत्यादिश्रुतिभ्यक्ष ॥

भाष्यार्थ—(बाही कारणाने दृष्ट्यादि भेदकल्पना योग्य नाहीं—) सैन्धववनाप्रमाणें--मिठाच्या खड्याप्रमाणें आत्मा प्रज्ञान-एकरसवन अंश्वे असे सांगणाच्या श्रुती शिंही विरोध येत असल्यामुळें वरील कल्पना दे योग्य आहे. (हेंच अधिक विशद कारितात—) 'विज्ञानं आनंदं ' 'ससं ज्ञानं' 'प्रज्ञानं ब्रह्म' इसादि श्रुतींवरूनही ती कल्पना उपपन्न होत नाहीं.

शब्दप्रवृत्ते । लैकिक च शब्दप्रवृत्तिश्रस्रुषा रूपं विज्ञानाति श्रोत्रेण शब्द विज्ञानाति रसनेनानस्य रसं विज्ञानाति व सर्वते च रष्टियादिशब्दाभिधेयानां विज्ञानशब्दवाच्य अभेव दर्शयति । शब्द-प्रवृत्तिश्च प्रमाणम् ॥

भाष्यार्थ—( ' घटाकाश, महाकाश ' इत्यादि प्रकारे 'आका या एका शब्दाचा विषय होत असल्यामुळें उपाधींचा जरी मेद आ तरी आकाशाचें जरें एकत्व इष्ट आहे त्याप्रमाणें चैतन्याछा उद्देशन एकाच शब्दाची प्रवृत्ति होत असल्यामुळें चित्-चेंही एकत्व स्वीकारणें इष्ट आहे आणि तें स्वीकारस्यावर दृष्ट्यादिभेदाची सिद्धि कोठून होणार? असें सांगतात—) शिवाय शब्दप्रवृत्तीवरून चैतन्यभेदकरूपना उपपन्न होत नाहीं. छोकिक शब्दप्रवृत्ती 'चक्षुनें घटाछा जाणतो, श्रोत्रानें शब्दाछा जाणतो, रसनेनें अनाच्या रसाछा जाणतो' अशी होते. ती शब्द-प्रवृत्ति सर्वत्रच दृष्ट्यादिशब्दांच्या वाचक अर्थाना विज्ञानशब्दवाच्यता आहे असेंच दाखिवते; [म्ह० दृष्ट्यादि शब्दांचे अर्थ विज्ञान या शब्दानेंच सांगितछे जातात, ] आणि शब्दप्रवृत्ति प्रमाण आहे. (तस्मात् दृष्ट्यादि धर्मभेदाची करुपना अनुपपन्न आहे.)

दृष्टान्तोपपत्तेश्च ॥ तथा हि लोके स्वच्छस्वाभाव्ययुक्तः स्फटिकस्तिनि मित्तमेव केवलं हरितनीललोहितानुपाधिभेदसंयोगात्तदाकारत्वं भजते । न च स्वच्छस्वाभाव्यव्यतिरेकेण हरितनीललोहितादिलक्षणा धर्म-भेदाः स्फटिकस्य कल्पियतुं शक्यन्ते । तथा चक्षुराद्युपाधिभेदसंयो-गात्प्रज्ञानघनस्वभावस्यैवाऽऽत्मच्योतिषो दृष्ट्यादिशक्तिभेद उपलक्ष्यते । प्रज्ञानघनस्य स्वच्छस्वाभाव्यात्स्फटिकस्वच्छस्वाभाव्यवत्स्वयंज्योतिष्टा-इ। यथा चाऽऽदित्यज्योतिरवभास्यभेदैः संयुज्यमानं हरितनीलपीतलो-हितादिभेतरविभाग्यं तदाकाराभागं भवति । तथा च कृत्सं जगदव-भासयक्ष्मरादीनि च तदाकारं भवति ॥

सायार्थ — ( आतां सिद्धान्तपक्षीं दृष्टान्तच नाहीं, असे जे वाद्याचें स्थानियमीं सांगतात --) यानिवयीं दृष्टान्ताची है उपपाति आहे. सांवानिवयीं दृष्टान्ता नां भी त्याचें नानाक्षपत्न मिथ्या नते अन्ति, जहां, असे म्हणतां १ अशी आशंका धेऊन त्यांतील नानाक्षप वस्तु आहे, असे म्हणणान्यांनीहीं नानाक्षपत्न अनवस्थादोषाच्या परिहारार्थ स्वीन्ति नानाक्षपत्न अनवस्थादोषाच्या परिहारार्थ स्वीन्ति नानाक्षपत्न अनवस्थादोषाच्या परिहारार्थ स्वीन्ति नानाक्षपत्न अनुमानांत हेतु दिला होता तो

<sup>े</sup> आत्मवें भिन्नाभन आहे. कारण तिला वस्तृत्व आहे. गाम, घोडा रियादिकांपमाण, या वर्गक अनुमानांन.

ज्या शंकेचें निरसन करावयाचें आहे ती शंका दाखविवात --) आहे पण या पुरुषाचा --आस्याचा जर हाच स्वभाव आहे, तर त्या स्वभाव वाचा परिसाग करून याळा जें विशेष विज्ञान होतें तें कोणस्या निमित्तानें ? बरें विशेष विज्ञान हाच याचा स्वभाव आहे, म्हणून म्हणावें तर हा सुषुप्तींत विशेषाळा कां जाणत नाहीं ?

उच्यते शृणु । यत्र यस्मिञ्जागरिते स्वप्ने वा अन्यदिवाऽऽरमने वस्त्वन्तरिमवाविद्यया प्रत्युपस्थापितं भवति तत्र तस्मादितिद्याप्रत्युप-स्थापिताद्नयोऽन्यमिवाऽऽत्मानं मन्यमानोऽसत्यात्मनः प्रविभक्ते वस्त्वन्तरेऽसति चाऽऽत्मिन ततः प्रविभक्तेऽन्योऽन्यत्पद्येरुप्रुपलभेत । तच दर्शितं स्वप्ने प्रत्यक्षतो घ्रन्तीव जिनन्तीवेति । तथाऽन्योऽन्य-जिन्नेद्रस्येद्वदेच्छृणुयान्मन्वीत स्पृशेद्विजानीयादिति ॥३१॥

भाष्यार्थ—( चिन्मात्रज्योति प्रत्यगात्म्याचे विशेषविद्वानरिहित्य हेंच स्वरूप आहे. तथापि आत्माच्या अज्ञानास्य अविद्येने किश्विरुत्या विशेषांच्या विज्ञानाने जामत् व माम या अवस्था सिद्ध होतात, असे पुढील वाक्याच्या आश्रयाने उत्तर दतात—) या शंकेचें समाधान सांगितलें जात आहे तें ऐक— यत्र-' ज्या जागरावस्थेंत किंवा स्वप्नांत ' अन्यदिव-' आत्म्याङून भिन्न वस्तु असे होतें, अविद्येने आत्मिन्न वस्तु प्रत्युपस्थापित होते ' तत्र-' त्या अवस्थेंत ' अन्य:-' आपल्याङून अगदीं विभक्त अशी दुसरी वस्तु नसतांना व त्या वस्तुङून अगदीं विभक्त असा आपण—आत्मा नसतांना आप स्याला त्या अविद्याप्रत्युपस्थापित वस्तुङून अन्यसा मानणारा अन्य प्रमाता ' अन्यत्-' दुसरी वस्तु ' पश्येत् ' पाहतें, खाला दुसरी वस्तु उपलब्ध होते, आणि ही गोष्ट स्वप्नांतील 'श्नन्तीव-'

<sup>ी</sup> विशेषविज्ञानुराहित्य हें आत्म्याचें स्वस्त्य आहे की विशेषविज्ञानवस्य हें आत्म्याचें स्वस्त्य आहे ! यांतील पिंड्च्यापक्षीं जामत् व स्वम याची अनुपर्णते होते आणि दुस-या पक्षीं सुमुप्तीची असि।दि होते, असा मावार्थ.

जणुं काय मारतो, 'जिनन्तीव-' जणुं काय वश करून घेतो, या अनुभवावरून वर दाखिविछी भाहे. ध्याचप्रमाणें अन्य अन्याचा वास घेतो, रस घेतो, बोछतो, ऐकतो, मनन करतो, स्पर्श करतो व जाणतो ३१.

> सिलल एको द्रष्टाऽद्वैतो भवत्येष ब्रह्मलोकः सम्राडिति हैनमनुशशास याज्ञवल्क्य ए-षाऽस्य परमा गतिरेषाऽस्य परमा संपदेषोऽ-स्य परमो लोक एषोऽस्य परम आनन्द एतस्यैवाऽऽनन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामु-पजीवन्ति ॥ ३२ ॥

अर्थ -- ज्याप्रमाणें जलांत त्याप्रमाणें सुपुतींत एक दृष्टा अद्वेत होतो. हा ब्रह्मकोक आहे, 'हे सम्राट्,' असें संबोधून याज्ञवल्क्य जनकाला असें अनुशासन करता झाला. ही याची परमा गाति, ही याची परमा संपत्, हा याचा परम लोक, हा याचा परम आनन्द. याच आनंदाच्या मात्रेवर—कलेवर अन्य भूतें आपली उपजीविका करितात ३२.

यत्र पुनः साऽविद्या सुषुप्ते वस्त्वन्तरप्रत्युपस्थापिका शान्ता तेनान्यत्वेनाविद्याप्रविभक्तस्य वस्तुनोऽभावात्तत्केन कं पश्येजिन्नेद्विजानीयाद्वा। अतः स्वेनैव ृहि प्राक्षेनाऽऽत्मना स्वयंज्योतिःस्वभावेन संपरिष्वक्तः समस्तः संप्रसन्न आप्तकाम आत्मकामः सिळ्ळवत्स्वच्छीभूतः सिळ्ळ इव सिळ्ळ एको द्वितीयस्याभावात्। अविद्यया
हि द्वितीयः प्रविभज्यते। सा च शान्ताऽत्रात एको द्रष्टा दृष्टेरिवपरिछप्तत्वादात्मज्योतिःस्वभावाया अद्वैतो द्रष्टव्यस्य द्वितीयस्याभावात्।
पतदमृतमभयमेष ब्रह्मळोको ब्रह्मैव लोको ब्रह्मळोकः पर एवायमरिमन्काळे व्यावृत्तकार्यकरणोपाधिभेदः स्व आत्मज्योतिषि शान्तसर्वसंबन्धो वर्तते॥

भाष्यार्थ — पण तेंच, ज्या सुपुप्तांत दुसन्या वस्तूङा प्रत्युपस्थापित करणारी अविद्या शान्त झालेली असते त्या अवस्थेंत अविद्या शांत झाल्यामुळें अविद्येनें अन्यत्वानें अगदीं विभक्त केलेल्या वस्तूचा [ दुसऱ्या वस्तूचा ] अभाव झाल्यामुळें कोणस्या साधनानें कोणांडा पाहणार, हुंगणार किंवा जाणणार ? यास्तव पूर्वी सांगितस्याप्रमाणें स्वतः स्वयंज्योतिःस्वरूप प्राज्ञ आत्म्याकडून संपरिष्वक्त झालेला–प्राज्ञ भाग्याशी एकरूप झाछेछा त्यामुळें समस्त—अपरिच्छिन –भपरिच्छिन<sup>,</sup> वामुळेंच संप्रसन्न, कारण तो आप्तकाम-पूर्णकाम आत्मकाम जैला-प्रमाणें भगदी स्वच्छ असलेला, असा असतो. (याच अधी वाक्यां-तील अक्षरांची योजना कारितात-) 'सलिल एको द्रष्टा-' जर्से जल स्वच्छ तसा, एक कारण दुसऱ्याचा अभाव असतो. (सुपुप्तांत दुसऱ्याचा भभाव व्यक्त कारितात - ) अविद्येकडून दुसरा अयंत भिन्न केला जाता. पण सुषुप्तींत ती भविद्या तर शांत झालेली भसते. यास्तव तो एक, आत्मज्योतिःस्वरूप दृष्टि अविनाशी असस्यामुळे द्रष्टा 'अद्वैतः-' दुसरे द्रष्टव्य नसल्यामुळें अद्वेत 'भवति-' होतो. ( त्याळाच परम पुरुषार्थत्व आहे, असे दाखिवणारे माष्यकार त्याचे कूटस्थत्व सांगतात-) हें अमृत अभय आहे. ' एव ब्रह्मछोकः- ' हा ब्रह्मछोक; (ब्रह्मछोक हा कर्मधारय समास आहे, षष्ठीतत्पुरुष नण्हे, असे सुचविण्यासाठीं **ब्रह्मकोकशब्दाचा विग्रह करितात—) ब्रह्म हाच लोक ब्रह्मलोक**-कारण या वेळी हा परब्रह्मच असतो. शरीरेंद्रियरूप उपाधिभेदापासून व्यावृत्त झाळेळा व ज्याचे सर्व संबंध शांत झाळे आहेत असा हा त्या-वेळी स्वतःच्या आत्मज्योतीमध्ये राहती.

हे सम्राडिति हैवं हैनं जनकमनुशशासानुशिष्टवान्याज्ञवल्क्य इति श्रुतिवचनमेतत् । कथं वाऽनुशशास । एषाऽस्य विज्ञानमयस्य परमा मतिः । यास्त्वन्या देहप्रहणलक्षणा ब्रह्माहिस्तम्बपर्यन्ता आविद्याक-

भंप्रसन्तरव स्पष्ट करण्याधाठीं हा जलाचा द्रष्टान्त दिला आहे.

हिपतास्ता गतयोऽतोऽपरमा अविद्याविषयत्वात् । इयं तु देवत्वादि-गतीनां कर्मविद्यासाध्यानां परमोत्तमा यः समस्तात्मभावो यत्र नान्यत्पदयति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजान।तीति ॥

भाष्यार्थ——( श्रुति म्हणते— ) 'हे सम्राड् ' असें म्हणून ' याज्ञ-वस्क्य ' 'एनं ' त्या जनकाटा असें अनुशासन न्डपदेश करता झाला. हें श्रुतीचें वचन आहे. तें कसें अनुशासन कारिता झाला ? 'एवास्य परमा गतिः- ' ही या विज्ञानमयाची परम गति आहे. ( गतीचें परमत्व सिद्ध करितात - ) ज्या दुसऱ्या शरीरप्रहणरूप ब्रह्मा-दिस्तंवपर्यंत गति त्या अविद्याकिष्यत आहेत. त्यामुळें त्या अपरम होत. कारण त्यांना अविद्याविषयत्व आहे. पण ही कर्म व उपासना यांनी साध्य असलेल्या देवत्वादिगतींमध्यें 'परमा' उत्तम आहे. ही म्हणजे जो हा समस्त आत्मभाव. ज्या सर्वात्मभावदशेंत 'दुसरें पहात नाहीं, दुसरें ऐकत नाहीं, व दुसरें जाणत नाहीं.' (असें श्रुतीनें सांगितलें आहे.)

एषैव च परमा संपत्सर्वासां संपदां विभूतीनामियं परमा स्वा-भाविकत्वाद्स्याः कृतका ह्यन्याः संपदः । तथैपोऽस्य परमो लोकः । ये अन्ये कर्मफलाश्रया लोकास्तेऽस्माद्दपरमाः । अयं तु न केनचन कर्मणा मीयते स्वाभाविकत्वादेपोऽस्य परमो लोकः ॥

भाष्यार्थ-- ' एषास्य परमा संपत्- ' ही याची ' परमा ' संपत् आहे. सर्थ संपदांतील-विभूतींतील ही श्रेष्ठ आहे. कारण हिला स्वामा-ीकत्व आहे; व इतर संपत्ति कृतक आहेत. त्याचप्रमाणें ' एषोऽस्य ो लोक:-' हा याचा परम लोक आहे. जे दुसरे कर्मफलाश्रयभूत लोक ते याहून अपरम आहेत. कारण हा लोक कोणत्याही कर्मानें परिष्ठित्र केला जात नाहीं, कोणत्याही कर्मानें साध्य होत नाहीं. कारण त्या लोकाला स्वामाविकत्व आहे. म्हणून हा याचा परम लोक आहे.



तथेषोऽस्य परम आनन्दः । यान्यन्यानि विषयेन्द्रियसंबन्धजन्तिन्यानन्दजानानि तान्यपेक्ष्येषोऽस्य परम आनन्दो नित्यत्वात् । "यो वै भूमा तत्सुखम् " इति श्रुत्यन्तरात् । यत्रान्यत्पश्यत्यन्यादिजानाति तद्दलं मर्त्यममुख्यं सुखमिदं तु तद्विपरीतम् । अत एव एषोऽस्य परम आनन्दः । एतस्यैवाऽऽनन्दस्य मात्रां कलामिवद्याः प्रत्युपस्थापितां विषयेन्द्रियसंबन्धकालविभाव्यामन्यानि भूतान्युपजीवन्ति । कानि तानि तत एवाऽऽनन्दाद्विद्यया प्रविभज्यमानस्वरूपाः प्रत्यन्यत्वेन तानि ब्रह्मणः परिकल्प्यमानान्यन्यानि सन्त्युपजीवन्ति भूतानि विषयेन्द्रियसंपर्कद्वारेण विभाव्यमानाम् ॥३२॥

भाष्यार्थ--त्याप्रमाणें 'एषोऽस्य परम आनन्दः ' हा याचा परम भानंद आहे.(सुषुतीतील सर्वात्मभावाला परमानन्दत्व आहे, असे विशद करितात—) विषय व इंदियें यांच्या संबंधापासून उत्पन्न झाळेळे जे दुसरे सर्वे आनंद त्यांच्या अपेक्षेने हा याचा परम आनन्द आहे. याळा नित्यत्व भाहे. 'यो वे भूमी तत्सुखं ' भशी दुसरी श्रुति ' यत्रान्यत्पर्यति०-' ज्या अवस्थेत स्त्रत हून अन्य वस्तूला पाहतो, अन्य वस्तूळा जाणतो, तें अरुप, मर्ख, अमुख्य सुख आहे. पण हें तर त्याच्या विपरीत आहे. म्हणूनच हा याचा परम आनंद आहे. (वैषयिक मुख एक व आत्मरूप मुख दुसरें, असे येथें मुखाचें देविष्य नस्न विषयेंद्रियसंयोगामुळें होणारें सुख अमुख्य व आत्मसुख मुख्य, या सुखाची न्यवस्था जरी ळाविळी आहे तरी वस्तुतः विषयसुख हैं आत्मसुखाहून निराळें सुखच नन्हे, असे दाखवितात-) 'एतस्यैवू मानंदस्य ० - <sup>?</sup> याच आनंदाच्या 'कलां-' कलेस-कलेवर भविदोर्ने प्रत्युए स्थापित केळेख्या, विषय व इंद्रियें यांच्या संबंधाचे वेळीं प्रतीत होणार्य्या भानदाच्या कलेवर 'अन्यानि भूतानि-' दुसरी भूतें उपजीविका करि-तात.( 'अहोपण ब्रह्माडून अतिरिक्त चेतनाचाच अभाव असस्यामुळें

भ भारत्याला अमर्थाद आनन्दत्व आहे, याविषयीं छान्दोग्य श्रुतीची संमाति दासविण्यासाठीं हें वचन येथे घेतलें आहे.

उपजीविका करणारीं भूतें कोण आहेत ? कोणीच नाहींत,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) तीं उपजीविका करणारीं भूतें कोणतीं ? त्याच ब्रह्माख्य आनंदापासून अविद्येनें ज्यांचें स्वरूप पृथक्तानें अगदीं प्रिकेक्स आहे, अशीं परिकित्पिलीं जाणारीं भूतें अन्यशीं होऊन विषयें-द्रियसंपकींच्या द्वारा अनुभवास येणाऱ्या त्या आनंदाच्या कलेवर उपजीविका करितात- ३२.

स यो मनुष्याणा राद्यः समुद्धो भवत्यन्ये-षामधिपतिः सर्वेर्मानुष्यकैर्भोगैः संपन्नतमः स मनुष्याणां परम आनन्दोऽथ ये शतं मनुष्याणामानन्दाः स एकः पितृणां जित-लोकानामानन्दोऽथ ये शतं पितृणां जित-लोकानामानन्दाः स एको गन्धर्वलोक आन-न्दोऽथ ये शतं गन्धर्वलोक आनन्दाः स एकः कर्भदेवानामानन्दो ये कर्भणा देवत्व-मभिसंपद्यन्तेऽथ ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक आजानदेवानामानन्दो यश्र श्रोत्रि-योऽवृजिनोऽकामहतोऽथये शतमाजानदेवा-नामानन्दाः स एकः प्रजापतिलोक आनन्दो यश्च श्रोत्रियोऽवजिनोऽकामहतोऽथ ये शतं प्रजापतिलोक आनन्दाः स एको ब्रह्मलेक आनन्दो यश्र श्रोत्रियोऽवृजिनोऽकामह-तोऽथेष एव परम आनन्द एष ब्रह्मलोकः



सम्राडिति होवाच याज्ञवस्क्यः सोऽहं भगवते सहस्रं ददाम्यत ऊर्ध्व विमोक्षायैव बूहीत्यत्र ह याज्ञवस्क्यो बिभयांचकार मेघावी राजा सर्वेभ्यो माऽन्तेभ्य उदरौ-त्सीदिति ॥ ३३ ॥

अर्थ--तो जो मन्व्यांतील अविकल-समप्रावयव, समृत्र-उपभी-गोपकरणसंपन्न असतो, दुसऱ्या स्वसमान जातीच्या छोकांचा अधि-पति असतो, सर्व मनुष्यांच्या भोगसाधनांनीं अध्यंत संपन्न असतो, तोच मनुष्यांचा परम आनंद होय. असे जे पनुष्यांचे शंभर आनंद तो कर्मानें पितृलोकास जिंकलेल्या पितरांचा एक आनंद होय. जे जितलोक पितरांचे शंभर आनंद तो गंधर्वलोकचा एक आनंद. जे शंभर गंघर्षछोकांतीछ आनंद तो कर्मदेवांचा एक आनंद. जे कर्मानें देवलास प्राप्त होतात ते कर्मदेव. जे कर्मदेवांचे शंभर आनंद तो जन्मसिद्ध देवांचा एक आनन्द, तसाच जो निष्पाप, निष्काम श्रोत्रिय स्याचाही आनंद भाजानदेवांच्या आनंदाच्या परिमाणाचाच असतो. आजान देशांचे जे शंभर आनंद तो प्रजापतिकोकांतीक एक आनंद: निष्काम श्रोत्रिय त्याचाही तो आनंद होय. आतां जे प्रजापतिलोकां-तील शत आनंद तो एक ब्रह्मलोकांतील आनन्द. तसाच जो निष्पाप व निष्काम श्रोत्रिय त्याचाही तो आनंद होय. आता 'हाच परम आनन्द, हे सम्राट्, हा ब्रह्मकोक' असे याज्ञवस्क्य म्हणाळा. त्यावर जनक म्हणतो— "मी तुम्हांळा सहस्र गाई देतों. भाता या पुढें विमोक्षासाठी त्याचेच साधन सांग." तें ऐकून याज्ञवस्क्य म्याला. हा मेधावी-धारणा शाक्तिमान् राजा मळा सर्व निर्णयान्तासाठी अवरोध करीत आहे. ३३

यस्य परमानन्दस्य मात्रा अवयवा ब्रह्मादिभिभेनुष्यपर्यन्तेभूतैरूपजी-व्यन्ते तदानन्दमात्राद्वारेण मात्रिणं परमानन्दमधिजिगमयिषत्राह सैन्धवळवणशकछेरिव छवणशेछम्। स यः कश्चिन्मनुष्याणां मध्ये राद्धः संसिद्धोऽविकछः समग्रावयत्र इत्यर्थः । समृद्ध उपभोगोपक-रणसंपन्नो भवति । किंचान्येषां समानजातीयानामधिपतिः स्वतन्त्रः पतिर्न माण्डिछकः सर्वैः समस्तैर्मानु प्यकैरिति दिव्यभोगोपकरणिन वृत्त्यर्थं मनुष्याणाभेव यानि भोगोपकरणानि तैः संपन्नानामप्यतिशयेन संपन्नः संपन्नतमः स मनुष्याणां परम आनन्दः । तन्नाऽऽनन्दानन्दिनोरभेद-निर्देशान्नाधीन्तरभूतत्वभित्येतत् । परमानन्दस्यैवेयं विषयविषय्याकारेण मात्रा प्रसृतेति ह्यक्तं यत्र वा अन्यदिव स्यादित्यादिवाक्येन । तस्मा-युक्तोऽयं परम आनन्द इत्यभेदनिर्देशः ॥

माज्यार्थ—( 'स यो मनुष्याणां०' इस्रादि वाक्याचें ताल्प्यं सांगतात—) ज्या परमानंदाच्या मात्रा—अवयव ब्रह्मापासून—हिरण्यगर्भी-पासून मनुष्यापर्यंत भूतांकडून उपभोगिळे जातात, त्यांवर उपजीविका केळी जाते त्या आनन्दाच्या कळांच्या द्वारा, सैंधव मिठाच्या शकळांच्या योगानें ज्याप्रमाणें मिठाच्या डोंगराचें ज्ञान करवावें त्याप्रमाणें मात्रावान्—कळावान् परमानन्दाचें ज्ञान करून देण्याची इच्छा करणारा पुढीळ प्रंथ प्रवृत्त झाळा आहे. (याप्रमाणें तात्पर्य सांगून अक्षरांचें व्याख्यान करितात -) 'स यो मनुष्याणां तेते जो कोणी मनुष्यांमध्यें 'राद्धः ' सिसद अविकळ—समग्र अवयवसंपन्न, असा भावार्थ. 'समृद्धः ' उपभोगाच्या उपकरणांनीं संपन्न होते। इतकेंच नव्हे तर 'अन्येषां श्रमान जातीच्या छोकांचा 'अधिपतिः –' स्वतंत्र पति, मांडिक नव्हे, 'सर्वेमानुष्यक्षेमींगैः संपन्नतमः ' समस्त मनुष्यांच्या मोगांनीं अतिशय संपन्न 'मानुष्यक्षेमींगैः संपन्नतमः ' समस्त मनुष्यांच्या मोगांनीं अतिशय संपन्न 'मानुष्यक्षेः' हैं विशेषण दिव्य मोगांच्या उपकरणांची निवृत्ति करण्यासाठीं आहे. मनुष्यांचींच जीं मोगोपकरणें त्यांनीं संपन्न अस-

१ राद्धशब्दाने अन्तःसंपत्ति व समृद्धशब्दाने बाह्यसंपत्ति सांगितली आहे, असा भाषार्थ. २ कारण दिव्य उपकरणांची निवृत्ति न केल्यास या मानुषानदांचा गंधवादि-आनंदांत अन्तर्भाव हेाईल, म्हणून मुद्दाम 'मानुष्यकैः 'या विशेषणानें त्यांची निवृत्ति केळी आहे.

छेल्याही छोकांत अतिशय संपन्न-संपन्नतम 'स मनुष्याणां परम आनन्दः 'तो मनुष्यांचा परम आनन्द आहे. येथें आनंद व आनं-दवान् यांचा अमेदानें निर्देश केछेछा असल्यामुळें आनंदी आत्म्याहून आनंद हा निराळा पदार्थ आहे, असें नाहीं, असा भावार्थ. 'यत्र वा अन्यदिव स्यात्०.' या वाक्यानें परमानंदाचीच ही मात्रा विषयाच्या व विषयीच्या आकारानें पसरछेछी आहे असें सांगितळें आहे. तस्मात् 'हा परम आनंद आहे', असा अमेदनिर्देश युक्त आहे.

युधिष्ठिरादितुल्यो राजाऽत्रोदाहरणम् । दृष्टं मनुष्यानन्दमादिं कृत्वा शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेणोशीय परमानन्दं यत्र भेदो निवर्तते तमिधग-मयति । अत्रायमानन्दः शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण वर्धमानो यत्र वृद्धिका-ष्ठामनुभवति । यत्र गणितभेदो निवर्ततेऽन्यदर्शनश्रवणमननाभावात्तं परमानन्दं विवक्षत्राह ॥

भाष्यार्थ—( पण असा मनुष्यच दृष्टी पडत नाहीं, असे कोणी महणेल म्हणून सांगतात—) युधिष्टिरादिकांसारखा राजा हें अशा आनं-दाचें उदाहरण आहे. आतां या दृष्ट--अनुभविसद्ध मनुष्यानन्दाला आदि करून शतपट उत्तरोत्तर आनंदाचा उत्कर्ष दाखिवेणें या कमानें परमानं-दाचें अनुमान करून जेथें भेद निवृत्त होतो त्याचें पुढील प्रंथानें ज्ञान करवून देतात. येथें शतगुण उत्तरोत्तर कमानें वाढणारा हा आनंद जेथें वृद्धीच्या पराकाष्ठेस प्राप्त होतो, जेथें अन्य दर्शन, श्रवण,मनन,यांच्या अभावामुळें गणितभेद-संख्येचा व्यवहार—निवृत्त होतो तो परमानन्द आहे, असे सांगण्याच्या इच्छेनें म्हणतात.—

अथ ये मनुष्याणामेवंप्रकाराः शतमानन्दभेदाः स एकः पितृणाम् ।
तेषां विशेषणं जितलेकानामिति । श्राद्धादिकमीभेः पितृंस्तोषयित्वा
तेन कमेणा जितो लोको येषां ते जितलेकाः पितरस्तेषां पितृणां
जितलेकानां मनुष्यानन्दशतगुणीकृतपरिमाण एक आनन्दो भवति ॥
भाष्यार्थ — भातां जे मनुष्यांचे अशा प्रकारचे (समृद्धयादियुक्त)

शंभर आनंदभेद--शंभर निरिनराळे आनंद तो एक पितरांचा आनंद स्या पितरांचंच ' जितलोकानां ' हें विशेषण आहे. श्राद्धौदि कर्मीनीं पितरांना संतुष्ट करून त्या कर्मोनें ज्यांचा लोक जिंकलेला आहे ते जितलोक पितर, त्या जितलोक पितरांचा ज्याचें परिमाण मनुष्यानन्दाच्या शतपट आहे असा एक आनंद आहे.

सोऽपि शतगुणीकृतो गन्धर्वछोक एक आनन्दो भवति । स च शतगुणीकृतः कर्मदेवानामेक आनन्दः । अग्निहोत्रादिश्रौतकर्मणा ये देवत्वं प्राप्नुवन्ति ते कर्मदेवाः । तथैवाऽऽजानदेवानामेक आनन्दः । आजानत एवोत्पत्तित एव ये देवास्त आजानदेवाः । यश्च श्रोत्रियोऽ-धीतवेदोऽवृजिनो वृजिनं पापं तद्रिहतो यथोक्तकारीत्यर्थः । अकाम-हतो वीततृष्ण आजानदेवेभ्योऽवींग्यावन्तो विषयास्तेषु । तस्य चैवं-भूतस्याऽऽजानदेवैः समान आनन्द इत्येतद्न्वाछष्यते चशव्दात्॥

भाष्यार्थ—तो पितरांचा आनंदही शतगुणित केला असतां गंधर्वलोकांतील एक आनंद होतो. तो शतगुणित केला असतां 'कर्मदेवांचा
एक आनन्द ' होतो. 'अग्निहोत्रादि श्रीतकर्मानें जे देवत्वास प्राप्त
होतात ते कर्मदेव' होत. (जसा शतपट केलेला गंधर्वानंद कर्मदेवांचा
एक आनंद होतो ) त्याप्रमाणेंच ' शतगुणित केलेला कर्मदेवांचा
थानंद हा आजानदेवांचा एक आनन्द ' होतो. आजानतःच म्हणजे
उत्पत्तितःच—जन्मतःच जे देव असतात ते 'आजान देव' होत; आणि
जो 'श्रोत्रिय' म्ह० वेदाचें अध्ययन केलेला ' अन्निजनः—' वृजिन म्ह०
पाप त्यानें रहित म्हणजे यथाविधि आचरण करणारा, असा भावार्थ,
'अकामहतः ' आजान देवांच्या अलीकले जितके विषय आहेत त्या
सर्वाविषयीं तृष्णाश्चन्य, त्या अशा प्रकारच्या म्ह० दोन विशेषणांनीं विशिष्ट
अशा श्रोत्रियाचा आनंद आजान देवांच्या आनंदांशीं समान असतो, अशी
अनुवृत्ति करून श्रोत्रियवाक्याची प्रकृत वाक्याशीं संगति लावावी. कारण
'यक्ष श्रोत्रियो०-' असा तेथें 'च' शब्द आहे.

१ येथील आदिशब्दानें पिंडपितृयज्ञादिक कर्में ध्यावीं.

तच्छतगुणीकृतपरिमाणः प्रजापतिछोक एक आनन्दो विराद्शरीरे ।
तथा तद्विज्ञानवाकश्रोत्रियोऽधीतवेदश्चावृजिन इत्यादि पूर्ववत् । तच्छतगुणीकृतपरिमाण एक आनन्दो ब्रह्मछोके हिरण्यगर्भात्मिन । यश्चेत्यादि पूर्ववदेव । अतः परं गणितनिवृत्तिः । एष परम आनन्द इत्युक्तः ॥

भाष्यार्थ—त्या आजान देवांचा आनन्द शंभरपट केला असर्ता त्याचें जे परिमाण होतें त्या परिमाणाचा प्रजापतिलोकांतील म्ह० विरादशरीरांतील एक आनन्द असतो. (अपाप्रमाण विरादातम्यामध्यें आजान देवांचा आनंद शत्युणित केला असतां एक आनंद होतो) त्याप्रमाणें वेदाध्यायी, निष्पाप व निष्काम अशा विरादात्मोपासकाचा आनंद विरादात्मयाध्या आनंदासारखा असतो, इत्यादि पूर्वाप्रमाणें जाणावें. त्या आनंदाच्या शतपट परिमाणाचा एक आनन्द ब्रह्मलोकों म्ह० हिरण्य-गर्भात्म्यामध्यें असतो. 'यश्च श्रोत्रियोऽवृजिनो०-' इत्यादिकाचा अर्थ पूर्वी केलेल्या अर्थाप्रमाणेंच [म्ह० श्रोत्रियत्यादि विशेषणांनीं विशिष्ट असलेल्या हिरण्यगर्भोपासकाचा आनंद हिरण्यगर्भाष्या आनंदाइतकाच असतो. ] या पुढें आनंदाध्या गणिताची निवृत्ति होते. 'एषोऽस्य परम आनन्दः ' असे म्हणून जो आनंद वर सांगितला तो हाच आहे.

यस्य च परमानन्दस्य ब्रह्मलोकाद्यानन्दा मात्रा उद्धेरिव विप्रुषः। एवं शतगुणोत्तरोत्तरवृद्धश्रुपेता आनन्दा यत्रैकतां यान्ति यश्च श्रोत्रि-यप्रसक्षेऽधेष एव संप्रसाद्दलक्षणः परम आनन्दस्तत्र हि नान्यत्पदयि नान्यच्छृणोति । अतो भूमा भूमत्वादमृतः । इतरे तद्विपरीताः ॥

भाष्यार्थ—( तथापि सुपुतांतील सर्वात्मत्वाची उपेक्षा झाली आहे, असे म्हणाल तर तसे नाहीं, असे सांगतातः—) समुद्राचे जसे तुषार त्यात्रमाणे ज्या परमानंदाचे ब्रह्मलेकादि आनंद झा-मात्रा अवयव—अंश— कला आहेत. याप्रमाणे उत्तरोत्तर शतपट ब्रह्मीने युक्त असलेले आनंद

प्रजापित लोक नह० ब्रह्मलोक नव्हे, असे सुचिवण्यासाठी विराट्शरीरांत
 असे म्हटलें आहे.

ज्यांत एकत्वास प्राप्त होतात, जो श्रोत्रियमसक्ष आहे, तो हाच संप्रसा-दळक्षण परम आनंद आहे. त्यांतच दुसरें पहात नाहीं, ऐकत नाहीं, [म्ह० तो ब्रह्मानन्द अपिरिच्छिन आहे.] म्हणूनच तो भूमा (व्यापक), भूमत्वामुळेंच अमृत. इतर स्याच्या विपरीत म्ह० विनाशी.

अत्र च श्रोत्रियत्वावृजिनत्वे तुत्ये । अकामहतत्वकृतो विशेष आ-नन्दशतंगुणवृद्धिदेतुः । अत्रैतानि साधनानि श्रोत्रियत्वावृजिनत्वाकाम-हतत्वानि तस्य तस्याऽऽनन्दस्य प्राप्तावर्थोदभिहितानि । यथा कर्मा-ण्यप्रिहोत्रादीनि देवानां देवत्वप्रातौ ॥

माध्यार्थ—( श्रोत्रियादि पदांचे व्याख्यान करून तारपर्य सांगता-त—) वरील तीन विशेषणांतील श्रोत्रियत्व व अवाजिनत्व हीं विशेषणें सर्व पर्यायांत एकसारखींच भाहेत. पण भकामहत्वामुळें होणारा जो विशेष तो आनंदाच्या शतपट वृद्धीचें कारण आहे. ' यश्च श्रोत्रियो ०-' इत्यादि वाक्यांत श्रोत्रियत्व, अवृजिनत्व व अकामहत्तव हीं देवांचा आनंद, प्रजापतीचा आनंद इत्यादि त्या त्या आनंदाच्या प्राप्तीविषयीं भर्थात् साधनें सांगितलीं आहेत. ( अर्थात् सांगितलेलीं भसणें यावि-वयीं दृष्टान्त—) जशीं अग्निहोत्रादि कमें देवांच्या देवत्वप्राप्तीचीं साधनें भाहेत, ( त्याप्रमाणें श्रोत्रियत्वादिक हीं त्या त्या पूर्वीक आनंदाच्या प्रा-सीचीं साधनें आहेत, असा भावार्थ.)

तत्र च श्रोत्रियत्वावृजिनत्वलक्षणे कर्मणी अधरभूभिष्वपि समाने इति नोत्तरानन्दप्राप्तिसाधने अभ्युपेयेते ॥ अकामहतत्वं तु वैराग्यता - रतम्योपपत्तेकत्तरोत्तरभूम्यानन्दप्राप्तिसाधनमित्यवगम्यते ॥

माष्यार्थ—(' अहो पण श्रोत्रियत्वादि तीन साधनें सर्व पर्यायांत एकसारखींच सांगितछेछीं असतांना त्यांतीछ पिह्छीं दोन सर्वत्र सारखीं- च व तिसऱ्यामध्यें मात्र विशेष आहे, असें करें म्हणतां ? कारण श्रो- त्रियत्व व अवृजिनत्व हीं दोन साधनें मनुष्य, जितछोक पितर, गंधर्व व कर्मदेव या भूमिकांमध्यें श्रुत नाहींत, त्यामुळें अकामहतत्वाप्रमाणेंच तींही

भानंदाच्या उत्कर्षास कारण होतात, अशी भाशंका घेऊन सांगतात—)
त्या तीन साधनांतीळ श्रोत्रियत्वरूप व अवृजिनत्वरूप कमें पूर्व भूमींमध्येंही समान आहेत. त्यामुळें तीं पुढीळ भानन्दांच्या प्राप्तीचीं साधनें
मानलीं जात नाहींत. (वेदाध्ययन व निष्पापत्व यांनीं रहित भसळेळा
पुरुष सार्वभौमादि सुख घेऊं शकत नाहीं. अधीत् तीं सर्व ठिकाणीं
समान असल्यामुळें आनंदातिरेकाच्या प्राप्तीचें असाधारण साधन नव्हे,
असा भावार्थ.)

(भातां , भकामहतत्वं यांतील विशेषाचें उपपादन करितात –) पण वै-राग्याच्या न्यूनाधिक्याचा संभव असल्यामुळें भकामहतत्व हें उत्तरोत्तर भूमीतील आनंदाच्या प्राप्तीचें साधन आहे, असे अवगत होतें. ( पूर्व पूर्व भूमीविषयींचें वैराग्य उत्तरोत्तर भूमीतील आनंदाच्या प्राप्तीचें साधन आहे. कारण त्याच्या मध्यें न्यूनाधिक्यानें परम काष्टा संभवते. त्यामुळें निरतिशय वैराग्य हें परमानन्दाच्या प्राप्तीचें साधन होऊं शकतें.)

स एष परम आनन्दो वितृष्णश्रोत्रियप्रत्यक्षोऽधिगतः । तथा च वेद्व्यासः—" यच कामसुखं छोके यच दिव्यं महत्सुखम् । तृष्णा-क्षयसुखस्यैते नार्हतः षोडशीं कछाम्" इति ।।

भाष्यार्थ—('यश्च श्रोत्रियो०-' इत्यादि वाक्याचें तात्पर्य सांग्र्न प्रकृत परमानंदाविषयीं विद्वानाचा अनुभव हेंच प्रमण देतात—) तो हा परम आनंद विरक्त श्रोत्रियाच्या प्रत्यक्ष अनुभवास येतो हें ज्ञात झालें. ( निरातिशय अकामहत्तव हें परमानन्दाच्या प्राप्तीचें कारण आहे, याविषयीं प्रमाण सांगतात—) याविषयीं वेदव्यासांनी 'यच्च कामसुखं लोके ०' इत्यादि वाक्यांत तसें म्हटलें आहे. 'जें या व्यवहारांत कामसुखं आहे व जें दिव्य महत्सुख आहे तीं दोन्ही सुखें या तृष्णाक्षयम् सुखाच्या सोळाव्या कलेलाही पात्र होत नाहींत'.

एष ब्रह्मलोको हे सम्राडिति होवाच याज्ञवल्क्यः। सोऽह्मेवमनुशि-ष्टो भगवते तुभ्यं सहस्रं ददामि गवाम्। अत ऊर्ध्वं विमोक्षायैव ब्रूही- ति व्याख्यातमेतत् । अत्र ह विमोक्षायेत्यास्मिन्वाक्ये याज्ञवल्क्यो वि-भयांचकार भीतवान्।।

भाष्यार्थ—' एष ब्रह्मलोकः ०-' हे राजा, हा प्रकृत प्रसम्भूत परमानन्द ब्रह्मलोक आहे, असे याज्ञब्क्य म्हणाला. 'सोऽहं भगवते ०-' तो मी, याप्रमाणें अनुशासन केला गेलेला, पूज्य अशा तुला सहस्र गायी देतों. ' अत ऊर्ध्व ०-' यापुढें विमोक्षासाठींच सांग, या वाक्याचें सिक्तर व्याख्यान वर (पृ. १३६,१४६.) केलें आहे. 'अत्र ह.' पण ' विमोक्षासाठीं सांग' असे 'ज जनकानें येथें म्हटलें, तें वाक्य ऐकून ' याज्ञवल्क्यों विभयांचकार-' याज्ञवल्क्य भ्याला

याज्ञवल्कयस्य भयकारणमाह् श्रुतिः । न याज्ञवल्कयो वक्तुत्वसा-मर्थ्याभावाद्भीतवानज्ञानाद्वा किं तर्हि मेघावी राजा सर्वेभ्यो मा माम-न्तेभ्यः प्रश्ननिर्णयावसानेभ्य उदरौत्कीदावृणोदवरोघं कृतवानित्यर्थः । यद्यन्मया निर्णीतं प्रश्नरूपं विमोक्षार्थं तत्तदेकदेशत्वेनैव कामप्रश्नस्य गृहीत्वा पुनः पुनर्मा पर्यनुयुङ्क एव मेघावित्वादित्येतद्भयकारणं सर्व मदीयं विज्ञानं कामप्रश्नव्याजेनोपादितसतीति ॥ ३३ ॥

भाष्यार्थ—-श्रुति याज्ञवल्क्याच्या भयाचें कारण सांगते-याज्ञवल्क्य आपल्यामध्यें वक्तृत्वसामध्ये नाहीं म्हणून भ्याळा नाहीं किंवा त्याळा मोक्षसाधनाचें ज्ञान नव्हतें म्हणून भ्याळा नाहीं. तर काय ! 'मेधावी राजा-' अतिशय बुद्धिमान् राजा ' मा-' मळा ' सर्वेभ्योऽन्तेभ्य:-' सर्व प्रश्नांच्या निर्णयाचें अवसान- समाप्ति करण्यासाठीं 'उदरोत्सीदिति 'अवरो- ध करीत आहे, म्हणून असा भावार्थ. (म्हणून म्यावयास काय झाळें ! तें सांगतात—) मी विमोक्षासाठीं ज्या ज्या प्रश्नरूपाचा निर्णय केळा तो तो कामप्रश्नाचा एकदेश आहे, असे समजून अतिशय वुद्धिमन्तामुकें मळा पुनः पुनः प्रश्न करीत आहेच. माहीं सर्व विद्यान कामप्रश्नाच्या मिषानें काढ्न घेण्याची इच्छा करीत आहे, हें भयाचें कारण होय. ३३.

स वा एष एतस्जिन्स्वप्नान्ते रत्वा चरित्वा

## ह्रष्ट्रेव पुण्यं च पापं च पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैव ॥ ३४॥

अर्थ—तोच हा या स्वमान्तांत रत होऊन, विहार करून, पुण्यफळ व पापफळ यांना नुस्तें पाहूनच पुनः गेल्या मार्गोनें व यथास्थान बुद्धान्तासाठींच परत येता ३४.

अत्र विज्ञानमयः स्वयंज्योतिरातमा स्वप्ते प्रदर्शितः । स्वप्तान्त-बुद्धान्तसंचारेण कार्यकरणव्यतिरिक्तता । कामकर्मप्रविवेकश्चासङ्गतया महामत्स्यदृष्टान्तेन प्रदर्शितः । पुनश्चाविद्याकार्यं स्वप्त एव प्रन्तीवे-त्यादिना प्रदर्शितम् । अर्थाद्विद्यायाः सतत्त्वं निर्धारितमतद्धर्माध्यारो-पणरूपत्वमनात्मधर्मत्वं च । तथा विद्यायाश्च कार्यं प्रदर्शितं सर्वात्मभावः स्वप्त एव प्रत्यक्षतः सर्वोऽस्मीति मन्यते सोऽस्य परमो लोक इति । तत्र च सर्वात्मभावः स्वभावोऽस्य ॥

भाष्यार्थ—('स वा एष एतिसन्० ' इसादि पुढील प्रंथाचा संबंध सांगण्यासाठीं मागील प्रंथाचा अनुवाद करितात—) 'अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिभवति-' या वाक्यांत विज्ञानमय आत्मा स्वप्नावस्थेत स्वयं ज्योति असल्याचे दाखिवलें आहे. स्वप्नान्त व बुद्धान्त यांतील संचारानें साची कार्य-करणव्यतिरिक्तता दाखिवली. महामत्स्याच्या दृष्टान्तानें असंगत्वामुळें काम-कर्मप्रविवेक—कामकर्मभिन्नत्व—दाखिवला. पुनः स्वप्नां-तच अविद्याकार्य ' प्रतीव० ' इसादि वाक्यानें प्रदर्शित केलें. अर्थात् त्या अविद्येच्या कार्याचें प्रदर्शन करून अविद्येच्या स्वरूपाचा निश्चय केला. (तें स्वरूप कोणतें तें सांगतात—) अनात्मधर्मांचा आत्म्यावर आरोप करणें, हें अविद्येचें स्वरूप आहे. तसेच आत्म्याच्या ठिकाणीं चेतन्याप्रमाणें स्वामाविकपणें नसणें हेंही अविद्येचें स्वरूप आहे. [ म्ह० अविद्येल अनात्मधर्मत्व आहे, हेंही सांगितलें.] अविद्याकार्याप्रमाणें स्वामाविकपणें नसणें हेंही सांगितलें.] अविद्याकार्याप्रमाणें सर्वात्मधर्मत्व आहे, हेंही सांगितलें.] अविद्याकार्याप्रमाणें सर्वात्मधर्मत्व आहे, हेंही सांगितलें.] अविद्याकार्याप्रमा-णेंच सर्वात्मधर्मत्व हों विद्येचें कार्य स्वप्नांतच 'सर्वोऽस्मीति मन्यते सोऽस्य

परमो छोक:-' अशा वाक्यानें (पृ. १६१ पहा) प्रसक्षत: प्रदर्शित केळे. तेथें सर्वात्मभाव हा याचा स्वभाव आहे.

एवमविद्याकामकर्मादिसर्वसंसारधर्मसंबन्धातीतं रूपमस्य साक्षात्मुषुते गृह्यत इत्येतद्विज्ञापितं स्वयंज्योतिरात्मेप परम आनन्दः।
एष विद्याया विषयः। स एष परमः संप्रसादः मुखस्य च परा
काष्टियेतदेवमन्तेन प्रन्थेन व्याख्यातम्। तचैतःसर्वं विमोक्षपदार्थस्य
रष्टान्तमूतं बन्धनस्य च। ते चैते मोक्षवन्धने सहेतुके सप्रपञ्जे
निर्दिष्टे विद्याविद्याकार्थे तत्सर्वं दृष्टान्तमूतमेवेति तदार्धान्तिकस्थानीय
मोक्षवन्धने सहेतुके कामप्रश्रार्थमूते त्वया वक्तव्ये इति पुनः पर्यनुयुङ्के जनकोऽत उर्ध्वं विमोक्षायैव बृहीिते॥

भाष्यार्थ - -स्वप्नाप्रमाणेंच सुवुतांत याचें अविद्या-काम-कर्मादि सर्व संसारधर्मसंबंधातीत रूप साक्षात् [ म्ह० स्वरूपचैतन्याच्या सामर्थ्यानें] ग्रहण केळें जातें हें विशेषतः ज्ञापित केळें. आत्मा स्वयंज्योति आहे, हा परम आनन्द आहे. ( कारण तो जर स्वयंज्योति व परम आनंद नसता तर निजून उठछेल्या पुरुवालः झोंपेंतील सुखाचें स्मरण झाळें नसर्ते, असा भावार्थ. ) हा विद्येचा विषय आहे. तोच हा परम संप्रसाद व सुखाची पराकाष्ठा आहे, हें वरील ब्रह्मलेकान्त वाक्यानें अगदी स्पष्टपर्णे सांगितर्छे. ( वरीछ कंडिकेंतील ' सोऽहं ' इत्यादि वाक्याच्या तात्पर्योचा अनुवाद करितात-) तें हें सर्व विमोक्ष पदार्थीचे व बन्ध-नाचें दृष्टान्तभूत आहे. विद्याकार्य मोक्ष व अविद्याकार्य बंध यांचा हेतू-सह व प्रपंचासह--सविस्तर निर्देश केला. पण तें सर्व दन्ष्टातभूतच भाहे. यास्तव त्यांच्या दार्ष्टान्तिकाच्या स्थानी असळेळे सहेतुक मोक्ष व बंध माइया कामप्रश्नाचे विषयभूत आहेत, तेच तूं सांगावेस म्हणून जनक पुनः ' अत ऊर्ध्व विमोक्षायैत्र ब्रृहि ' या वाक्याने प्रश्न करीत आहे. ( राजा ज्याअधी प्वढा वेळ सांगितलेलें सर्व दशन्तभूत मानीत आहे त्याअर्थी सहस्र गोदानाकडे जी त्याची प्रवृत्ति झाळी



आहे ती योग्यच आहे. वस्तुतः याज्ञवल्क्यांनीं मोक्ष व बंधन यांचा उपदेश पूर्वीच केला आहे. तथापि जनक श्रमानें त्यांना दृष्टान्तभूत समजत आहे व त्यामुर्ले याज्ञवल्क्यानें दार्ष्टीन्तिक बंधन व मोक्ष सांगावे, असे समजून त्यांस त्याविषयीं प्रेरणा करीत आहे, असा याचा भावार्थ.)

तत्र भहामत्स्यवत्स्त्रप्तगुद्धान्तावसङ्गः संचरत्येक आत्मा स्वयं-ज्योतिरित्युक्तम् । यथा चासौ कार्यकरणानि मृत्युरूपाणि परित्यजनु-पत्ददानश्च महामत्स्यवत्स्वप्तगुद्धान्तावनुसंचरित तथा जायमानो न्निय-माणश्च तैरेव मृत्युरूपैः संयुज्यते वियुज्यते च । जभौ लोकावनुसंचरतीति संचरणं स्वप्तगुद्धान्तानुसंचारस्य दार्षान्तिकत्वेन सूचितम् । तदिह् विस्तरेण सनिमित्तं संचरणं वर्णयितव्यमिति तद्थोऽयमारस्भः ॥

भाष्यार्थ — ( याप्रमाणें बंध व मोक्ष सांगणें प्राप्त झार्छे असत प्रथम बंध वर्णिका जाती, असे सांगण्यासाठी वरीक दछ।न्ताचे स्मरण करून देतात--) वर महामत्स्याप्रमाणें स्वप्नान्त व बुद्धान्त या अवस्थात एक स्वयंज्ये।ति असंग भात्मा संचार करता, असं सांगितळें; ( याः प्रमाणें दृष्टान्ताचा अनुवाद करून दार्ष्टान्तिक बंधही तेथे सूचित केळा आहे--संक्षेपतः सांगितला आहे, असे दाखवितात--) आणि ज्याप्रमाणें हा मृत्युरूप कार्य-करणांचा परित्याग करणारा व प्रहण करणारा आस्मा महामत्स्याप्रमाणें स्त्रप्न व जागरित यांत अनुसंचार करतो, त्याचप्रमाणें उत्पन्न होणारा व मरणारा तो त्याच मृत्युरूप कार्य-करणांनीं संयुक्त होतो व वियुक्त होतो. स्याचप्रमाणें ' उभौ लोकावनुसंचरित-' दोन्ही छोकांत अनुसंचार करतो, या वाक्याने त्याचे उभय छोकांतीछ संचरण स्वप्त-जागरितांतील अनुसंचरणाच्या दाष्टीन्तिकत्वाने सुचिवलें आहे. ( याप्रमाणे सर्व गतार्थाचा अनुवाद करून पुढील प्रकरण उत्था-पित करितात--) यास्तव आतां अज्ञ संसारी जीवाचें कामादि निमित्ता-सह संचरण वर्णावें --संचरणाचें वर्णन करावें, म्हणून तदर्थ हा पुढीछ आरंभ आहे.

तत्र च बुद्धान्तात्स्वप्रान्तमयमात्माऽनुप्रवेशितः । तस्मात्संप्रसाद्-स्थानं मोक्षदृष्टान्तभूतम् । ततः प्रच्याव्य बुद्धान्ते संसारव्यवहारः प्रदर्शायितव्य इति तेनास्य संबन्धः । स व बुद्धान्तात्स्वप्रान्तक्रमेण संप्रसन्न एष एतिस्मन्संप्रसादे स्थित्वा ततः पुनरीषत्प्रच्युतः स्वप्नान्ते रत्वा चरित्वेत्यादि पूर्ववद्वुद्धान्तायैवाऽऽद्रवति ॥ ३४॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणें प्रकरणाचा आरंभ सांगृत पुढीळ वाक्याचा मागीळ दूरक्या वाक्याशें असळेळा संबंध सांगतात () 'स वा एष एतिस्मिन्बुद्धान्ते रत्वा०' (कं. १७ पृ. १४८ पहा.) या वाक्यांत हा आत्मा बुद्धान्तापासून स्वप्नान्तांत म्ह० संप्रसादांत अनुप्रवेशित केळा. तस्मात् तें संप्रसादस्थान मोक्षाच्या दृष्टान्तभूत आहे. ('अहोपण संप्रसन्न झाळेक्या आत्म्याच्या संसाराचें वर्णन कर्से करितां' अशी अग्शंका वेऊन सांगतात () त्या संप्रसादस्थानापासून त्याळा ढळवून प्रच्युत करून जागरितांत संसारव्यवहार प्रदर्शित करावा म्हणून पूर्वोक्त ग्रंथाशी या पुढीळ ग्रंथाचा संबंध आहे. (याप्रमाणें वाक्याचा दूर संबंध सांगृन अक्षरांचें व्याद्ध्यान करितात (याप्रमाणें वाक्याचा दूर संबंध सांगृन अक्षरांचें व्याद्ध्यान करितात (याप्रमाणें वाक्याचा दूर संबंध सांगृन अक्षरांचें व्याद्ध्यान करितात () 'स वे-' तोच जागरितापासून स्वप्नान्त व स्वप्नान्तापासून संप्रसन्न झाळेळा 'एव 'हा या संप्रसादांत राहून त्या अवस्थेपासून पुनः थोडासा प्रच्युत होत्साता, 'एतस्मिन्स्व-प्रान्ते-' या स्वप्नान्तांत रतीचा अनुभव घेऊन व संचार-विहार करून इत्यादि सर्व पूर्वांप्रमाणेंच जाणार्वे, तो पुनः जागरितासाठीच परत्वेतो १४०

तद्यथाऽनः सुप्तमाहितमुत्सर्जद्यायादेवमेवायः शारीर आत्मा प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढ उ-त्सर्जन्याति यत्रैतदृष्ट्योंच्छ्यासी भवति॥३५॥

अर्थ — छोकांत ज्याप्रमाणें सामानानें अतिशय छादछेछा गाडा मोठा शब्द करीत जातो स्याचप्रमाणें हा शारीर-किंगोपाधि आत्मा पर आत्म्याकडून अधिष्ठित होत्साता शब्द करीत जाता; जेव्हां त्याला हें ऊर्ध्वोच्छ्यासित्व प्राप्त होतें (तेव्हां तो दुःखानें दीन शब्द करीत जाता.) ३५.

इत आरभ्यास्य संसारो वर्ण्यते । यथाऽयमात्मा स्वप्तान्ताद्बुद्धान्तमागत एवमयमस्मादेहादेहान्तरं प्रतिपत्स्यत इत्याहात्र दृष्टान्तम् । तत्तत्र यथा लोकेऽनः शकटं सुसमाहितं सुष्ठु भृशं वा समाहितं भाण्डोपस्करणेनोळ्खलसुसलल्यूपिठरादिनाऽत्रायेन च संपन्नं संभोरणाऽऽकान्तमिल्यथः । तथा भाराकान्तं सदुत्सर्जच्छव्दं कुर्वेद्यथा यायाद्रच्छेच्छाकटिकेनाधिष्ठितं सत् । एवमेव यथोक्तो दृष्टान्तोऽयं शारीरः शरीरे भवः । कोऽसा । आत्मा लिङ्गोपाधिः । यः स्वप्नबुद्धान्ताविव जन्ममरणाभ्यां पाप्मसंसर्गवियोगलक्षणाभ्यामिहलोकपरलोन्वावनुसंचरित । यस्योत्क्रमणमन्तु प्राणाद्युत्क्रमणं स प्राज्ञेन परेणाऽऽरामा स्वयंच्योतिःस्वभावेनान्वारूढोऽधिष्ठितोऽवभास्यमानः । तथा चोक्तमात्मनैवायं च्योतिषाऽऽस्ते पल्ययत इति । उत्सर्जन्याति ॥

भाष्यार्थ — येथून पुढें याच्या संसाराचें वर्णन केलें जातें. जसा हा आत्मा स्वप्तान्तापासून बुद्धान्तास आलेला आहे तसाच तो या देहा-पासून दुसन्या देहास प्राप्त होतों, याविषयीं दृष्टान्त सांगतात—'तत्-' सा 'यथा-' लोकांत ज्याप्रमाणें 'अनः ' शकट 'सुसमाहितं-' 'सु 'चांगल्या प्रकारें किंवा असंत 'समाहितं ' मांडीं वगेरे गृहां-तील उपकरणांनीं-उखळ, मुसळ, सूप, स्वयंपाकाचें मोठें भांडें इसादि-कांनीं व अनानें संपन्न, अशा संभारानें लादलेला असा भावार्थ; त्याप्रमाणें भारानें अतिशय आकान्त झालेला, शकट गाडा 'उत्सर्जत् ' शब्द करीत—मोठा आवाज करीत जसा 'यायात्-' जातो, गाडीवाला ज्यावर बसला आहे असा [ तो पुष्कळ ओइयानें लादलेला गाडा मोठा आवाज करीत जसा जातो ] 'एवमेव-' या उक्त दृष्टान्ताप्रमाणेंच ' अयं शारीर:-' हा शरीरांत असलेला, हा कोण ? 'आता-' लिंगारमा-लिंगोपाधि--

छिंगिबिशिष्ट आत्मा--जो स्वप्तान्त व बुद्धान्त यांप्रमाणें जनम-मरणांच्या योगानें म्ह० शरीरेंद्रियादि पापाचा संसर्ग व वियोग एतद्वृप जन्म-मरणांच्या द्वारा इहलोक व परलोक यांत अनुसंचार करतो. ज्याच्या उत्क्रमणाच्या मागोमाग प्राणादिकांचें उत्क्रमण होतें तो 'प्राज्ञेन आत्मना-' स्वयंज्योतिः स्वभाव पर आत्म्याकडून 'अन्वारूढः-' अधिष्ठित—प्रकाशित केला जाणारा असा होत्साता, कारण 'आत्मनैवायं ज्योतिषाऽऽ स्ते पल्ययेत-' इत्यादि त्यांविषयीं वर (पृ.५०) सांगितलें आहे, असो; असा तो लिंगोपाधि आत्मा 'उत्सर्जन्याति--' शब्द करीत जाता,

तत्र चैतन्यात्मच्योतिपा भास्ये छिङ्गे प्राणप्रधाने गच्छति तदुपाः धिरप्यात्मा गच्छतीव । तथा श्रुत्यन्तरम् । "कस्मिन्न्वहम्" इत्या-दि "ध्यायतीव" इति च । अत एवोक्तं प्राज्ञेनाऽऽत्मनाऽन्वारूढ इति । अन्यथा प्राज्ञेनैकिभूतः शकटवत्कथमुत्सर्जन्याति । तेन छिङ्गोः पाधिरात्मोत्सर्जन्मममु निकृत्यमानेपु दुःखवेदनयाऽऽर्तः शच्दं कुर्वन्याति गच्छति ॥

भाष्यार्थ—(तो शब्द करीत जर जात असेल तर आत्म्याचें गमन सिद्ध झालें, अशी आशंका घेऊन सांगतात-) चेतन्यात्म अयोती-कडून प्रकाशित होण्यास योग्य असलेलें प्राणप्रधान लिंगशरीर गमन करूं लागलें असतां लिंगोपाधि आत्माही जणुं काय जातो. (लिंगश-रीराबरोबर लिंगोपाधि आत्मा जातोसा दिसतो, याविषयीं प्रमाण-) तशाच दुसन्या श्रुति आहेत. 'किस्मन्न्वहमुत्कान्त उत्झान्तो भविष्यामि' (इ वि.शं.र.माला रत्न १४ पृ. १०५) इत्यादि :याविषयीं दुसरी श्रुति आहे; तशीच 'ध्यायतीव लेलायतीव-' असेंही याच लपनिषदांत म्हटलें आहे. (आत्म्याचें गमन औपाधिक आहे याविषयीं दुसरें लिंग सांगतात –) म्हणूनच येथें 'प्राझेन आत्मना अन्वारूढः-' पर आत्म्याकडून अधिष्ठित, असें म्हटलें आहे. (पण तेवळ्यावरून निरुपाधिक आत्मा गमन करीत नाहीं, हें करें ठरतें ? लत्तर--) नाहीं तर हाणजे लिंगोपाधि

भारमा प्राज्ञ आत्म्याकडून अधिष्ठित जर नसता तर त्या प्राज्ञाशी एक-रूप झालेला आत्मा शकटाप्रमाणें शब्द करीत कसा जातो है त्यामुळें म्ह० तसें प्रमाण असल्यामुळें लिंगोपाधि आत्मा मर्मांचा च्छेद होऊं लागला असर्ता--मर्में तोडली जाऊं लागली असर्ता दुःखवेदनेनें आर्त होत्साता शब्द करीत जातो.

तत्किरिमन्काल इति । उच्यते । यत्रैतद्भवति । एतदिति क्रियाविशेषणम् । उध्वींच्छ्वासी यत्रोध्वींच्छ्वासित्वमस्य भवतित्यर्थः । दृश्यमानस्याप्यनुवदनं वैराग्यहेतोः । ईदृशः कष्टः खल्वयं संसारः । येनोत्क्रान्तिकाले मर्मसूत्क्रत्यमानेषु स्मृतिलोपो दुःखवेदनार्तस्य पुरुषार्थसाधनप्रतिपत्तौ चासामर्थ्य परवशीकृतिचत्तस्य । तस्माद्याविदयमवस्था नाऽऽगामिष्यति तावदेव पुरुषार्थसाधनकर्तव्यतायामप्रमत्तो भवेदित्याह कारुण्याळूतिः ॥३५॥

भाष्यार्थ—पण हें आर्त होऊन शब्द करीत जाणें तो कीणत्या वेळीं करतो ? तेंच सांगितछें जातें. 'यत्रैतद्ध्वीं ह्यांसी भवतिन, जेव्हां हें होतें, 'एतत्-' हें, हें कियाविशेषण आहे. याचें हें ऊर्ध्वीं ह्यांसित जशारीतीनें होईछ तशाप्रकारची त्याची अवस्था जेव्हां होते तेव्हां, भसा त्याचा अर्थ. ('अहो पण ही गोष्ट प्रत्यक्ष आहे. मग तिचा अनुवाद श्रुति कां करीत आहे ?'उत्तर—) ही कष्टकर अवस्थ हर्यमान—अनुभवास येणारी जरी असर्छी तरी जन्म मरणरूप संसारा-विषयीं वैराग्य उत्पन्न व्हावें, म्हणून श्रुति तिचा अनुवाद करीत आहे. खराखर हा संसार अशाप्रकारचा अतिशय कष्टकर आहे; कीं ज्यामुळें उत्कान्तिसमयीं मर्माचा छेद होऊं छागछा असतां दुःखाच्या वेदनेनें आते झाछेत्या पुरुषाची स्मृति नष्ट होते व ज्याचें चित्त परवश झाछे आहे त्याछा पुरुषाधीच्या साधनाचें अनुष्ठान करण्याचें सामर्थ्य नसतें. तस्मात् जोंबर ही अवस्था प्राप्त झाछी नाहीं तोंवरच पुरुषाधीच्या साध-

नाचें अनुष्ठान करण्याविषयीं अप्रमत्त-सावधान--रहावें, असें श्रुति कारु-ण्यानें सांगत आहे. ३५

स यत्रायमणिमानं न्येति जरया वोपतपता वाऽणिमानं निगच्छिति तद्यथाऽऽम्रं वोदु-म्बरं वा पिप्पलं वा बन्धनात्त्रमुच्यत एव-मेवायं पुरुष एभ्योऽङ्केभ्यः संप्रमुच्य पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवित प्राणायैव ॥ ३६॥

अर्थ — तो हा देह उयावेळीं ऋशत्वास प्राप्त होतो, एक तर जरेनें--वार्द्धक्यामुळें किंवा उत्ररादिरागानें तो ऋशत्वास प्राप्त होतों तेव्हां जसें आम्रफळ किंवा उदुंबरफळ अथवा पिंपळाचें फळ बंधनापासून--देंठापासून सुटतें त्याचप्रमाणें हा लिंगोपाधि पुरुष या चक्षुरादि शरी-रावयवांपासून अगदीं प्रमुक्त होऊन पुनः आल्यामार्गानें प्रत्येक योनी-प्रत प्राणाच्या विशेष अभिव्यक्तीसाठींच जातो ३६.

तदस्योध्वींच्छ्वासित्वं किसम्काले किनिमित्तं कथं किमर्थं वा स्यादित्येतदुच्यते । सोऽयं प्राकृतः शिरःपाण्यादिमान्पिण्डो यत्र यस्मिन्कालेऽयमणिमानमणोर्भावमणुत्वं कार्र्यमित्यर्थः । न्येति निग-च्छिति । किनिमित्तं जरया वा स्वयमेव कालपककलवज्ञिणः कार्र्यं गच्छिति । उपतप्तीत्युपतपञ्ज्वरादिरोगस्तेनोपतपता वा । उपतप्य-माने हि रोगेण विषमाग्रितयाऽत्रं भुक्तं न जरयित ततोऽत्ररसेनानु-पचीयमानः पिण्डः कार्र्यमापद्यते तदुच्यत उपतपता वेति । अणि-मानं निगच्छित । यदाऽत्यन्तकार्र्यं प्रतिपन्नो जरादिनिमित्तेस्तदोध्वीं-च्छ्वासी भवति ।।

भाष्यार्थ—ते याचे अर्घोच्छ्वासित्व कोणसा वेळी, कोणसा निमि-

तानं, कसंं, किंवा कशासाठी होतें, तें हें सांगितछें जातें. 'सः अयं-' तो हा प्राक्ठत-प्रकृतीचा परिणाम मस्तक, हात इत्यादिकांनी विशिष्ट असा हा पिंड-देह 'यत्र-' ज्यावेळीं हा 'अणिमानं ' अणुभावास—अणुत्वास— कृशत्वास, असा याचा अर्थ; 'न्येति-' प्राप्त होतो, (कृशतेचीं स्वाभाविक व आगंतुक अशीं दोन निमित्तें सांगतात—) कोणत्या निमित्तांनें ? 'जरया वा-' एक तर जरेनें—आपोआपच कालानें परिषक झालेल्या फलाप्रमाणें जीर्ण होस्ताता कृशतेस प्राप्त होतो किंवा 'उप-तपता वा ' उपताप देतो तो 'उपतपन् ' म्ह० उत्ररादि रेगा-त्या उपतापानें क्रश्त होतो, ('अहोपण ज्वरादिकांच्या योगानें कृशत्व करें येतें ?' उत्तर—) रोगानें उपतप्त होणारा—रोगाकडून संतप्त केला जाणारा पिंड विषमाग्रीनें युक्त झाल्यामुळें खालेलें अत्र पचव् शक्त नाहीं. त्यामुळें अन्तरसानें परिपृष्ट न होणारा तो पिंड कृशतेस प्राप्त होतो. तेंच 'उप-तपता वा ' या वाक्यानें सौगितलें जातें. तो याप्रमाणें दोन प्रकारच्या निमित्तानें 'अणिमानं निगच्छति-' कृशतेस प्राप्त होतो. जेव्हां वृद्ध-रवादि निमित्तांनीं अत्यन्त कृशत्वास प्राप्त होतो तेव्हां ऊष्वींच्छासी होतो. विवार क्रात्वादि निमित्तांनीं अत्यन्त कृशत्वास प्राप्त होतो तेव्हां ऊष्वींच्छासी होतो.

यदोध्वीं च्छासी तदा भृशाहितसंभारशकटवदुत्सर्जन्याति । जरा-भिभवो रोगादिपीडनं कार्यापतिश्च शरीरवतोऽवद्यंभाविन एतेऽन्थी इति वैराग्यायेदगुच्यते ॥

भाष्यार्थ—( आतां वरील प्रश्नांतील राहिलेख्या तीन प्रश्नांचें उत्त-र—) जेव्हां ऊर्ध्वीच्छासी होतो—ऊर्ध्व लागलेला असा होता तेव्हां ख्या-ध्यावर पुष्कळ संभार लादला आहे, अशा गाड्याप्रमाणें तो शब्द क-रीत जातो ( त्यांत कशतेमुळें ओझें लादलेखा गाड्याप्रमाणें विविध ध्वित करणें हें स्वरूप व शरीरत्याग हें प्रयोजन आहे असा भावार्थ. स यत्रायं अणिमानं०' इत्यादि वाक्यावरून अर्थात् सिद्ध झालेला अर्थ सांगतात—) जरेने पराभूत होणें, रोगादिकांची पीडा होणें व कुश- लाची प्राप्ति होणें हे शरीरवानाला अवस्य होणारे अनर्थ आहेत, असे हें वैराग्यासाठीं सांगितलें जातें.

यदाऽसाबुत्सर्जन्याति तदा कथं शरीरं विमुखतीति दृष्टान्त उच्य-ते । तत्तत्र यथाऽऽम्नं वा फलमुदुम्यरं वा फलं पिष्पलं वा फलम् । विषमानेकदृष्टान्तोपादानं मरणस्यानियतिनिमत्तत्वख्यापनार्थम् । अनिय-तानि हि मरणस्य निमित्तान्यसंख्यातानि च । एतद्पि वराग्यार्थमेव। यसाद्यमनेकमरणनिमित्तवांस्तरमात्सर्वदा मृत्योरास्ये वर्तत इति ॥

भाष्यार्थ—('यद्यथा०' इत्यादि वाक्य प्रश्नपूर्वक घेऊन याचें व्याख्यान करितात—) जेव्हां हा शब्द करीत जातो तेव्हां शरीराला कसा सोडतो, तें सांगण्यासाठीं दृष्टान्त सांगितला जातो. 'तत्' तेथें 'यथा आम्नं वा पिपललं वा-' जर्से आमकल, किंवा उदुंबर फल, किंवा पिपलाचें कल, (बंधनापासून प्रमुक्त होतें, देंठापासून सुटतें, असा संबंध. 'अहो पण एकाच दृष्टान्तानें विवक्षित कार्य होत असतांना अनेक विषम दृष्टान्त येथें कां घेतले आहेत?' तें सांगतात—) अनेक विषम दृष्टान्त येथें कां घेतले आहेत?' तें सांगतात—) अनेक विषम दृष्टान्त येथें कां घेतले आहेत? तें सांगतात—) अनेक विषम दृष्टान्त मरणाचें अनियत न असंख्यात आहेत, ही गोष्ट प्रसिद्ध आहे. मरणाचीं निमित्तं अनियत व असंख्यात आहेत, ही गोष्ट प्रसिद्ध आहे. मरणाचीं निमित्तें अनेक आहेत व तीं अमुकच असाही नियम नाहीं, हेंही वैराग्यासाठींच सांगितलें आहे. ज्याआधीं हा अनेक मरण-निमित्तांनीं युक्त असतो त्याअधीं सर्वदा मृत्यूच्या तोंडांतच राहतो. (यास्तव मनुष्यानें नेहभीं सावधान असावें, असा याला शेष लावावा.)

बन्धनाद्वध्यते येन वृन्तेन सह स वन्धनकारणा रसा यस्मिन्वा बध्यत इति वृन्तमेवोच्यते वन्धनं तस्माद्रसाद्युन्ताद्वा वन्धनास्प्रमु-च्यते वाताद्यनेकानिभित्तमेवमेवायं पुरुषो छिङ्गास्मा छिङ्गोपाधिरेभ्योऽ-ङ्गेभ्यश्चश्चरादिदेहावयवेभ्यः संप्रमुच्य सम्यज्निर्छेपेन प्रमुच्य । न सुपुप्तगमनकाछ इव प्राणेन रक्षन् । किं तर्हि सह वायुनोपसंह्य । पुनः प्रतिन्यायं पुनःशब्दात्पूर्वमप्ययं देहादेहान्तरमसकृद्वतवान्यथा स्वमबुद्धान्तौ पुनः पुनर्गच्छिति तथा पुनः प्रतिन्यायं प्रतिगमनं यथा-गतामित्यर्थः । प्रतियोनि योनिं योनिं प्रति कर्मश्रुतादिवशादाद्रवित ॥

भाष्यार्थ — 'बन्धनात् ' देंठाशीं फळ ज्या रतानें चांगळें बांधळें जातें तो बंधकारणभूत रसच बंधन होय; किंवा ज्यांत रसाकडून फळ बांधकें जातें तें देंठच बंधन आहे, असे म्हटकें जातें. त्या बंधनापा-सून म्हणजे रसापास्न किंवा देंठापासून वातादि अनेक निमित्तांमुळेंच पूर्वोक्त आम्रादि फळ ' प्रमुच्यते-' प्रमुक्त होतें, ' एवमेवायं पुरुष:-' त्याचप्रमाणें हा पुरुष लिंगात्मा-म्हणजे लिंग हीच ज्याची उपाधि आहे असा तो शारीर आत्मा ' एम्योऽङ्गेम्यः-' या चक्षुरादि देहावयवांपासून ' सं प्रमुच्य ' चांगल्याप्रकारें- निर्लेपानें प्रमुक्त होऊन (' सं ' या उप सर्गाचें तालर्य सांगतात-)सुषुतांत जाण्याच्या वेळी शरीराचे प्राणानें रक्ष-ण करून जसा जातो तसा नव्हे तर काय ? (तर मग तो मरणावस्थेंत कोणत्या प्रकाराने दुसऱ्या देहास जातो? तेंच सांगतात-) प्राणासह करणांचा उपसंहार करून पुनः ' प्रतिन्यायं-' येथें ' पुनः ' हा शब्द असल्यामुळें पूर्वीही हा एका देहांतून दुसऱ्या देहांत वारंवार गेळेळा आहे, जसा स्वप्न--सुषुप्ति व जागर यांत पुनः पुनः जातो त्याचप्रमाणें पुनः ' प्रतिन्यायं-' प्रतिगमन--जसा पूर्वी या देहांत आछा होता तसा --त्या मार्गानें दुसऱ्या देहास जातो असा भावार्थ. ' प्रतियोनि-' कर्म व श्रुत-विद्या इत्यादिकांच्या सामर्थ्यानें प्रत्येक योनीप्रत जातो.

किमर्थम् । प्राणायैव प्राणन्यूहायैवेत्यर्थः । सप्राण एव हि गच्छिति ततः प्राणायैवेति विशेषणमनर्थकम् । प्राणन्यूहाय हि गमनं देहाहेहा-न्तरं प्रति । तेन ह्यस्य कर्मफलोपभोगार्थसिद्धिने प्राणसत्तामात्रेण । तस्मात्तादर्थ्यार्थं युक्तं विशेषणं प्राणन्यूहायेति ॥ ३६ ॥

भाष्यार्थ — तो कशाकरितां जातो ? ' प्राणायेव-' प्राणव्यूहासाठींच जातो, असा भावार्थ. ( प्राणांची विशेष अभिव्याक्त व्हावी म्हणून जातो. पण ' प्राणाय ' याचें असें कां व्याख्यान केंट जात आहे ? उत्तर—) तो प्राणासहर्वतमानच जातो त्यामुळें 'प्राणायेव 'प्राणासाठीं हैं विशेषण व्यर्थ आे. (याविषयीं ब्रह्ममीमांसेच्या तदन्तरप्रतिप्रस्यिधकरणांत निश्चय केला आहे. 'प्राणाय 'हें विशेषण व्यर्थ होत असल्यामुळें त्याचा अर्थ वरच्यासारखा करणेंच योग्य आहे, असे सांगतात—) एका देहापासून दुसऱ्या देहाप्रत लिंगात्म्याचें जें गमन होतें तें प्राणाच्या व्यू-हासाठींच—विशेष अभिव्यक्तीसाठींच होय, हें प्रसिद्ध आहे. (अहो पण प्राण जर त्याच्या वरोबरच असतो तर प्राणव्यूहाची आणखीं काय गरज ? कारण त्या प्राणानेंच भोगाची सिद्धि होईल, अशी आशंका वेजन सांगतातः-) त्यामुळें केवळ प्राणाच्या सत्तेनेंच जर भोगासिद्धि होते नाहीं. (कारण केवळ प्राणाच्या सत्तेनेंच जर भोगासिद्धि हाली असती तर सुष्ठित व मूच्छी या अवस्थांमध्येही भोगसिद्धि होणें अवश्य होतें; पण तसें होत नाहीं.) तस्मात् प्राण भोगाचें अंग आहे, ही गोष्ट सिद्ध होण्यासाठीं 'प्राणव्यूहाय 'हें विशेषण युक्त आहे. ३६

तद्यथा राजानमायान्तमुग्राः प्रत्येनसः सू-तम्रामण्योऽनैः पानैरावसथैः प्रतिकल्पन्तेऽय-मायात्ययमागच्छतीत्येव १ हैवंविद १ सर्वाणि भूतानि प्रतिकल्पन्त इदं ब्रह्माऽऽयातीदमा-गच्छतीति ॥ ३७॥

अर्थ—स्याविषयीं दष्ट.न्त-जिस राजा येत असतां उप्रकर्भं करणारे--पाप कमीत नियुक्त केळेळे लोक, सूत व ग्रामनायक विविध अन्न, पान व प्रासादादिक तयार करून 'हा येत आहे, हा येत आहे' असे ग्हणत त्याची प्रतीक्षा करितात त्याप्रमाणें या कर्मफळवेत्त्या भोक्त्याची सर्व भूतें'हें ब्रह्म येत आहे, हें येत आहे,'असें ग्हणून प्रतीक्षा करितात. ३७.

तत्रास्येदं शरीरं परित्यच्य गच्छतो नान्यस्य देहान्तरस्योपादाने

सामर्थ्यमस्ति देहेन्द्रियवियोगात् । न चान्येऽस्य भृत्यस्थानीया गृह्र मिव राज्ञे शरीरान्तरं ऋत्वा प्रतीक्षमाणा विद्यन्ते । अथैवं सित कथ मस्य शरीरान्तरोपादानमिति ॥

भाष्यार्थ—(' तद्यथा राजानं०-' या वाक्यानें ज्या शंकेची निवृत्तिं करावयाची आहे ती शंका सांगतात-')मुमूर्वावस्थेत हें शरीर सोडून जाणा-ज्या याळा दुसऱ्या पृथक् देहाचें प्रहण करण्याचें सामर्थ्य नसतें. कारण त्याच्या देहेंद्रियांचा वियोग झाळेळा असतो; ( पण त्याळा स्वतः दुस-रा देह घेण्याचें सामर्थ्य जरी नसळें तरी राजाचे जसे गृहादि निर्माण करणारे भृत्य असतात तसे त्याचे दुसरे कोणी दुसरा देह करणारे असत्तिळ, अशी आशंका घेऊन सांगतात--) राजाकरितां गृह निर्माण क-रून राजाचे मृत्य जसे त्याची प्रतीक्षा करीत राहतात त्याचप्रमाणें याचे दुसरे भृत्यस्थानीय छोक दुसरे शरीर निर्माण करून प्रतीक्षा करणारे नसतात. ( अहो पण त्याळा स्वतः तर निर्माण करण्याचें सामर्थ्य नाहीं, तें करणारे दुसरेही कोणी नाहींत असें असतां निष्पन्न काय होतें तें सांगतात--) मग असें जर आहे तर याचें दुसन्या शरीराचें उपादान-प्रहण कसें होतें ? ( तो दुसन्या शरीराचें प्रहण कसें करतो ? )

उच्यते । सर्व ह्यस्य जगत्स्वकर्मफलोपभोगसाधनत्वायोपात्तं स्वकर्मफलोपभोगाय चायं प्रवृत्तो देहादेहान्तरं प्रतिपित्सुस्तस्मात्सर्वमेव जगत्स्वकर्मणा प्रयुक्तं तत्कर्मफलोपभोगयोग्यं साधनं कृत्वा प्रतिक्षत एव " कृतं लोकं पुरुषोऽभिजायते " इति श्रुतेः । यथा स्वप्नाजागः रितं प्रतिपित्सोः॥

भाष्यार्थ—('तद्यथा०' इत्यादि वाक्याचें तात्पर्य दाखिवणारें उत्तर देतातं -, सांगतात – सर्व जगत् या अज्ञाच्या स्वकर्मफ छोपभोगासाठीं साधन सिद्ध व्हावें म्हणून प्रहण केळेळें आहे. हा एका देहापासून दुसऱ्या देहास प्राप्त होण्याची इच्छा करणारा भोक्ता आपस्या कर्माचें फळ भो-गण्यासाठीं प्रवृत्त झाला आहे. यास्तव सर्वच जगत् भोक्त्याच्या कर्मानें



प्रेरित होसातें त्याच्या कर्मफले,पभागास योग्य असे साधन निर्माण क- क्रन प्रतीक्षा करीतच राहतें. कारण त्याविषयीं 'कृतं लोकं पुरुषोऽभि- जायते-' म्ह० ज्यानें वर्तमान देहाचा त्याग केला आहे असा पुरुष भू- तपंचकादिकांच्या योगानें निर्माण केलेल्याच दुसन्या देहास सर्वतः व्याप्तन होतो, अशी श्रात प्रमाण आहे. (हाच अर्थ दृष्टान्तानें स्पष्ट कारितात –) ज्याप्रमाणें त्वप्तस्थानांत्न जागरित स्थानास प्राप्त हो- व्याची इच्ला करणान्या पुरुषाचें शरीर पूर्वीच केलेले असतें (त्यावेळीं अपूर्व शरीर कांहीं केलें जात नाहीं त्याचप्रमाणें एका देहांतून दुसन्या देहास प्राप्त होण्याची इच्ला करणाराचें दुसरें शरीर पंचभूतादिकांनीं केलेलेंच असतें, असा मावार्थ.)

तत्कथमिति लोकप्रसिद्धो दृष्टान्त उच्यते । तत्तत्र यथा राजानं राज्याभिषिक्तमायान्तं स्वराष्ट्र उपा जातिविशेषाः कूरकर्माणो वा प्रत्येनसः प्रति प्रत्येनसि पापकर्माणे नियुक्ताः प्रत्येनसस्तस्करादिद-ण्डनादौ नियुक्ताः स्ताश्च प्रामण्यश्च सूत्रप्रामण्यः सूता वर्णसंकरः जातिविशेषा प्रामण्यो प्रामनेतारस्ते पूर्वमेव राज्ञ आगमनं युद्ध्वाऽः त्रैभीज्यभक्ष्यादिप्रकारैः पानमिदिरादिभिरावसधैश्च प्रामादादिभिः प्रतिकः स्पन्ते निष्पन्नरेव प्रतीक्षन्तेऽयं राजाऽऽयास्ययमागच्छतीत्येवं वदन्तः ॥

भाष्यार्थ — (संसारी जीव याप्रमाणे पूर्व शरीर सोइन परलोकास निघाला असतां सर्व भूते दुसरें शरीर करून लाचें प्रतीक्षण कोणला प्रकारें करितात, अशाविषयीं प्रश्नपूर्वक दृष्टान्त घेऊन त्याचें व्याख्यान करितात—) तें कसें ? हें कळण्यासाठीं लोकप्रसिद्ध दृष्टान्त सांगितला जातो. 'तद्यथा-' त्याविषयीं दृष्टान्त ख्याप्रमाणें 'राजानं-' राज्यावर अभिषेक केलेल्या राजाला 'आयान्तं-' आपल्या राष्ट्रांत येणाऱ्या राजाला 'उप्राः-' उप्र या जातीचे अथवा उप्र कमें करणारे 'प्रत्येनसः-' प्रत्येक पाप क्रमी-

मध्यें नियुक्त केलेले ते प्रत्येनस, चोरांदिकांना दंड करणें इस्रादि हिंसा-प्रचुर कामांत नेमलेले, 'सूत्रप्रामण्यः-' सूत व प्रामणी, सूत म्हणजे क्रणसंकर जातींतील विशेष-ब्राह्मणी स्त्रीच्या ठिकाणीं क्षत्रियापासून झालेल-व प्रामनेते--गांवचे नायक असे ते सर्व राजा येणार हें पूर्वाच ऐकून 'अनैः-' मोज्य, मक्ष्य, लेहा व चोष्य अशा चार प्रकारच्या अन्नांनीं, 'पानैः-' मिदरादि (क्षीरादि) पानांनीं 'आवसधैः-' प्रासादादि निवास स्थानांनीं 'परिकल्पन्ते-' निष्पन्न केलेल्या अशा त्या अन्नादि-कांनींच प्रतीक्षा करितात 'अयमायात्ययमागच्छति-' हा राजा येत आहे, हा येत आहे, असें बोल्णारे ते प्रत्येनसादिक प्रतीक्षा करतात.

यथाऽयं दृष्टान्त एवं हैवंविदं कर्मफलस्य वेदितारं संसारिणिमत्यर्थः । कर्मफलं हि प्रस्तुतं तदेवंशब्देन परामृश्यते । सर्वाणि भूतानि
शरीरकर्तृणि करणानुम्रहीतृणि चाऽऽदित्यादीनि तत्कर्मप्रयुक्तानि कृतैरेव
कर्मफलोपभेष्णसाधनैः प्रतीक्षन्ते । इदं ब्रह्म भोकृ कर्तृ चास्माकमायाति
तथेदमागच्छतीत्येवमेव च कृत्वा प्रतीक्षन्त इत्वर्थः ॥ ३७॥

भाष्यार्थ — जसा हा दृष्ट,न्त आहे 'एवं ह एवंविदं-' त्याप्रमाणें कर्मफलाच्या वेत्याला, संसारी भोक्त्याला असा भावार्थ; कारण कर्मफल प्रस्तुत आहे, 'एवं-'शब्दानें त्याचाच परामर्श केला जातो; 'सर्वाणि भूतानिः' शरीराला करणारीं भूतें व करणांवर अनुमह करणाऱ्या आदित्यादि देवता हीं त्या संसारी जीवाच्या कमीकडून प्रेरित होत्सातीं निर्माण केलेल्याच कर्मफलोपभोगसाधनांनीं त्याची प्रतीक्षा करितात. 'इदं महा आयाति, इदं आगच्छाति-' हें महा—आमचा उपभोग वेणारें व करणारें येत आहे. तसेंच हें येत आहे, अशा प्रकारेंच भोगमाधनें करून प्रतीक्षा करितात, असा भावार्थ. ( दृष्टान्त व दार्धान्तिक या दोन्ही ठिकाणीं 'अयं आयाति' व 'इदं आयाति' या वाक्याचा जो अभ्यास- द्विरुक्ति—केला आहे तो आदरार्थ आहे ) ३७.

<sup>1</sup> यांतील आदिशब्दानं वधदंडाला योग्य असलेल्या दुस=याही अपराध्यांचें महण करातें,

अर्थ—त्याविषयीं दृष्टान्त--ज्याप्रमाणें प्रकर्षानें जाण्याची इच्छा कर-णाऱ्या राजाच्या अभिमुख होऊन हिंसादि पापकर्मीत नियुक्त केलेले उप्र, सूत व ग्रामणी येतात त्याप्रमाणेंच ज्यावेळीं हा आत्मा ऊर्घ्वी-च्छासी होतो त्यावेळीं—अन्तकाळीं सर्व प्राण या आत्म्याच्या अभिमुख हो-ऊन येतात. (त्याच्या बराबर जावयास त्यार होतात.) ३८ (३)

तमेवं जिगमिषुं के सह गच्छिन्ति । ये वा गच्छिन्ति ते किं तिक याप्रणुत्रा आहोस्वित्तत्कर्मवद्यात्स्वयमेव गच्छिन्ति परछोकशरीरकर्तृणि च भूतानीति ॥

भाष्यार्थ—(या कंडिकेने ज्या शंकेचा परिहार करावयाचा आहे ती उत्थापित करितात—) याप्रमाणे जाण्याची इच्छा करणाऱ्या त्याच्या बरोबर कोण जातात ? किंवा ज जातात ते त्या गमन करणाऱ्या भोक्याच्या क्रिथेने—वागादि व्यापाराने प्रेरित—बोलावले गेलेले—असे होस्ताते जातात कीं त्याच्या क्राभीच्या सामर्थ्याने आयोआपच जातात ! तशींच परलोकसंज्ञक शरीर करणारीं व इंदियांवर अनुप्रह करणारीं आदित्यादिक जी भूतें तीं त्याच्याकडून बोलावलीं गेलेली अशीं जातात कीं त्याच्या कर्मामुळे आयोआपच जातात ! (पण या दोन पक्षांतील एकही पक्ष संभवत नाहीं. कारण परलोकीं निघालेल्या त्याच्या ठिकाणीं वागादि इंदियांचा व्यापार संभवत नमंत्यागुळे त्याला बोलावतां येणें शक्य नाहीं. त्याचप्रमाणें वागादिक अचेतन असल्यामुळे भोक्त्याच्या

कर्मामुळेंही त्यांच्या ठिकाणीं आपोआप प्रवृत्ति संभवत नाहीं; असा वरीळ आक्षेप करणाराचा अभिप्राय आहे.)

अत्रोच्यते दृष्टान्तः । तद्यथा राजानं प्रयियासन्तं प्रकर्षेण यातुः मिच्छन्तमुग्नाः प्रत्येनसः सूत्रप्रामण्यस्तं यथाऽभिसमायन्त्याभिमुस्येन समायन्त्येकीभावेन तमभिमुखा आयन्त्यनाज्ञता एव राज्ञा केवछं तिज्जामिषाभिज्ञाः । एवमेवेमभात्मानं भोक्तारमन्तकाले मरणकाले सर्वे प्राणा वागादयोऽभिसमायन्ति । यत्रैतदृष्वीं द्वासी भवतीति व्याख्यातम् ॥ ३८॥

भाष्यार्थ — (पुढील वाक्याने याचे उत्तर—) याविषयी दृष्यान्त सांगिन तला जातो-'तद्यथा राजानं प्रियेपासन्तं-' ज्याप्रनाणें सर्वथा जाण्याची दृष्ण करणाऱ्या राजाला 'उग्राः प्रत्येनसः ०-' दिसादि पायकों करण्यांत नियुक्त केलेले उप्र, सूत व प्रामनायक 'अभिसमायन्ति-' आभिमुख्यानें—अभिमुख्यानें एकीभावानें राजानें आज्ञा न केले गेलेले पण केवल त्याची जाण्याची इच्छा जाणणारे असेच ते त्याच्या अभिमुख यतात ' एवमेव-' त्याचप्रमाणें 'इममात्मानं-' या आत्म्याला—भोक्त्याला ' अभिन्तकाले-' मरणसमयीं 'सर्वे प्राणाः-' वागादिक सर्व प्राण 'अभिसमायान्ति-' सन्मुख येतात. ( त्याच्या बरोबर जाण्यासाठीं त्याच्या समीप येतात. मरणकालालाच विशेषण देतात-) 'यत्रो०-' ज्यावेळीं हें उत्त्वींच्छासित्व होतें, या वाक्याचें व्याख्यान वर केलें आहे. ३८ (३)

इति श्रीबृहंदारण्यकभाष्यार्थाच्या तिसऱ्या अध्यायार्वे तिसरे बाह्मण समाप्त स यत्रायमात्माऽबल्यं न्येत्य संमोहमिव न्येत्यथैनमेते प्राणा अभिसमायन्ति स एता-स्तेजोमात्राः समभ्याददानो हृदयमेवान्वव-क्रामति स यत्रैष चाक्षुषः पुरुषः पराङ्पर्या-वर्ततेऽथारूपज्ञो भवति ॥ १ ॥

अर्थ—तो हा प्रकृत आत्मा जेन्हां दुर्बलतेरा प्राप्त होऊन संमृद्धतेससा प्राप्त होतो त्यावेळीं हे वागादिक प्राण या आत्म्यास आभिमुख्यानें निःशेष प्राप्त होतात. तो या चक्षुरादि तेजोमात्रा—तेजाचे अवयव निःशेष आकर्षण करून वेणारा असा होत्साता हृदयामध्यें अभिन्यक्त विज्ञानवान् होतो [चक्षु-रादि तेजोमात्रांचें आकर्षण करून वेतल्यावर त्याचें विज्ञान हृदयांतच अभिन्यक्त होतें.] ज्यावेळीं तो हा चाक्षुष -चक्ष्तंतीळ पुरुष-आदित्यांशें सर्वतः न्यावृत्त होतो तेन्हां मुमूष्ट्र अरूपज्ञ होतो, त्याळा रूपज्ञान होईनासें होतें. १.

स यत्रायमात्मा । संसारोपवर्णनं प्रस्तुतम् । तत्रायं पुरुष एभ्यो-ऽङ्गेभ्यः संप्रमुच्येत्युक्तम् । तत्संप्रमोक्षणं कस्मिन्काले कथं वेति सवि-स्तरं संसरणं वर्णयितव्यमित्यारभ्यते ॥

भाष्यार्थ—(या अध्यायाच्या चवध्या ब्राह्मणाटा उत्थापित करि-तात—) 'स यत्रायमात्मा-' ( असे अवतरण घेऊन त्याचा संबंध सांगण्यासाठीं उक्तार्थाचा अनुवाद करितात—) संसाराचें उपवर्णन प्रस्तुत आहे. त्या संसारप्रकरणांत हा पुरुष या अंगांपासून उत्तम प्रकारें प्रमुक्त होऊन, असे सांगितलें. तें 'संप्रमोक्षण-' उत्तम प्रकारें मोक्षण— मुक्त होणें कोणत्या वेळीं किंवा कसें होतें है तें सांगण्यासाठीं--त्या संसर-णाचें सविस्तर वर्णन करावें, म्हणून हें ब्राह्मण आरंभिलें जात आहे.

स्रोऽयमात्मा प्रस्तुतो यत्र यस्मिन्कालेऽबल्यमब्लभावं नि-एत्य

गत्वा । यदेहस्य दौर्बल्यं तदातमन एव दौर्बल्यमित्युपचर्यतेऽबल्यं न्यत्येति । न हासी स्वतोऽमूर्तत्वाद्बलभावं गच्छति ।।

भाष्यार्थ--('स यत्रायमात्माऽवर्ग न्येत्य०- ' इ.स.दि अक्षरिचें व्याख्यान करितात-) 'सोऽयमाना ' तो प्रस्तुत आत्मा 'यत्र-' ज्यावेळी 'अंबर्य-' अवज्ञभावास 'नि-एय-' अग्रामर्थ्यात्रस्थेस प्राप्त होऊन ['संमोह-मित्र न्येति-' जणु काय संमोहास प्राप्त होतो, असा संबंध- 'अहोपण आत्म्याचें दोर्बस्य कर्से ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात-] जें देहाचें दोर्बस्य तें आत्म्याचेंच दोर्बस्य, असा ' अवस्यं न्येत्य-' याने उपचार केळा जातो. कारण स्वतः आत्मा अमूर्त असस्यामुळें अवळभावास प्राप्त होत नाहीं-

तथा संमोहिमिव संमूढता संमोहो विवेकाभावः संमूढतामिव न्येति निगच्छति । न चास्य स्वतः संमोहोऽसंमोहो वाऽस्ति नित्यचै-तन्यज्योतिःस्वभावत्वात् । तेमेवशब्दः संमोहिमिव न्येतीति । उत्का-नितकाले हि करणोपसंहारनिमित्तो व्याकुलीमाव आत्मन इव लक्ष्यते लौकिकैः । तथा च वक्तारो भवन्ति संनूढः संमृहोऽयमिति ॥

भाष्यार्थ—( जसा हा अवलमावास प्राप्त होता ) तसाच 'संमोह-मिव न्येति-' संमोह -संमृदता. संमोह म्ह ० विवेकाभाव, जणुं काय संमृदतेस 'न्येति-' प्राप्त होतो. (वरील 'इव-'शब्दाचा अर्थ सांगतात—) या आत्म्याला स्वतः संमोह किंवा असंमोह नाहीं. कारण त्याला निख-चैतन्य उयोतिः स्वभावत्व आहे. त्यामुळें 'संमोहिमिव न्येति' येथें 'इव-'शब्द घातला आहे. ('अहोपण आत्मा जर निखचैतन्यस्वभाव आहे तर त्याच्या ठिकाणीं आरोपित असाही संमोह कसा संभवतो?' उत्तर-) उत्कान्तिसमर्थी—मरणकालीं इंदियांच्या उपसंहारामुळें होणारा अन्तः कर-णाचा व्याकुलीभाव आत्म्याचासा लेकिकांकडून समजला जातो. (सामान्य लोक हा व्याकुलीभाव आत्म्याचा आहे, असें जाणतात. याविषयीं लोकांची वार्ताही अनुकूल आहे, असें दाखिततात—) तसेंच त्याच्याविषयीं बोछणारे छोक हा संमूद झाछा, संमूद-मूर्च्छित झाछा-याछा वाथु झाछा-असें म्हणतात.

अथ वोभयत्रेवशब्दप्रयोगो योज्योऽबल्यमिष न्येत्य संमोहिमिव न्येतीति। उभयस्य परोपाधिनिंमित्तत्वाविशेषात्। समानकर्तृकनिर्देशाच।।

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें जसा श्रुतींत भाहे तसाच 'इव'शब्द घेऊन व त्याचें व्याख्यान करून दुसरा पक्ष सांगतात-) किंवा 'अबस्यं इव न्येत्य संमोहमिव न्येति-' असा दोन्ही ठिकाणीं 'इव' शब्द योजाबा. कारण अबस्य—असामध्ये व संमोह या दोघांनाहीं परोपाधिनिमित्तत्व समान आहे. (तीं दोन्ही अंतः करण या उपाधीच्या निमित्तानें होतात. शिवाय 'न्येत्य-' प्राप्त होऊन 'न्येति-' प्राप्त होतो, या दोन्ही कियांचा कर्ता एक आत्मा आहे. अर्थात्) समान कर्तृकत्वाचा निर्देश केलेला असस्यामुळें 'इव'शब्द दोन्ही ठिकाणीं योजला आहे.

अथास्मिन्काल एते प्राणा वागादय एनमात्मानमभिसमायन्ति तदाऽस्य शारीरस्याऽऽत्मनोऽङ्गेभ्यः संप्रमोक्षणम् ॥

भाष्यार्थ——(आतां श्रुतींतील 'अधैनमेते० ' इत्यादि वाक्य घेऊन व त्याचें व्याख्यान करून संप्रमोक्षण कोणत्या वेळीं होतें तें सांगतात—) 'अथ-' यावेळीं 'एते प्राणाः- ' हे वागादिक प्राण 'एनं आत्मानं अभिसमायान्त-' या आत्म्याच्या अभिमुख येतात. त्यावेळीं या शारीर आत्म्याचें अंगांपासून संप्रमोक्षण होतें.

कथं पुनः संप्रमोक्षणं केन वा प्रकारेणाऽऽत्मानमभिसमायन्तीति । उच्यते । स आत्मैतास्तेजोमात्रास्तेजसो मात्रास्तेजोमात्रास्तेजोवयवा रूपादिप्रकाशकत्वा द्वश्चरादीनि करणानीत्यर्थः । ता एताःसमभ्याददानः सम्यङ्निर्छेपेनाभ्याददानः आभिमुख्येनाऽऽददान संहरमाणस्तत्स्वप्रापेक्षया विशेषणं समिति । न तु स्वप्ने निर्छेपेन सम्यगादानम् । अस्ति त्वादानमात्रम् । गृहीता वाग्गृहीतं चक्षुरस्य छोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय शुक्रमादायेत्यादिवाक्येभ्यः ॥

भाष्यार्थ--पण संप्रमोक्षण कर्से होतें व प्राण आस्याच्या अभिमुख कीणत्या प्रकारानें येतात ! म्हणून विचाराळ तर सांगितळें जातें—
'सः-' तो आत्मा 'एताः तेजोमात्राः-' या तेजोमात्रा--तेजाच्या ज्या मात्रा
त्या तेजोमात्रा--तेजाचे अवयव, चक्षुरादिकांना रूपादिकांचें प्रकाशकत्व
असल्यामुळें चक्षुरादि इंद्रियें, असा ' तेजोमात्राः ' याचा अर्थ. त्या या
तेजोमात्रांस 'समम्याददानः-' सम्यक् म्ह० निर्छेपांने 'अभ्याददानः-'
आभिमुख्यानें उपसंद्धत करणारा-त्यांचा निःशेष उपसंहार करणारा
['इदयमेवान्ववक्रामिति' याच्याशीं अन्वय छावावा ] 'समभ्याददानः '
यांतीळ ' सं ' हें विशेषण सुषुप्तीच्या अपेक्षेने आहे. सुषुप्तीत निर्छेपांने
इंद्रियांचा उपसंहार होत नाहीं, [ मरणांत तो निःशेष होतो, असा
भावार्थ.] नुस्तें इंद्रियांचें आदान--उपसंहार सुषुप्तीतही होतो. कारण तसें
सांगणारी 'गृहीता वाक् गृहीतं चक्षुः' 'अस्य छोकस्य सर्वावतो मात्रामपादाय' 'शुक्रमादाय' इत्यादि वाक्यें आहेत.

हृद्यमेव पुण्डरीकाकारमन्ववक्रामत्यन्वागच्छति हृद्येऽभिव्यक्तवि-ह्नानो भवतीत्यर्थः । बुद्धचादिविक्षेपोपसंहारे सति । न हि तस्य स्वतश्चलनं विश्लेपोपसंहारादिविक्रिया वा । ध्यायतीव लेलायतीवे-त्युक्तत्वात् । बुद्धयाद्युपाधिद्वारैव हि सर्वविक्रियाऽध्यारोप्यते तस्मिन् ॥

माण्यार्थ——('स एतास्तेजोमात्राः-' या वाक्याचें व्याख्यान करून 'हृदयमेवान्ववक्रामिति ।' या वाक्याचें व्याख्यान करितात--) 'हृदयमेव-' ग्रुप्रकमठाकार हृद्यासच ' अनु-अव-क्रामित ।'मागून प्राप्त होतोः; हृदयांत ज्याचें विज्ञान व्यक्त झालें आहे, असा तो होतो, असा भावार्थ (' अहोपण निष्क्रिय आत्मा तेजोमात्रांचें प्रहण करणें ही क्रिया कशी करूं शकतो ! 'याचें उत्तर-)बुद्धयादिक व त्यांचे विक्षेप यांचा उपसंहार झाला असतां आत्मा तेजोमात्रांचा उपसंहार करतो म्हणजे ते। उपसंहारकर्ता होतो हें म्हणणें औपचारिक आहे. त्याला स्वतः चलन

<sup>3 &#</sup>x27;सविज्ञानो भवति' या पुढील वाक्याचा आश्रय करून या वाक्याचा हा अर्थ सांगत आहेत.

नाहीं व विक्षेपोपसंहारादिक [व तशीच दुसरी कोणतीही] विक्रिया नाहीं. कारण 'ध्यायतीव छेळायतीव' इसादि सांगितछेछें आहे. ('तर मग तो कर्ता आहे इत्यादि छोकप्रसिद्धि कशी आहे?' उत्तर-) बुद्धयादि -उपाधींच्या द्वाराच त्याच्यावर सर्व विक्रियांचा आरोप केळा जातो.

कदा पुनस्तस्य तेजोमात्राभ्यादानमिति । उच्यते । स यत्रैष चक्षणि भवश्चाक्षुषः पुरुष आदित्यांशो भोक्तः कर्मणा प्रयुक्तो यावदे -हधारणं तावचक्षुषोऽनुप्रहं कुर्वन्वर्तते । मरणकाले त्वस्य चक्षुरनुप्रहं परित्यजति स्वमादित्यात्मानं प्रतिपद्यते ॥

भाष्यार्थ — ('स यत्रेष०' इत्यादि वाक्य आकांक्षापूर्वक वेऊन त्याचें व्याख्यान--) पण त्याचें तें तेजोमात्रांचें अभ्यादान--आभिमुख्यांनें प्रहण केव्हां होतें! सांगतों--'सः-'तो 'एषः-'हा 'यत्र-' व्यावेळीं 'एष चाक्षुषः पुरुषः-'हा चक्षुंतील पुरुष आदित्याचा अंश मोक्त्याच्या कर्मानें प्रेरित होत्साता जोंवर देहधारण होत असतें तोंवर चक्षूवर अनुप्रह करीत राहतो. पण तो मरणकालीं याच्या चक्ष्वरील अनुप्रहाचा परित्याग करून आपल्या आदित्यात्म्यास प्राप्त होतो. [म्ह० चक्षूवर अनुप्रह करणारा आदित्याचा अंश स्वतंत्र रहात नाहीं, तर आपल्या आदित्यात्म्यास प्राप्त होतो.]

तदेतदुक्तं यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याप्तिं वागप्येति वातं प्राणश्रक्षुरा-दित्यमित्यादि । पुनर्देहप्रहणकाले संश्रयिष्यन्ति । तथा स्वप्स्यतः प्रबु-ध्यतश्च । तदेतदाह । चाक्षुषः पुरुषो यत्र यस्मिन्काले पराङ् पर्यावर्तते परि समन्तात्पराङ् व्यावर्तत इति । अथात्रास्मिन्काले ऽरूपक्को भवति मुमूर्ष् रूपं न जानाति तदाऽयमात्मा चक्षुरादिते जोमात्राः समभ्या-ददानो भवति स्वप्नकाल इव ॥ १॥

भाष्यार्थ—(मरणावस्थेत चक्षुरादिकांवर अनुप्रह करणाऱ्या देवतां-शाचा अभिदेवतारूपानें उपसंहार होता, ते अंश अधिदेवतारूपास प्राप्त होतात, याविषयीं दुसऱ्या श्रुतीचें आनुक्रय दाखिवतात --) हेंच ' यत्रास्य पुरुषस्य ' इत्यादि वाक्यांत सांगितळें आहे. ' ज्यांवळीं या मेळेल्या पुरुषाची वाक् अग्नीत लीन होते, प्राण वायंत, चक्षु आदि-त्यांत लीन होतो ' इत्यादि त्या वाक्याचा अर्थ आहे. (तर मग दुसऱ्या देहांत वागादिकांचा अभाव होईल, भशी आशंका घेऊन सांगतात --) पुनः देहप्रहणसमयीं ते देवतांश त्या त्या देहांतीळ वागादि कांचा यथास्थान आश्रय करतील. मुमूर्पूपमाणें निजणाऱ्या पुरुषाच्या सर्व हेदियांचा उपसंहार लिंगात्म्याकडून केला जातो व उत्पन्न होणाऱ्या पुरुषाप्रमाणें जागा होण ऱ्या पुरुषाचीं तीं इंदियें आपापस्या स्थानीं प्रादुर्भूत होतात; तेंच हें वाक्य सांगतें -चाक्षुष पुरुष 'यत-' ज्यावेळीं 'पराङ् पर्यावर्तते-' सर्व बाजूंनी व्यावृत्त होतो [ म्ह० चक्षंतील आदिसांश रूपापास्न विमुख होतो ] 'अय-' त्यावेळीं तो मुमूर्प्र 'अरूपज्ञ' होतो तो रूपाला जाणत नाहीं. त्यावेळीं हा आत्मा, निद्राकालीं जसा, तसाच चक्षुरादि तेजोमातांचें सम्यक्- निर्लेपानें- निःशेष अभितः आदान--प्रहण करणारा होतो। १.

एकीभवति न पश्यतीत्याहुरेकीभवति न जिन्नतीत्याहुरेकीभवति न रसयत इत्याहुरे-कीभवति न वदतीत्याहुरेकीभवति न शृणोतीत्याहुरेकी भवति न मनुत इत्याहुरे-कीभवति न स्पृश्ततीत्याहुरेकीभवति न विजानातीत्याहुः॥

अर्थ—चक्षुरिदिय किंगात्म्याशी एकरूप होतें त्यावेळीं हा पहात नाहीं, असें म्हणतात. व्राणेंद्रिय एकरूप होतें, तेन्हां वास वेत नाहीं, असें म्हणतात. रसनेंद्रिय एकरूप होतें, तेन्हां रस जाणत नाहीं, असें म्हणतात. वार्गिदिय एकरूप होतें, तेन्हां बोळत नाहीं, असें म्हणतात. श्रोत्रेंद्रिय एकरूप होतें, तेव्हां ऐकत नाहीं, असें म्हणतात. मन किंगात्म्याशीं एकरूप होतें, तेव्हां मनन करीत नाहीं, असें म्हण-तात. विगिद्धिय एकरूप होतें, तेव्हां स्पर्श करीत नाहीं, असें म्हणतात. बुद्धि किंगात्म्याशीं एकरूप होते, तेव्हां जाणत नाहीं, असें म्हणतात.

> तस्य हैतस्य हृदयस्याग्रं प्रचोतते तेन प्रचो-तेनैष आत्मा निष्कामित चक्षुष्टे। वा मूर्भो वाऽन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यस्तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामित प्राणमनूत्कामन्त्य सर्वे प्राणा अनूत्कामिनत सविज्ञानो भवति सविज्ञानमेवान्ववकामित । तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा च ॥ २ ॥

अर्थ---त्या या हृदयांचे अग्र-नाडीमुख-बाहेर जाण्यांचे द्वार प्रयो-तित-अतिशय प्रकाशित होतें. त्या आत्मज्योतिः प्रकाशांनें हा हिंगात्मा चक्ष्मच्या द्वारा, मूर्धप्रदेशांतून, किंवा दुसऱ्या शरीरप्रदेशांतून बाहेर निचतो. तो हिंगोपाधि भात्मा शरीर सोहून जाऊं लगला असतां त्याच्या मागोमाग प्राण जाऊं लगतो. प्राण अन्त्क्रमण करूं लगला असतां सर्व इंद्रियें अन्त्क्रमण करितात. त्यावेळीं हा आत्मा सिवज्ञान-विशेष विज्ञानवान् होतो. तो त्या विज्ञानासहवर्तमानच गनतन्य प्रदे-शास जातो. परलोकासं जाणाऱ्या त्याच्या मागोमाग ज्ञान, कर्म व पूर्व-प्रज्ञा-विषयानुभववासना जातात. र-

एकीभवित करणजातं स्वेन छिङ्गात्मना । तदैनं पार्श्वस्था आहुर्न पश्यतीति । तथा घाणदेवतानिवृत्तौ घाणमेकीभवित छिङ्गात्मना। तदा न जिद्यतीत्याहुः । समानमन्यत् । जिह्वायां सोमो वरुणो वा देवता तिब्ववृत्त्यपेक्षया न रसयत इत्याहुः । तथा न वदित न शृणोति न मनुते न स्पृशति न विजानातीत्याहुः। तदोपलक्ष्यते देवतानिवृत्तिः कर-णानां च इदय एकीभावः ॥

भाष्यार्थ--- (तर मग भोक्त्याने ज्याचा उ । संहार केला आहे असा चक्षु नाहींसा होतो, अशी आशंका घेऊन सांगतात-) इंदियवर्ग स्वतः-च्या डिंगात्म्याशीं एकरूप होतो. त्यावेळी त्याच्या बाज्ला बसलेले लोक हा 'पहात नाहीं,' असे म्हणतात त्याचप्रमाणें घाणदेवतेची निवृत्ति झाठी असतां घाणेदिय टिंगात्म्याशीं एकरूप होतें. तेव्हां वास घेत नाहीं,' असे म्हणतात. [ ज्याप्रमाणें चक्षुर्देवतेची निवृत्ति झाळी असतां चक्षु ढिंगात्म्याशी एकरूप होते त्याचप्रमाणे प्राणदेवतेच्या अंशाचे प्रण'नुप्रहाच्या निवृत्तीच्या द्वारा अंशी देवतेशी ऐक्य झालें असता व्राणेंद्रिय छिंगात्म्याशीं एकरूप होतें, असा भावार्थ. ] बाकीचें सर्व एकसारखेंच न्यास्यान करावें. जिह्नमध्यें सोम किंवा वरुण देवता आहे. तिच्या निवृत्तीच्या अपेक्षेनें [ म्ह० वरुणादि देवतेचा जिह्नेवरील अनुप्रह निवृत्त झाळा असतां जिह्वेचे छिंगात्म्याशीं जे ऐक्य होते त्याच्या अपे-क्षेने ] 'न रसयते-' रस चाखीत नाहीं, असे म्हणतात. [ सारांश स्मा त्या अनुप्राहक देवतांशाचा त्या त्या इंद्रियावरील अनुप्रह निवृत्त होऊन त्या त्या अंशी देवतेची प्राप्ति झाली असतां त्या त्या इंद्रियाचें लिंगा-त्म्याशी ऐक्य होतें, अशा अभिप्रायानें सांगतात- ] तसेंच बोळत नाहीं, ऐकत न हीं, मनन करीत नाहीं, स्पर्श करीत नाहीं, व जाणत नाहीं, असं म्हणतात. (मरणदर्शेत रूपादिकांचें दर्शन वगेरे न होणें हें दोन अर्थोंचे साधक आहे, असे सांगतात-) त्यावेळी देवबांची निवृत्ति व इंद्रि-यांचा हृदयांत एकीभःव उपलक्षित होती.

तत्र हृदय उपसंहतेषु करणेषु योऽन्तर्व्यापारः स कथ्यते । तस्य हृतस्य प्रकृतस्य हृदयस्य हृदयच्छिद्रस्येत्येतत् । अग्रं नाडीमुखं निर्ग-सनद्वारं प्रचोतते स्वप्तकाल इव स्वेन भासा तेजोमात्रादानकृतेन स्वेनेव ज्योतिषाऽऽत्मनेव च । तेनाऽऽत्मज्योतिषा प्रचोतेन हृद्याग्रे- णैष आत्मा विज्ञानमयो छिङ्गोपाधिर्निर्गच्छति निष्क्रामति । तथाऽऽ-थर्वणे ''कस्मिन्न्वहमुत्कान्त उकान्तो भविष्यामि कस्मिन्वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्यामीति स प्राणमसृजत'' इति ॥

भ ष्यार्थ --('तस्य हैतस्य' या वाक्याचे व्याख्यान-) मुमूर्षा-वस्थेत हृदयामध्यें इंद्रियांचा उपसंहार झाळा असतां आंतल्या होणारा जो न्यापार तो सांगितळा जातो. 'तस्य ह एतस्य हृद्यस्य-' त्या या प्रकृत हृदयाचें - हृदय-छिद्राचें असा भावार्थ. 'अमं-'नाडीचें मुख बाहेर निघण्याचें द्वार 'प्रधोतते-' अतिशय द्योतित-प्रकाशित होतें. ज्याप्रमाणें स्वप्नकाळी स्वयं भासानें,स्वयं ज्योतीनें निजतो असें वर[पृ.११२]व्याख्यान केलें आहे त्याप्रमाणेंच येथेंही तेजोमात्रांचें जे आदान-ग्रहण-उपसंहार स्यामुळें झाळेळें जें वासनारूप-प्राप्य फळविषयक बुद्धिवृत्तिरूप-जो स्वयं प्रकाश त्यानें व स्वयं चैतन्यउयातीनेंच हृदयाप्रप्रद्यातन होतें. (त्याची अर्थिकिया-उपयोग सांगतात-)' तेन प्रद्योतेन-'त्या आत्मज्यातीने-प्रद्यो-तानें इदयामानें 'एष आत्मा-' हा विज्ञानमय छिंगोपाधि 'निष्क्रामति-' बाहेर निघतो. (छिंगद्वारा आल्याच्या निर्गमनाची प्रतिज्ञा का केछी जात आहे ? तें सांगतात-) आधर्वणोपनिषदांत-प्रश्लोपनिषदांत 'कास्म-न्न्नहमुत्कान्त उत्कान्तो भविष्यामि०-' इत्यादि सांगितलें आहे. 'कोणता कर्ता उक्त:न्त झाळा असतां मी उक्तान्त होईन व कोण प्रतिष्ठित झाळा अततां मी प्रतिष्ठित होईन, असें ईक्षण-पर्यालोचन करून तो प्राणाला--हिरण्यगर्भाटा उत्पन्न करता झाटा.' (प्रश्लोप० पृ. १०५ पहा)

तत्र चाऽऽत्मचैतन्यज्योतिः सर्वदाऽभिन्यक्ततरम् । तदुपाधिद्वारा द्यात्मिन जन्ममरणगमनागमनादिसर्वविकियालक्षणः संन्यवहारः । तदात्मकं हि द्वादशविधं करणं बुद्धयादि तत्सूत्रं तज्जीवनं सोऽन्तरात्मा जगतस्तस्थुषश्च ॥

भाष्यार्थ--(आत्मा जर मरणसमयीं तेजीमात्रांचें ग्रहण करीत भसेळ तर तो सदा छिंगोपाधि नसतो, असे होतें, अशी आशंका वेजन सांगतात-) त्या छिंगात्म्यामध्यें आत्मचेतन्यज्योति सदा अतिशय अभिव्यक्त होते. ('अहोपण आत्मोपिधभूत छिंगाविषयीं प्रमाण काय ?'
अशी आशंका वेऊन 'निर्विकार आत्म्यामध्यें संव्यवहाराची उपक्षिध
होणें हेंच त्याविषयीं प्रमाण आहे,' अशा आशयानें सांगतात—) त्या
छिंगाख्य उपाधीच्या द्वाराच आत्म्याच्या ठिकाणीं जन्म, मरण, गमनआगमन इत्यादि सर्व विक्रियारूप संव्यवहार होतो. (चक्षुरादि इंद्रियांची
प्रसिद्धि हेंही छिंगाच्या अस्तित्वाविषयीं प्रमाण आहे, असें सांगतात—)
त्या छिंगरूपच बुद्धिप्रमृति बाराप्रकारेंचे करण आहे. (वायुर्वे गौतम
तत्सूत्रम्' ही श्रुतिही त्या छिंगाविषयीं प्रमाण आहे, असें सांगतात—)
तेंच सूत्र आहे (जगाचें जीवनही त्याविषयीं प्रमाण आहे, असें महणतात—) तें जगाचें जीवन आहे. 'एष सर्वभूतान्तरात्मा' ही श्रुतिही यथोक्त
छिंगाची सिद्धि करते—तो स्थिर-चर मृष्टीचा अन्तरात्मा आहे.

तेन प्रद्योतेन हृदयाप्रप्रकाशेन निष्क्रममाणः केन मार्गेण निष्का-मतीति । उच्यते । चक्षुष्टो वा । आदित्यलोकप्राप्तिनिमित्तं ज्ञानं कर्म वा यदि स्यात् । मुर्झो वा ब्रह्मलोकप्राप्तिनिमित्तं चेत् । अन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्यः शरीरावयवेभ्यो यथाकर्म यथाश्रुतम् ।।

भाष्यार्थ — (छिंगोपाधि आत्म्याचा मरणसमयीं हृदयांतून पूर्वोक्त प्रकाशानें निघण्याचा मार्ग सांगतात —) त्या प्रद्योतानें — हृदयाप्रप्रकाशानें बाहेर निघणारा तो कोणत्या मार्गानें बाहेर पडतो! तेंच श्रुतींत सांगितळें जात आहे. चक्षंच्या द्वारा किंवा (इतर द्वारानें तो बाहेर पडतो. 'अहो पण मार्गाचा असा विकल्प कां सांगतां! कोणता तरी एकच मार्ग कां सांगत नाहीं!' उत्तर —) आदित्यछोकाच्या प्राप्तीचें निमित्त असें ज्ञान किंवा कर्म जर त्याचें असेछ तर तो चक्ष्च्या द्वारा जातो. ब्रह्मछोकप्राप्ती छा कारण

भद्। म्ह० जीवर लिंगाचें अस्तित्व असतें तें।वर.

२ मनासह इंदियें अकरा आहेत, अशी प्रसिद्धि असल्यामुळें 'बारा प्रकारचें ' असे येथें म्हटलें आहे.

होणारें ज्ञान-उपासना किंवा कर्म जर त्यानें केलें असेल तर तो मूर्घ प्रदेशांतून जातो. अथवा त्याचें जसें श्रुत--अध्ययन — विद्या असेल अथवा जसें कर्म असेल त्याप्रमाणें तो दुसऱ्या शरीरप्रदेशांतून- दुसऱ्या शरी- रावयवांपासून बाहेर पडता.

तं विज्ञानात्मानमुत्कामन्तं परलोकाय प्रस्थितं परलोकायोद्भूता-कृतमित्यर्थः । प्राणः सर्वाधिकारिस्थानीयो राज्ञ इवान्द्कामित । तं च प्राणमन्द्कामन्तं वागाद्यः सर्वे प्राणा अन्दकामित । यथाप्रधा-नान्वाचिख्यासेयं न तु क्रमेण सार्थवद्गमनीमह विवक्षितम् ॥

भाष्यार्थ---'तं उत्क्रामन्तं-' त्या उत्क्रमण करणाऱ्या--परलोकास जावयास निघाछेल्या विज्ञानात्म्याला ('अहोपण त्यार्चे गमन प्राणाच्या गम-नाधीन असर्ते नव्हे का ?' अशी आशंका घेऊन म्हणतात -) परलोका-साठीं ज्यांची वासना उत्पन्न झाळी आहे, असा 'परकोकास निघाळेल्या' या शब्दांचा अर्थ आहे. असो; त्याळा अनुसरून राज∣च्या सर्वाघिकारी पुरुषाच्या स्थानी असळेळा प्राण जातो. (राजाचा सर्वाधिकारी जसा त्याच्या मागोमाग अनुक्रमण करतो त्याप्रमाणें सर्वाधिकाऱ्याच्या स्थानीं असळेळा प्राण विज्ञानातम्याच्या मागोमाग अनूत्त्रमण करतो.) स्या अनू-क्रमण करणाऱ्या प्राणाच्या मागोमाग वागादिक सर्व प्राण अनुःक्रमण करतात. ('अहोपण जीवाचें प्राणादिकांशीं तादात्म्य असतांना येथें 'अनु-'शब्दानें क्रम सांगण्याची इच्छा कशी केळी आहे ?' उत्तर-) ही येथील अनुगमन सांगण्याची इच्छा यथाप्रधान आहे.[म्ह० सांच्या प्राधा-न्याळा अनुळक्षून आहे. ] विज्ञानात्मा, प्राण, वागादिक यांचे एकाचा समूहांतील लोकांप्रमाणें ऋगार्ने गमन होतें, हें येथें विवक्षित नाहीं. (अर्थात् जीवादिकांच्या प्राधान्याच्या अभिप्रायाने हा अनुशब्दाचा प्रयोग आहे. गमनक्रमाच्या अभिप्रायाने नाहीं कारण तेथे देश व काल यांच्या भेदाचा अभाव आहे. प्रवाश्यांच्या समूहांतीळ व्यक्तींमध्यें क्रमाने गमन होत असस्याचें दिसतें. तसें प्राणादिकांत दिसत नाहीं.)

तदेष आत्मा सिवज्ञानो भवति स्वप्न इव विशेषविज्ञानवान्भवित्र कर्मवशान्न स्वतन्त्रः । स्वातन्त्रयेण हि सिवज्ञानत्वे सर्वः कृतकृत्यः स्यात् । नैव तु तल्लभ्यते । अत एवाऽऽह व्यासः ''सदा तद्भाव भावितः'' इति । कर्मणा त्द्भाव्यमानेनान्तः करणवृत्तिविशेषाश्चितवा स्वात्मकविशेषविज्ञानेन सर्वो लोक एतिसम्काले सिवज्ञानो भवति । सिवज्ञानमेव च गन्तव्यमन्ववक्रामत्यनुगच्छति विशेषवि ज्ञानोद्भासितमेवेत्यर्थः । तस्मात्तत्काले स्वातन्त्रयार्थं योगधर्मानुसेवनं परिसंख्यानाभ्यासश्च विशिष्टपुण्योपचयश्च श्रद्धानैः परलोकार्थिभिरप्रमन्तेः कर्त्वय इति ॥

भाष्यार्थ--(वर हृद्याग्रप्रद्योतन जें सांगितछें आहे तें 'सविज्ञानो भवाति' या श्रुतीने प्रकट करितात-) त्यावेळीं हा आत्मा 'सविज्ञान होती' स्वमांत जसा, त्याप्रमाणें कर्मवशात् विशेष विज्ञानवान् होतो. स्वतंत्र-पणें-स्वेच्छेनें नव्हे. कारण स्वातंत्र्यानेच जर खाळा सविज्ञानत्व असर्ते-स्वेच्छेने जर तो सविज्ञान होऊं शकला असता तर प्रत्येकजण कृतकृत्य शाका असता. पण तें सविज्ञानत्व पूर्व दढ संस्काराव।चून प्राप्त होत नाहीं. म्हणूनच न्यासांनीं भगवद्गीतेंत 'सदी तद्भावभावितः' असे म्हटलें आहे. यावेळीं सर्व लोक-प्रत्येक शरीर सोडणारा जीव कर्माच्या योगाने उद्भूत होणाऱ्या अन्तःकरणवृत्तिविशेषाश्रित वासनात्मक विशेष विज्ञानानें सविज्ञान होतो. [कर्मवशात् हें त्याचें विज्ञान उत्पन्न होतें. भन्त:करणाची पुढील देहाविषयीं जी वृत्ति तदाश्रित म्ह० तद्वप जें वासनात्मक विशेष विज्ञान त्या विशेष विज्ञानार्ने, असा भावार्थ.] आणि याप्रमाणें तो सविज्ञान झाला म्हणजे तो त्या'सविज्ञानमेव-' विज्ञानासह-वर्तमानच त्या उदिष्ट-त्या विशेष विज्ञानाने उद्घासित-अशा गन्तव्य स्थानी 'अन्ववकामति-' अनुगमन करतो. (उक्तान्तीच्या--शरीरत्या-गाच्या पूर्वीच--पूर्व क्षणींच तो सविज्ञान होतो, असे सांगणाऱ्या श्रुतीचें

क्रिता त्या पदार्थाच्या भावनेनें भावित-सतत त्याचें स्मरण करीत असल्यामुळें त्याच्या स्मरणाचा विषय या रूपानें परिचित होत्साता.

तात्पर्य सांगतात—) पुरुष कर्मानुसारी असल्यामुळें मरणसमयीं अन्तय विज्ञान उत्पन्न करण्याचें स्वातंत्र्य रहावें—पुरुषाछा आपल्या इच्छेप्रमाणें अन्तय विज्ञान उत्पन्न करतां यावें म्हणून योगधर्मांचें अनुसेवन करावें. [योग म्हणजे चित्तवृत्तींचा निरोध, त्याचे धर्म यम-नियमादिक त्यांचें अनुसेवन म्ह० पुनः पुनः आवर्तन] व परिसंख्यानाम्यास म्ह० योगा-नुष्ठान करावें. त्याचप्रमाणें श्रद्धाळू, परछोकाथीं, व अप्रमत्त—सावधन-चित्त अशा छोकांनी विशिष्ट पुण्याचा उपचय करावा, हा प्रकृत श्रुतीचा विधेय अर्थ आहे.

सर्वशास्त्राणां यत्नतो विधयोऽथों दुश्चरिताचोपरमणम् । न हि तत्काळे शक्यते किंचित्संपादियतुम् । कर्मणा नीयमानस्य स्वातन्त्र्या-भावात् । पुण्या वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेत्युक्तम् । एतस्य ह्यनर्थस्योपश्चमोपायविधानाय सर्वशाखोपनिषदः प्रवृत्ताः । न हि तिद्विहितोपायानुसेवनं मुक्त्वाऽऽत्यन्तिकोऽस्यानर्थस्योपश्चमोपायोऽस्ति । तस्माद्त्रैवोपनिषद्विहितोपाये यत्नपरैभीवितव्यमित्येष प्रकरणार्थः ॥

भाष्यार्थ — (शिवाय पुण्याचा उपचय — वृद्धि करावी, या अर्थामध्यें सर्वच विधिकांडाचें पर्यवसान झालें आहे, असे सांगतात —) सर्वशास्त्रांचा यरनपूर्वक विधेय अर्थ जर कांहीं असेल तर तो पुण्याची वृद्धि करावी व पुढील दुश्वरणापासून निवृत्त व्हावें, हा आहे. पण यांतील कांहींही त्यांवेळीं संपादन करितां येणें शक्य नाहीं. कारण कमीकडून नेल्या जाणाऱ्या त्याला त्यांवेळीं स्वातंत्र्य नसतें. (त्यामुळें मरणकालीं आम्ही उत्तम भावना करूं, हें महणेंग व्यर्थ आहे. कमीकडूनच जीव परलेकीं नेला जातो, याविषयीं प्रमाण--) 'पुण्य कमीनें पुण्यवान् होतो व पापानें पापी होतो,' हें वर [अ.३१.५९]सागितलेंच आहे. ('अहोपण पुण्याच्या वृद्धीनेंच जर वरील अन्थांची निवृत्ति होत असेल तर तत्त्वज्ञान व्यर्थ आहे,' अशी आशंका विकन सांगतात--) याच अनर्थाच्या उपशमाच्या उपायांचें विधान कर-ण्यासाठीं सर्व शाखांच्या उपनिषदांची प्रवृत्ति झाली आहे. (येथें तत्त्व-

झान हाच अनथेंपिशमाचा उपाय आहे. त्याचें विधान म्हणजे प्रकाशन. त्यासाठीं उपनिषद्मवृत्ति आहे. 'अहोपण देवताध्यानानें अनथीची निवृत्ति होईछ, तत्त्वज्ञानच कशाला हवें?' अशी आशंका घेऊन सांगन्तात-) सर्व शाखांच्या उपनिषदांत सांगितलेख्या उपायांचें अनुसेवन करणें यास सोडून या अनर्थाचा आत्यन्तिक उपशम होण्यास दुसरा उपाय नाहीं. तस्मात् त्याच उपनिषदिहित उपायामध्यें मनुष्यांनीं यत्न- पर वहावें, [या सविज्ञानवाक्यानें ज्ञापित केलेख्या उपायाविषयींच अति- शय यत्न करावा,] हा या प्रकरणाचा अर्थ आहे.

शकटवत्संभृतसंभार उत्सर्जन्यातीत्युक्तं किं पुनस्तस्य परलोकाय प्रवृत्तस्य पथ्यद्नं शाकटिकसंभारस्थानीयं गत्वा वा परलोकं यद्भक्ते शरीराद्यारम्भकं च यत्तत्किमिति । उच्यते ॥

भाष्यार्थ—-(गतार्थाचा अनुवाद करून प्रश्नपूर्वक पुढीळ वाक्य वेतात व त्याचें व्याख्यान करितात—) गाड्याप्रमाणें ज्यानें सर्व संभार गोळा केळा आहे,असा जीव शब्द करीत जातो हें सांगितळें.पण परळोकास जावयास निवाळेल्या त्याचें मार्गातीळ गाडीवानाच्या जेवणाच्या संभारा-सारखें-तत्स्थानीय भक्ष्य काय ? किंवा परळोकास जाऊन तो जें खातो, किंवा जें तेथें त्याच्या शारीरादिकांचा आरंभ करणारें तें काय श्रेसा प्रश्न कराळ तर श्रुतीकडून सांगितळें जातें.

तं परलोकाय गच्छन्तमात्मानं विद्याकर्मणी विद्या च कर्म च विद्याकर्मणी विद्या सर्वप्रकारा विहिता प्रतिषिद्धा चाविहिताऽप्रतिषिद्धा च । तथा कर्म विहितं प्रतिषिद्धं चाविहितमप्रतिषिद्धं च समन्वारभेते सम्यगन्वारभेते अन्वालभेते अनुगच्छतः पूर्वप्रका च पूर्वानुभूतविषया प्रका पूर्वप्रकाऽतीतकर्मफलानुभववासनेत्यर्थः ।।

साध्यार्थ—'तं' सा परछोकास जाणाऱ्या आत्म्याछा 'विद्याक-मेणी-'विद्या व कर्म,विद्या सर्वेपकारची-विहित, प्रतिषिद्ध, अविहित,अ-प्रविषद्ध, तसेच कर्म विहित-प्रतिषिद्ध, अविहित-अप्रतिषिद्ध 'समन्या- रभेते-' चांगल्याप्रकारें अन्वारब्ध होतात,त्याच्या मागून जातात. तशीच ' पूर्वप्रज्ञा-' पूर्वानुभूतविषय प्रज्ञा-पूर्वप्रज्ञा. माणिल कर्मफलानुभवाची वासना, असा याचा इत्यर्थ. ( ध्यानरूप ही िहित विद्या आहे, नप्र-स्त्रीदर्शनादिरूप ही निषिद्ध विद्या, घटादिविश्यक विद्या ही अविहित विद्या आहे. मार्गातील पडलेल्या तृणादिकांचे ज्ञान ही अप्रतिषिद्ध विद्या आहे. यागादिक हें विहित कर्म आहे. ब्राह्मणहननादिक हें प्रतिषिद्ध कर्म आहे. गमनादिक हें अविहित कर्म आहे व पापण्या लवणें, इत्या-दिक हें अप्रतिषिद्ध कर्म आहे. या सर्वप्रकारच्या विद्या व सर्वप्रकारचें कर्म स्याच्या मागोमाग जातें.)

सा च वासनाऽपूर्वकर्मारम्भे कर्भविपाके चाझं भवति । तेनासा-वप्यन्वारभते । न हि तया वासनया विना कर्म कर्तुं फळं चोपभो-क्तुं शक्यते । न हानभ्यस्ते विषये कौशळिमिन्द्रियाणां भवति । पूर्वा-नुभववासनाप्रवृत्तानां त्विन्द्रियाणामिह भ्यासमन्तरेण कौशळमुपपद्यते । दृश्यते च केषांचित्कासुचित्कियासु चित्रक्रमादिळ्लणासु विनैवेहाभ्या. सेन जन्मत एव कौशळं कासुचिद्त्यन्त गौकर्ययुक्त म्वप्यकौशळं केषां-चित् । तथा विषयोपभोगेषु स्वभाव । एव केपांचित्कौशळाकौशळे दृश्यते । तचैतत्सर्वं पूर्वप्रकोद्भवानुद्धवनिमित्त । तेन पूर्वप्रक्षया विना कर्मणि वा फळोपभोगे वा न कस्यानि प्रवृत्तिकपपद्यते ॥

भाष्यार्थ—( विद्या व कर्म हीं उपभोगाचीं साधनें आहेत अशी प्रसिद्धि असल्यामुळें त्यांचे अन्वारंभण—अनुगमन जरी होत असळें तरी वासना कशासाठीं जाते ? अशी आशंका वेऊन सांगतात—) ती वासना अपूर्व कर्माध्या आरंभीं व कर्मविपाकप्रसंगीं त्या दोवांचेंही अंग होते. त्यामुळें तीही त्याच्या मागोमाग जाते. कारण त्या वासनेवाचू- न जीव कर्म तरण्यास अथवा फळाचा उपभोग वेण्यास समर्थ होत नाहीं. कारण अनम्यस्त—अपरिचित विषयामध्यें इंद्रियांचें कौशळ असत

नाहीं. पण या छोकीं पूर्वातुभवाच्या वासनेनें प्रवृत्त झालेल्या इंद्रियांचें कीशल अभ्यासावाचूनही उपपन्न होतें. िक स्थेकांचें चित्रें काढणें इसा- दिस्प कांहीं कियांमध्यें जन्मतःच—या जन्मांतील अभ्यासावाचूनच की- शल दिसतें; पण कित्येकांचें अत्यंत सौलभ्ययुक्त अशा कियांमध्यें ही अकीशल दिसतें. त्याचप्रमाणें विषयोपभोगांमध्यें किस्येकांचें स्वभावतःच कीशल व अकीशल दिसतें. तें हें सर्व पूर्वप्रक्षेचा उद्भव व अनुद्धव या निमित्तानें संभवतें. त्यामुळें पूर्वप्रक्षेवाचून कर्मामध्यें किंवा फलोपभोगामध्यें कोणाचीही प्रवृत्ति उपपन्न होत नाहीं.

तस्मादेतत्त्रयं शाकिटकसंभारस्थानीयं परलोकपथ्यदनं विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञाख्यम् । यस्माद्विद्याकर्मणी पूर्वप्रज्ञा च देहान्तरप्रतिपत्त्युपभोगसाधनं तस्माद्विद्याकर्मादि शुभमेव समाचरेद्यथेष्टदेहसंयोगोपभोगौ
स्यातामिति प्रकरणार्थः ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—( समन्वारंभवचनाच्या अर्थांचें निगमन कारितात--) तस्मात् विद्या, कर्म व पूर्वप्रज्ञा या नांवाचें हें त्रय गाडीवानाच्या संभाराच्या स्थानीं असलेलें परलोकाचें पाथेय आहे. ( याचाच तात्पर्यार्थ सांगतात –) ज्याअर्थां विद्या, कर्म व पूर्वप्रज्ञा हें दुसच्या देहाची प्राप्ति व उपभोग यांचें साधन आहे त्याअर्थी विद्या, कर्म इत्यादि द्याभच आ-चरावें; म्हणजे इष्ट देहाची प्राप्ति व उपभोग मिळतील, असा या प्रकरणाचा अर्थ आहे. र

एवं विद्यादिसंभारसंभृतो देहान्तरं प्रतिपद्यमानो मुक्तवा पृषै देहं पक्षीव वृक्षान्तरं देहान्तरं प्रतिपद्यते । अथ वाऽऽतिवाहिकेन शरीरान्तरेण कर्मफळजन्मदेशं नीयते । किंचात्रस्थस्यैव सर्वगतानां करणानां वृत्तिलाभो भवत्याहोस्विच्लरीरस्थस्य संकुचितानि करणानि मृतस्य भिन्नघटप्रदीपप्रकाशवत्सर्वतो व्याप्य पुनर्देहान्तरारम्भे संकोचमुपग्चलित । किंच मनोमात्रं वैशेषिकसमय इव देहान्तरारम्भदेशं प्रति गच्छिति किंवा कल्पनान्तरमेव वेदान्तसमय इति ॥

भाष्यार्थ — ( तृणजळायुकावाक्याचे अवतरण करण्यासाठीं मःगीछ अर्थाचा अनुवाद करून वाद्यांचे विवाद दाखिवणारे भाष्यकार प्रथम दिगंबरमत सांगतात--) याप्रमाणें विद्यादि संभारानें संपन्न झाडेडा व दुसऱ्या देहास प्राप्त होणारा जीव, पक्षी जसा दुसऱ्या वृक्षावर जातो लाप्रमाणें, पूर्व देह सोडून दुसऱ्या देहास प्राप्त होतो, (देवत व चार्ने मत सांगतात-) अथवा दुसऱ्या आतिवाहिक शरीराने कर्मफलभूत जन्म जेथे व्हावयाचा असतो तेथें तो नेला जातो ? ( देवता ज्या शरीरानें विशिष्ट अशा जीवाळा परळोकास नेते तें आतिवाहिक शरीर होय. आतां सांख्यादिकांचें मत सांग्तात-) कीं येथें असळेख्याच त्याळा सर्वगत इंदियांचा वृत्तिलाभ होतो ? (सिद्धान्त सुचिवतात -) की शरीरांत असे-पर्यंत संकुचित होऊन राहिलेली इंदियें तो मेला असतां फुटलेल्या घटां-तील प्रदीपाच्या प्रकाशाप्रमाणें तीं सर्वतः व्यापून-पसरून पुनः दुसः न्या देहाचा आरंभ जेव्हां होतो तेव्हां संकोच पावतात ? की वैशेषि-कांच्या सिद्धान्ताप्रमाणें केवल मन दुसऱ्या देहाचा आरंभ जेथें होत असेल तेथे जातें की वेदान्तिसद्धान्तांत आणखीं काहीं निराळीच क-ल्पना आहे ?

उच्यते । "त एते सर्व एव समा सर्वेऽनन्ताः " इति श्रुतेः सर्वात्मकानि तावत्करणानि । सर्वात्मकप्राणसंश्रयाच । तेषामाध्यात्म । काधिभौतिकपरिच्छेदः प्राणिकर्मज्ञानभावनानिमित्तः । अतस्तद्वशात्व-भावतः सर्वेगतानामनन्तानामपि प्राणानां कर्मज्ञानवासनानुरूपेणैव देहान्तरारमभवशात्प्राणानां वृत्तिः संकुचित विकसित च ॥

भाष्यार्थ—( सिद्धान्ताका प्रामाणिकत्व असल्यामुळें तेंच मत प्राध्य असून इतर मतें अप्रामाणिक असल्यामुळें व्याज्य आहेत, अशा अभि-प्रायानें सांगतात—) वरीक प्रश्नांचें उत्तर सांगितकें जातें. 'त एते सर्वे एव०-' ते हे सर्व सम व सर्व अनन्त आहेत, अशी श्रुति अम्ल्यमुळें इंद्रियें तर सर्वात्मक आहेत, ( त्याविषयीं दुसरा हेतु—) करणांनीं सर्वा-



त्मक प्राणाचा आश्रय केलेला असल्यामुळं ती सर्वात्मक आहेत. (असे जर आहे तर ती आपल्या शरीरांत व इतर प्राण्यांच्या शरीरांत परिच्छिन असल्यासारखीं कशीं दिसतात ? अशी आशंका घेऊन सांगतात—) प्राण्यांचें कर्म, ज्ञान व भावना यांच्या निमित्तानें करणांचा आध्यात्मिक व आधिमौतिक परिच्छेद होतो. ( आधिदैविकरूपानें इंद्रियें जरी अपरिच्छिन असलीं तरी तीं आध्यात्मिक व आधिमौतिक रूपानें परिच्छिन होतात, असे सिद्ध झालें असतां फलित सांगतात —) यास्तव वरील श्रु-तीच्या बळानें स्वभावतः म्ह० देवतास्वरूपानुसार सर्वगत व अनन्त अशाही प्राणांची वृत्ति भोक्त्याच्या कर्म-ज्ञान-वासनानुरूपच दुसऱ्या दे-हाच्या आरंभामुळें संकुचित होते व विकसित होते.

तथा चोक्तम्। " समः प्रुषिणा समो मशकेन समो नागेन सम एभिक्षिभिळोंकैः समोऽनेन सर्वेण" इति । तथा चेदं वचनमनुकूलम्। "स यो हैताननन्तानुपास्ते"इ.य दि"तं यथा यथोपासते" इति च ॥

भाष्यार्थ—( इंडिनें वृतित्रा संकोच व विकास होतो, यावि-षयी प्रमाण-) 'सः प्रति विक्षेत्र प्रमाणाचा, मशकाच्या एवडा, हत्तीच्या सारखा, या तीन लेकाच्या प्रवेदि या सर्वाशी सम असा होतो ' असा त्या श्रुतीचा अर्थ अर्डे पितिल्लेन प्राणाच्या उपासनेंत गुण व दोष सांगितलेले आहेत, तें गुल-दोषक्षथनही प्राणाचा संकोच व वि-कास यांचे सूचक आहे, अर्थ सांगतात--) त्यालाच 'स यो हैतान्०-' तो जो या अनन्ताची उपासना करतो इत्यादि वचन अनुकूल आहे. 'तं यथा यथोपासते०-' त्याची जशी जशी उपासना करतो तसाच होतो, हेंही त्याला अनुकूल आहे.

तत्र वासना पूर्वप्रज्ञाख्या विद्याकर्मतन्त्रा जळ्कावत्संततैव स्वप्नका-ळ इव कर्मकृतं देहादेहान्तरमारभते हृदयस्थैव पुनर्देहान्तरारम्भे देहा-न्तरं पूर्वाश्रयं विमुञ्जतीत्येतस्मिन्थें हृष्टान्त उपादीयते ॥

भाष्यार्थ-( भातां तृणावरील जळूचा दृष्टान्त दिलेला असस्यामु-कें दुसरा देह घेऊन आत्मा पूर्व देह सोडतो, असें होतें. त्यावरून पी-राणिक ' आत्मा स्थूल देहासहवर्तमानच लोकान्तरास जातो, 'असे वर्णन करितात. पण व्याचा निषेध करण्यासाठीं दृष्टान्तवाक्याचे तालपर्य सां-गतात-) देहांतून निचण्याच्या पूर्वी विद्या व कमे यांच्या अधीन अस-लेली ' पूर्वप्रहा 'या नांवाची वासना जळूप्रमाणें संततच--पसरलेलीच असून स्वप्नकार्ली ज्याप्रमाणें, त्याप्रमाणें इदयस्य अशीच ती या देहाहून निराळा कर्मकृत देह आरंभिते व दुसऱ्या देहाचा आरंभ झाला म्हणजे पूर्वीचा आश्रय-पूर्व देह सोडते, याअथीं दृष्टान्ताचें प्रहण केलें जातें. ( देहांतून निघण्यापूर्वींच हृदयांत स्थित झालेली पूर्वप्रज्ञा विद्या-कर्मनिमित्त भावी देहाला स्पर्श करते.जीवही त्या देहाचे ठिकाणीं अभि-मान घरतो. नंतर ती पूर्वदेह सोडते. ज्याप्रमाणें स्वप्नांत 'मी देव आहें,' भसा अभिमान धरणारा जीव त्या अन्य देहांत असळेळा असाच होतो त्याचप्रमाणें उत्क्रान्तीच्या वेळीं तो या देहांत असतांनाच भावी देहाव-रील भभिमानामुळें त्या देहांतच असच्या सारखा होतो. त्यामुळे पूर्व देहिविशिष्ट असाच तो परकोकीं जातो हैं म्हणणें अयोग्य आहे, असा भावार्थ. )

> तद्यथा तृणजलायुका तृणस्यान्तं गत्वाऽन्य-माकममाक्रम्याऽ ऽत्मानमुपस १ हरत्येवमेवा-यमात्मेद १ द्वारीरं निहत्याविद्यां गमयित्वाऽ-न्यमाक्रममाक्रम्याऽऽत्मानमुपस १ हरति ॥ ३॥

अर्थ — त्याविषयीं —देहान्तरसंचाराविषयीं हें निदर्शन - दृष्टान्त आहे. जशी गवतावरील जळू तृणाच्या टोंकाला जाऊन दुसरें तृण या आ-क्रमाचा आश्रय करून आपला उपसंहार करते- आपल्या शरीराचा पूर्व अवयवाच्या ठिकाणीं ओढून वेते त्याप्रमाणें हा आत्मा या

शरीराला मारून, साला अचेतन करून दुसऱ्या आक्रमाचें आक्रमण करून आपला उपसंहार करतो. ३.

तत्तत्र देहान्तरसंचार इदं निदर्शनम् । यथा येन प्रकारेण तृण-जलायुका तृणजल्ल्का तृणस्यान्तमवसानं गत्वा प्राप्यान्यं तृणान्तरमा-क्रममाक्रम्यत इत्याक्रमस्तमाक्रममाक्रम्याऽऽश्रित्याऽऽत्मानमात्मनःपूर्वा-वयवमुपसंहरत्यन्त्यावयवस्थाने । एवमेवायमात्मा यः प्रकृतः संसा-रीदं शरीरं पूर्वोपात्तं निहत्य स्वप्नं प्रतिपित्सुरिव पात्यित्वाऽविद्यां गमयित्वाऽचेतनं कृत्वा स्वात्मोपसंहारेणान्यमाक्रमं तृणान्तरिमव तृण् जल्का शरीरान्तरं गृहीत्वा प्रसारितया वासनयाऽऽत्मानमुपसंहरित ।।

भाष्यार्थ—'तत्-' दुसऱ्या देहांतीळ संचाराविषयीं हें निदर्शन—

हष्टान्त आहे. 'यथा-' ज्याप्रमाणें 'तृणजळायुका-' तृणावरीळ जळू
—कीड 'तृणस्यान्तं-' तृणाच्या टोंकास 'गत्वा-' जाऊन—पेंचून 'अन्यं आक्रमं आक्रम्य-' दुसऱ्या तृणास—' आक्रमं-' ज्याचें आक्रमण केळें जातें तो आक्रम—आश्रय, त्या दुसऱ्या तृणाच्या आश्रयाचें 'आक्रम्य-' आक्रमण--आश्रय-करून ' आत्मानं-' आपस्या पूर्वावयवास--अंत्यावयवाचे स्थानीं ' उपसंहरति-' ओहून घेते. ( आपळा उपपंहार करते ) ' एवमेवायमात्मा-' याप्रमाणेंच हा आत्मा--जो प्रकृत संसारी ' इदं शरीरं निहत्य-' हें शरीर- पूर्वी संपादन केळेळें ' निहत्य-' मारून स्वमास प्राप्त होण्याची इच्छा करणारा जसा, त्याप्रमाणें पूर्वोपात्त शरीरास पाडवून ' अविद्यां गमियत्वा-' अचेतन करून स्वात्मोपसंहार करून [ म्हणजे पूर्वदेहाच्या ठिकाणीं हा मी असा जो अभिमान असतो त्याचा त्याग करून ] ' अन्यं आक्रमं ' तृणजळू जशी दुसऱ्या तृणास आक्र-मिते त्याप्रमाणें अन्य आक्रमास--आश्रयास--मावी देहास आक्रमून -प-सरळेल्या वासनेनें दुसरें शरीर घेऊन आपळा उपसंहार करतो.

् तत्राऽऽत्मभावमारभते यथा स्वप्ने देहान्तरमारभते स्वप्नदेहान्तरस्थ इव ग्ररीरारम्भदेश आरभ्यमाणे देहे जङ्गमे स्थावरे वा । तत्र च कर्मवज्ञात्करणानि छन्धवृत्तीनि संहन्यन्ते । बाह्यं च कुशमृत्तिका-स्थानीयं शरीरमारभ्यते । तत्र च करणव्यूहमपेक्ष्य वागाद्यनुप्रहा-याग्न्यादिदेवता: संश्रयन्ते । एष देहान्तरारम्भाविधिः ।। ३ ॥

भाष्यार्थ-( उपसंहार।चें स्वरूप सांगतात--) ज्याप्रमाणें स्वप्नदेहा-न्तरस्थ जीव स्वप्नांत दुसऱ्या देहाचा आरंभ करतो त्याप्रमाणें शरीरा-रंभप्रदेशीं स्थावर किंवा जंगम देहाचा आरंभ होऊं छागछा असतां जीव स्रांत आत्मभावाचा आरंभ करतो. ( आरब्ध झालेख्या वाढूं ला-गलेख्या दुसऱ्या देहांत सूक्ष्म देहाची अभिन्यक्ति होते, असे सांगतात-) स्यांत कर्म-विद्या पूर्वप्रज्ञांच्या योगाने इंद्रियें, ज्यांना वृत्ति-व्यापार प्राप्त झाला आहे, अशीं रचलीं जातात, (' अही पण लिंगदेहाच्या बलानेंच अर्थिकिया सिद्धि जर होत आहे तर स्थूलशरीराचा कांही उपयोग नाहीं,' अशी आशंका वेऊन 'स्थू उत्तरीरावाचून सूक्ष्म शरीराचे अर्थिकयाकारि-त्व-व्यवहारोपयोगी ऋियाकर्तृत्व-सिद्ध होत नाहीं,' अशा अभिप्रायाने सांगतात-) व बाह्य कुश मृत्तिका यांच्या स्थानी असलेलें जड शरीर भारब्ध होर्ते. त्याचा आरंभ होती. ( याप्रमाणें दोन्ही देहांचा आरंभ झाला असतां इंद्रियांमध्ये देवतांचे अनुप्राहक या रूपाने अवस्थान दा-खितात--) त्या स्थूल देहांत इंद्रियांची अभिन्याक्ति न्हावी म्हणून अग्न्यादि देवता वागोदिकांत्रर अनुप्रह करण्यासाठी त्याचा आश्रय कन हा दुसऱ्या देहाच्या आरंभाचा विधि आहे. ३. रितात.

> तद्यथा पेशस्कारी पेशसो माल्लामपादायान्य-न्नवतरं कल्याणतर एक्षं तनुत एवमेवायमा-त्मेद एशरीरं निहत्याविद्यां गमायित्वाऽन्य-न्नवतरं कल्याणतर एक्षं कुरुते पित्र्यं वा गान्धव वा देवं वा प्राजापत्यं वा ब्राह्मं वाऽ-न्येषां वा भूतानाम् ॥ ४ ॥



अर्थ—- आविषयीं दृष्टान्त—ज्याप्रमाणें सुवर्णकार-- सोनार सोन्याची मात्रा म्ह० अंश काढून घेऊन पूर्व रचनेहून निराळें आतिशय नवें व कत्याणाहून अधिक कल्याण-- अधिक चांगलें रूप निर्माण करतो स्थाप्र-माणें हा आत्मा हें शरीर मारून त्याला निश्चेष्ट करून दुसरें पहिल्या-पेक्षां अधिक नवें व त्याहून अधिक चांगलें पितरांचें, गंघवींचें, देवांचें, प्रजापतीचें, ब्रह्मदेवाचें, किंवा अन्यभूतांचें रूप निर्माण करतो. ४.

तत्र देहान्तरारम्भे नित्योपात्तमेवोपादानमुपमृद्योपमृद्य देहान्तरमा-रभत आहोस्विदपूर्वमेव पुनः पुनरादत्त इति । अत्रोच्यते दृष्टान्तस्तत्त-त्रैतस्मित्रर्थे । यथा पेशस्कारी पेशः सुवर्णं तत्करोतीति पेशस्कारी सुवर्णकारः पेशसः सुवर्णस्य मात्रामपादायापिच्छद्य गृहीत्वाऽन्यत्पूर्व-स्माद्रचनाविशेषात्रवतरमभिनवतरं कस्याणात्कस्याणतरं रूपं तनुते निर्मिनोति । एवमेवायमात्मेत्यादि पूर्ववत् ।।

भाष्यार्थ—( पेशस्तारीवाक्याने ज्या शंकेची व्यावृत्ति करावयाची आहे ती शंका सांगताव ने त्या दुसच्या देहाच्या अरंभाचे वेळी नित्य उपात्त - संचित ज्यादानच पुनः पुनः मोछून दुसरा देह आरंभिका जातो की अपूर्व असेंच उपादान पुनः पुनः घेतो ! ( संसारी जीवाचा प्रस्तुत दुसरा देह करावयाचा झाला म्हणजे त्याचें उपादानद्रव्य काय असतें ! की उपादान नसतेंच. जर उपादान नसेंक तर भावरूप कार्य सिद्ध होणार नाहीं, आणि जर असेंक तर तें काय ! भूतपंचक की दुसरें काहीं ! जर भूतपंचकच असेंक तर पूर्व - पूर्व देह मोडून नित्य उपात्त असलेंक्या भूतपंचकाचाच दुसरा नवा देह आरंभिका जाती की प्रत्येक देहाच्या वेळीं निरानिराळें भूतपंचक घेऊन त्यानें देह बनविका जातो ! यांतीक पहिका पक्ष संभवत नाहीं. कारण भूतपंचकच जर त्या त्या देहाचें उपादान असेंक तर माया सर्वकारण आहे, या सिद्धान्ताशीं विरोध येतो. दुसरा पक्षही संभवत नाहीं. कारण भूतपंचकाचें चकाच्या उत्पत्तीचेंही दुसरें कारण शोधावें लागतें; आणि भूतपंचकाचें

जं कारण तेंच दुसच्या देहाचें कारण होणें शक्य आहे. देहाच्या पांच में।तिकत्वाची जी प्रसिद्धि आहे तिच्याशीं विरोध येत असल्यामुळें इतर पक्षही संभवत नाहीं, असा भावार्थ. पुढील वाक्य याच्या उत्तरत्वानें व्याख्यानासाठीं वेतात--) याविषयीं सांगितलें जातें. या अर्थी हा दृष्टान्त आहे. 'यथा-' व्याप्रमाणें 'पेशस्कारी-' पेश म्ह० सोनें तें करतो तो पेशस्कारी- सुवर्णकार-सोनार, 'पेशस:-' सोन्याची 'मात्रां-' मात्रा—अंश अवयव 'आदाय-' तोडून वेऊन 'अन्यज्ञवतरं-' दुसरें पिहिल्या विशेष रचनेहून अगदीं नवें व 'कल्याणातरं रूपं-' कल्याणाहून अतिशय कल्याण-फार चांगलें रूप 'तनुते-' निर्माण करतो, 'एव-मेव०' त्याप्रमाणेंच हा आत्मा०' इत्यादि पुढील भागाचा अर्थ वरील प्रमाणेंच समजावा.

निलोपात्तान्येव पृथिन्यादीन्याकाशान्तानि पश्च भूतानि यानि द्वे वाव ब्राह्मणो रूपे इति चतुर्थे न्याख्यातानि पेशःस्थानीयानि तान्ये-वोपमृद्यान्यदन्यच देहान्तरं नवतरं कल्याणतरं रूपं संस्थानिवेशेषं देहान्तरमिल्यर्थः । कुरुते पित्र्यं वा पित्रभ्यो हितं पितृलोकोपभोगयोग्य-मिल्यर्थः । गान्धवं गन्धवाणामुपभोगयोग्यं तथा देवानां दैवं प्रजापतेः प्राजापत्यं ब्रह्मण इदं ब्राह्मं वा । यथाकर्म यथाश्रुतमन्येषां वा भूतानां संबन्धि शरीरान्तरं कुरुत इत्यमिसंबध्यते ॥ ४ ॥

भाष्यार्थ — -( देहान्तराच्या आरंभी कोणतें उपादान घतछें जातें, असें यावरून ठरतें, तें सांगतात —) दोन्ही शरीरांची आरंभक अशीं पृथिवीपासून आकाशापर्यंत पांच भूतें नित्य उपात्तच आहेत. ज्यांचें 'द्दे वाव ब्रह्मणों रूपें०' इत्यादि भागानें चवध्या [ म्ह० उपनिषदाच्या दुसऱ्या ] अध्यायांत व्याख्यान केंछें आहे, सुवर्णाच्या स्थानीं असछेछीं तींच पुनः पुनः मोडून दुसरें देहान्तर- दुसरा दुसरा देह, पूर्वीच्याहून अधिक नवें व पूर्वीपक्षां अधिक चांगछें रूप-विशेष आकार—दुसरा देह भसा याचा अर्थ; 'कुरुते-' आत्मा करतो. ' पित्रयं-' पितरांना हित—

11

\$50 m

पितृछोकांतील उपभोगांना योग्य, असा याचा अर्थ. 'गान्धर्व-' गंध-वींच्या उपभोगास योग्य. त्याचप्रमाणें 'देवं-' देवांच्या उपभोगास योग्य, प्राजापत्य-प्रजापतींच्या उपभोगास योग्य, अथवा 'ब्राह्मं' ब्रह्माचें रूप; (पण अशा देहिविकल्पाचें निमित्त काय १ तें सांगतात--) किंवा ज्याचें जसें कर्म असेल त्याप्रमाणें व ज्याचें जसें श्रुत--अध्ययन असेल त्याप्र-माणें अन्य भूतांच्या संबंधी—अन्य भूतांचें—दुसरें शरीर करतो, असा संबंध लगतो. 8.

स वा अयमात्मा ब्रह्म विज्ञानमयो मनोमयः प्राणमयश्रक्षम्यः श्रोत्रमयः पृथिवीमय
आपोमयो वायमय आकाशमयस्तेजोमयोऽतेजोमयः काममयोऽकाममयः कोधमयोऽक्रोधमयो धर्ममयोऽधममयः सर्वमयस्तद्यदेतदिदंमयोऽदोमय इति । यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुर्भवित
पापकारी पापो भवति पुण्यः पुण्येन कर्मणा
भवति पापः पापेन । अथो खल्वाहुः काममय एवायं पुरुष इति । स यथाकामो भवति तत्कर्जुर्भविति यत्कर्जुर्भविति तत्कर्म
कुरुते यत्कर्म कुरुते तदिभसंपद्यते ॥ ५ ।

अर्थ—तोच हा आत्मा ब्रह्म आहे. तो विज्ञानमय, मनोमय, प्राण-मय, चक्षुर्मय, श्रोत्रमय, पृथिवीमय, आपोमय, वायुमय, आकाशमय, तेजोमय, अतेजोमय, काममय, अकाममय, ऋषिमय, अत्रोधमय, भर्भ-मय, अधर्ममय, सर्वमय; तात्पर्य याचे इदंमयत्व व अदोमयत्व मह० प्रसिक्ष पदार्थप्रायत्व व परोक्ष पदार्थप्रायत्व सिद्ध झालें. ( पूर्वपक्ष –) तो जसें करणारा व जसें आचरणारा असतो तसा होतो. शुभ करणारा शुभ होतो, पाप करणारा पापी होतो; पुण्य कमीनें पुण्यवान् होतो व पाप कमीनें पापी होतो. ( सिद्धान्त –) दुसरेही किसेक म्हणतात – हा पुरुष काममयच आहे. तो जशा प्रकारच्या कामानें युक्त होतो तशा निश्चयाचा होतो. ज्या निश्चयाचा असतो तें कमें करतो आणि जें कमें करतो त्याच्या फळाला प्राप्त होतो ५.

येऽस्य बन्धनसंज्ञका उपाधिभूता यैः संयुक्तस्तन्मयोऽयमिति विभान्यते ते पदार्थाः पुञ्जीकृत्येहैकत्र प्रतिनिर्दिश्यन्ते । स वा अयं य एवं संसरत्यात्मा ब्रह्मेव पर एव योऽशनायाद्यतीतो विज्ञानमयो विज्ञानं बुद्धिस्तेनोपछक्ष्यमाणस्तन्मयः । कतम आत्मेति योऽयं विज्ञानमयः प्राणेष्विति ह्युक्तम् । विज्ञानमयो विज्ञानप्रायो यस्मात्तद्वमेत्वमस्य वि-भाव्यते ध्यायतीव छेछायतीवेति ॥

माध्यार्थ — ( शरीरारंभाचे वेळीं मायात्मक भूतपंचक हें त्याचें उपादान आहे असे सांगणाऱ्या भाष्यकारांनी भूतांचे अवयवही लिंगात्म्या-बरोबरच जातात, असे सांगितलें, आतां 'स वा अयमात्मा ' इत्यादि काचें तात्पर्य सांगतात —) जे या आत्म्याचे उपाधिभूत बंधनसं इक बुर द्व्यादि पदार्थ ज्यांनी संयुक्त असलेला हा आत्मा तन्मय असल्यासारखा भासतो ते पदार्थ एकत्र गोळा करून — त्यांचा संग्रह करून थेथें प्रतिनिर्देश केला जातो. 'स वा अयं आत्मा नहान 'जो अशा रीतीनें तीन अवस्था व इह परलोक यांतून संचार करतो तो आत्मा महाच आहे. जो अशानाया-पिपासा इत्यादि धर्मांनी रहित आहे तो परमामाच आहे. (याप्रमाणें आत्म्याचें वास्तव रूप सांगून अवास्तव रूप सांगतात —) 'विज्ञानमयः 'विज्ञान मह० बुद्धि त्या विज्ञानानें उपल्रह्यमाण — उपलक्षिन होणारा-तन्मय. 'कतम आत्मेति योऽयं विज्ञानमयः पाणेषु ' आत्मा कोणता तर जो हा प्राणांतील विज्ञानमय असें ज्योतिर्वाह्मणांत सांगि-

तळं आहे. विज्ञानमय म्ह० विज्ञानप्राय, कारण याचे विज्ञानधर्मत्व प्र-तीत होतें. [ म्ह० आत्मा बुद्धिधर्मानें युक्त आहे, असे दिसतें. आ-रम्याचा बुद्धीशीं ऐक्याध्यास झाल्यामुळें आत्म्याच्या ठिकाणीं कर्तृत्वादि-कांची प्रतीति येते, याविषयीं प्रमाण सांगतात--] 'ध्यायतीव छेळाय-तीव' असे वर म्हटळेंच आहे.

तथा मनोमयो मनःसंनिकर्षान्मनोमयः। तथा प्राणमयः प्राणः पञ्चवृत्तिस्तन्मयो येन चेतनश्चलतीव लक्ष्यते। तथा चक्षुर्मयो रूपद-र्शनकाले। एवं श्रोत्रमयः शब्दश्चवणकाले। एवं तस्य तस्येन्द्रियस्य व्यापारोद्भवे तत्तन्मयो भवति॥

भाष्यार्थ—' मनोमयः-' पाहण्यास योग्य, या रूपानें मनाचा त्या-च्याशीं संबंध होत असल्यामुळें तो मनोमय; तसाच 'प्राणमयः ' प्राण-पंचवृति वायु तन्मय, ज्याच्या योगानें चेतन चळन करितोसें दिसतें. त्याचप्रमाणें रूपदर्शनसमयीं चक्षुर्मय; त्याचप्रमाणें शब्दश्रवणसमयीं श्रोत्र-मय, याप्रमाणें त्या त्या इंद्रियाचा व्यापार उद्भवळा असतां आत्मा तत्त-नमय होतो.

एवं बुद्धिप्राणद्वारेण चक्षुरादिकरणमयः सञ्श्ररीरारम्भकपृथिव्या-दिभूतमयो भवति । तत्र पार्थिवशरीरारम्भे पृथिवीमयो भवति । तथा वरुणादिलोकेष्वाप्यशरीरारम्भ आपोमयो भवति । तथा वायव्यशरी-रारम्भे वायुमयो भवति । तथाऽऽकाशशरीरारम्भ आकाशमयो भवति ॥

माष्यार्थ—(उक्तार्थाचा असा अनुवाद करून सामान्यतः भूतमयत्व सांगतातः-) याप्रमाणे बुद्धि व प्राण यांच्या द्वारा चक्षुरादि इंद्रियमय होऊन शरीरारंभक पृथिन्यादि भूतमय होतो. त्यांतील पार्धिव शरीराच्या आरंभी पृथित्रीमय होतो. त्याचप्रनाणें वरुणादि लोकांमध्यें आव्य—ज-लमय- शरीराच्या आरंभाचे वेळीं आपोमय होतो. तसाच व यन्य शरी-राच्या आरंभीं वायुमय होतो. ( आकाशाचे परमाणु नाहींत, त्यामुळें आकाश शरीरारंभक होऊं शकत नाहीं; असें तार्किक म्हणतात, पण ¥

श्रुतिविरुद्ध आरंभपित्रया मान्य नसल्यामुळें सांगतात-) तसाच तो आकाशशरीराच्या आरंभाचे वेळीं आकाशमय होतो.

एवमेतानि तैजसानि देवशरीराणि । तेष्वारभ्यमाणेषु तन्मयस्ते -जोमयो भवति । अतो व्यतिरिक्तानि पश्चादिशरीराणि नरकप्रेतादिश -रीराणि चातेजोमयानि तान्यपेक्ष्याऽऽहातेजोमय इति ॥

माध्यार्थ—अशींच हीं तैजस देवशरीरें. तीं भारंभिटीं जात असतां तो तन्मय—तेजोमय होतो. याहून व्यतिरिक्त जी पश्चादिशरीरें व नरक-प्रेतादि शरीरें तीं अतेजोमय आहेत. त्यांच्या अपेक्षेनें श्रुति ' अतेजो म्यः' असें म्हणत आहे.

एवं कार्यकरणसंघातमयः सन्नात्मा प्राप्तव्यं वस्त्वन्तरं पश्यित्वदं मया प्राप्तमदो मया प्राप्तव्यमित्येवं विपरीतप्रत्ययस्तद्भिलाषः काम-मयो भवति । तस्मिन्कामे दोषं पश्यतस्ताद्विषयाभिलाषप्रशमे चित्तं प्रसन्नमकलुषं शान्तं भवति तन्मयोऽकाममयः ॥

भाष्यार्थ — याप्रमाणे कार्यकरणसंघातमय होऊन, आत्मा प्राप्त करून विण्यास योग्य अशी दुसरी वस्तु पाहून 'हें मछा प्राप्त झालें, हें मछा प्राप्त करून ध्यावयाचें आहे,' अशा विपरीत प्रत्ययानें युक्त व त्याच्या अभिलाषानें युक्त म्हणजेच 'काममय' होतो. पण त्या कामामध्यें दोष पाहणाऱ्या त्याचा तद्विषयक अभिलाष शांत झाला असतां चित्त प्रसन्न-अकलुष--शांत होतें म्हणजे तो तन्मय--अकाममय होतो.

एवं तस्मिन्विहते कामे केनचित्स कामः क्रोधत्वेन परिणमते तेन तन्मयो भवन्क्रोधमयः । स क्रोधः केनचिदुपायेन निवार्तितो यदा भवति तदा प्रसन्नमनाकुछं चित्तं सदक्रोध उच्यते तेन तन्मयः ॥

भाष्यार्थ —याप्रमाणें त्या कामाला कोणी विचात केला असर्ता तो क्रोधत्वानें परिणत होतो. त्यामुळें तन्मय होणारा तो 'क्रोधमय' होतो. तो क्रोध कोणत्या तरी उपायानें जेव्हां निवृत्त केला जातो तेव्हां चित्त

प्रसन्न व अनाकुल होत्सातें ' अक्रोध ' असे म्हटलें जातें. त्यामुळें तन्म य अक्रोधमय होतो.

एवं कामक्रोधाभ्यामकामक्रोधाभ्यां च तन्मयो भूत्वा धर्ममयोऽध ममयश्च भवति । न हि कामक्रोधादिभिर्विना धर्मादिप्रवृत्तिरुपपद्यते " यद्यद्धि कुरुते कर्म तत्तत्कामस्य चेष्टितम् " इति स्मरणात् । धर्म-मयोऽधर्ममयश्च भूत्वा सर्वमयो भवति । समस्तं धर्माधर्मयोः कार्यं यावः त्किचिद्याकृतं तत्सर्वं धर्माधर्मयोः फलं तत्प्रतिपद्यमानस्तन्मयो भवति ।।

भाष्यार्थ—याप्रमाणें काम व क्रोध यांनीं काम-क्रोधमय आणि अ-काम व अक्रोध यांच्या योगानें अकाम क्रोधमय होऊन आत्मा धर्ममय व अधर्ममय होतो. काम-क्रोधादिकांवाचून धर्मादिकांची प्रवृत्ति उपपन होत नाहीं. कारण 'प्राणी जें जें कांहीं कर्म करतो तें तें कामाचें कार्य आहे, ' असें स्मरण-स्मृतिवचन आहे. धर्ममय व अधर्ममय होऊन सर्व-मय होतो. ( धर्मादिमयत्व हें सर्वमयत्वाचें कारण कर्से ? तें सांगतात ) जेवढें म्हणून कांहीं व्याक्टत-व्यक्त-आहे तें सर्व धर्म व अधर्म यांचें फळ आहे. त्याळा प्राप्त होणारा आत्मा तन्मय होतो.

किं बहुना तदेतित्सद्धमस्य यदयमिदंमयो गृह्यमाणिवषयादिमय-स्तस्माद्यमदोमयः। अद इति परोक्षं कार्येण गृह्यमाणेन निर्दिश्यते। अनन्ता ह्यन्तःकरणे भावनाविशेषाः। नैव ते विशेषतो निर्देष्टुं शक्य-न्ते। तस्मिस्तस्मिन्क्षणे कार्यतोऽवगम्यन्त इदमस्य हृदि वर्ततेऽदोऽ-स्येति। तेन गृह्यमाणकार्येणेदंमयतया निर्दिश्यते परोक्षोऽन्तःस्थो व्य-वहारोऽयमिदानीमदोमय इति॥

भाष्यार्थ — फार काय सांगावें 'तदेतत् 'याची ही गोष्ट सिद्ध झाछी कीं, हा 'इदंमयः-' दृश्य विषयादिमय म्ह० इंद्रियांनी प्रहण केल्या जाणाऱ्या शब्दादि विषयमय आहे. ('विषयादि 'येथील आ-दिशब्दानें प्रत्यक्ष प्रहण केल्या जाणाऱ्या शब्दादि विषयांहून अन्य व स्तूंचेंही प्रहण करावें. 'इदंमयत्व ' अदोमयत्वाचें ज्ञापक आहे, असें

T

सांगतात—) तस्मात् हा ' अदोमय ' आहे. ' अदः ' या शन्दानें परो-क्ष—कार्यावरून जाणस्या जाणाऱ्या—पदार्थाचा निर्देश केला जातो. अ-न्तःकरणांत भावनाविशेष-- निरानिराळ्या भावना—अनन्त आहेत. त्यांचा विशेषतः निर्देश करतां येणं शक्य नाहीं, त्या त्या क्षणीं कार्यावरून हैं याच्या मनांत आहे व तें त्याच्या' असे ते जाणले जातात. त्यामुळें प्रहण केल्या जाणाऱ्या कार्यावरून आत्मा इदंमयत्वानें सांगितला जातो व परोक्षावस्थेंत हा परोक्ष--अन्तःस्थ व्यवहार कर्णारा- असतो, त्यामुळें हा ' अदोमय' आहे, असा निर्देश केला जातो.

संक्षेपतस्तु यथा कर्तुं यथा वा चिरतुं शीलमस्य सोऽयं यथाकारी यथाचारी स तथा भवति । करणं नाम नियता क्रिया विधिप्रति-षेधादिगम्या चरणं नामानियतामिति विशेषः । साधुकारी साधुर्भवती-ति यथाकारीत्यस्य विशेषणं पापकारी पापो भवतीति च यथाचारीत्यस्य ॥

भाष्यार्थ—आतां हेंच संक्षेपतः सांगतात—'यथाकारी०-' जसें कर-ण्याचें अथवा जसें आचरण्याचें याचें शीछ असतें तो हा यथाकारी व यथाचारी; तो तसाच होतो. करण म्हणजे विधि व प्रतिषेध यांवरून ज्ञात होणारी नियत क्रिया आणि चरण म्हण्जे विधि व प्रतिषेध यांवरून 'चरण' या शब्दांच्या अथीत विशेष आहे. 'साधुकारी साधुर्भवति-' चांगळें करणारा साधु भवति हें 'यथाकारी' याचें विशेषण आहे. तसेंच 'पापकारी पापो मवति-' पापाचरण करणारा पापी होतो, हें 'यथाचारी' याचें विशेषण आहे.

ताच्छीस्यप्रत्ययोपादानाद्त्यन्ततात्पर्यतेव तन्मयत्वं न तु तत्कर्म-मात्रेणेत्याशङ्कत्याऽऽह पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति । पुण्यपापकर्ममात्रेणेव तन्मयता स्यात्र तु ताच्छीत्यमपेक्षते। ताच्छीत्यं तु तन्मयत्वातिशय इत्ययं विशेषः। तत्र कामक्रोधादिपूर्वकपुण्यापुण्य-कारिताः सर्वमयत्वे हेतुः संसारस्य कारणं देहादेहान्तरसंचारस्य च।

<sup>🤰</sup> आड असलेल्या विषयाशी व्यवहार करणारा, असा याचा भावार्थ.

एतत्प्रयुक्तो ह्यन्यद्न्यदेहान्तरमुपादत्ते। तस्मात्पुण्यापुण्ये संसारस्यं कार-णम् । एतद्विषयौ हि विधिप्रतिषेधौ । अत्र शास्त्रस्य साफल्यामिति ॥

भाष्यार्थ-('पुण्यः पुण्येन०' इत्यादि वाक्य शंकेचें उत्तर या रूपाने उत्थापित कहून त्याचें व्याख्यान करितात-) 'यथाकारी, यथाचारी, साधुकारी, पापकारी' या शब्दांत 'णिनि' म्ह० 'इन्' या ताच्छीस्य-तें त्याचें शील असतें-या अर्थी असलेल्या प्रत्ययाचें प्रहण केलेलें असल्यामुकें भत्यन्त तत्परता हैंच तन्मयत्व आहे; केवळ त्या कमीनें तन्मयत्व होत नाहीं, अशी आशंका घेऊन श्राति सांगते -'पुण्यः पुण्येन ०-' पुण्य कमीनें पुण्यवान् होतो व पापकमीनें पापी होतो. म्हणजे नुस्या पुण्य-पाप-कर्मानेंच आस्याची तन्मयता होते तो तन्मय होण्यास ताच्छी-स्याची अपेक्षा करीत नाहीं. (मग ताच्छीस्याचा उपयोग काय ! उत्तर-) पण ताच्छीस्य म्ह० पुण्य किंवा पाप कर्म करण्याचें शीलच झालें असतां आत्म्याचें अतिशय तन्मयत्व होणें, हा त्यांत विशेष आहे. असो; असें ठरलें असतां काम-क्रोधादिपूर्वक पुण्यापुण्यांचे अनुष्ठान करणें हेंच सर्व-मयत्वाचें निमित्त आहे. संसाराचें व एका देहांतून दुसऱ्या देहांत संचार करण्याचें तेंच कारण आहे. आत्मा या पुण्य-पाप-कारिखा-मुळेंच-तत्प्रयुक्तच दुसन्या दुसन्या देशचें प्रहण करतो तस्मात् पुण्य व पाप हैं संसाराचें कारण आहे. विधि व प्रतिषेध यांचे हेच विषय आहेत. यांतच शास्त्राचें साफल्य आहे. (येथील 'इति'शब्द पूर्वपक्षाची समाप्ति झाळी, हें सुचविण्यासाठीं आहे.)

अथो अप्यन्ये बन्धमीक्षकुरालाः खल्वाहुः । सत्यं कामादिपूर्वके पुण्यापुण्ये शरीरप्रहणकारणं तथाऽपि कामप्रयुक्तो हि पुरुषः पुण्यापुण्ये कर्मणी उपचिनोति कामप्रहाण तु कर्म विद्यमानमपि पुण्यापुण्ये कर्मणी काम-शून्ये फलारम्भके न भवतः । तस्मात्काम एव संसारस्य मूलम् । तथा चोक्तमार्थवणे ''कामान्यः कामयते मन्यमानः स कामभिर्जायते

तत्र तत्र" इति । तस्मात्काममय एवायं पुरुषो यदन्यमयत्वं तद्कारणं विद्यमानमपीत्यतोऽवधारयति काममय एवेति ॥

भाष्यार्थ--(आतां सिद्धान्त घेतात-) 'अथो खल्वाहु:०-' खरोखर दुसरे बंधमोक्षकुशळ पुरुषही सांगतात; (संसाराचें कारण जें अज्ञान त्याचा काम प्राधान्याने सहकारी आहे, या स्वासिद्धान्ताचे समर्थन करितात-)खरें आहे; कामादिपूर्वक पुण्य व अपुण्य हें शरीरप्रहणाचें कारण आहे,हें खरें; तथापि पुरुष कामाकडून प्रेरित होत्साताच पुण्यकर्म व पापकर्म यांचा उपचय करतो; ('अहोपण कामाच्या अभावींही कर्म घडत असल्याचें दिसतें,' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) पण तेंच कामाचें प्रहाण केळें असतां विद्यमान असलेलेंही कर्म पुण्य व अपुण्य यांचा उपचय-संग्रह-वृद्धि करणारें होत नाहीं. ('अहोपण कामाच्या अभावींही नित्यादि कर्मांचें अनुष्ठान होत असल्यामुळे पुण्यापुण्यांचा संचय होतोच,' अर्शा आशंका घेऊन सांगतात-) कामनाशून्य असलेली पुण्य-पापरूप कर्में जरी उपचित झाडी तरी फलारंभक होत नाहींत. तस्मात् कामच संसाराचें मूळ आहे. आथर्वणांतही 'कामान्यः कामयते मन्यमान:०-१ इसादि सांगितळें आहे. 'जो पद्यु, पुत्र, स्वर्ग इसादिकांस सर्वोत्तम पुरु-षार्थ मानणारा पुरुष व्यांचीच कामना करतो तो त्या त्या भोगभूमीत त्या त्या कार्मानी युक्त असा उलक होतो,' असा त्या श्रुतीचा अर्थ आहे. (आतां श्रुति व युक्ति यांनीं सिद्ध झांछेल्या अधीचें निगमन करितात-) तस्मात् 'काममयच' हा पुरुष आहे. ('अहोपण तो धर्मादिमयही आहे. मग 'काममयच' असा निश्चय कसा करतां ! ' उत्तर--) जें त्याचें धर्मादि-अन्यमयत्व तें जरी विद्यमान असर्छे तरी अकारण आहे. [म्ह० तें कारण नाहीं, काममयत्व हें सर्वमयत्वाचें कारण आहे,] म्हणून 'काम-मय एवं असे श्रुति अवधारण करिते.

यस्मात्स च काममयः सन्यादशेन कामेन यथाकामो भवति तत्कतुर्भवति स काम ईषद्भिलाषमात्रेणाभिन्यको यस्मिन्विषये भवति

5

सोऽविहन्यमानः स्फुटीभवन्कतुत्वमापद्यते । ऋतुर्नामाध्यवसायो निश्चयो यदनन्तरा क्रिया प्रवर्तते ॥

भाष्यार्थ——('स यथाकामो भवति' इत्यादि वाक्याचें व्यास्यान—)
आणि ज्याअर्थी तो काममय होऊन जशा प्रकारच्या कामानें 'यथाकाम'
होतो 'तत्कतु-' होतो [म्हणजे त्या कामाविषयीं त्याचा दढ निश्चय होतो.]
तो काम केवल थोडासा अभिलाष या रूपानें ज्या विषयाधिषयीं आभिन्यक्त
होतो तोच प्रतिबद्ध न केला गेल्यास व्यक्त होत्साता ऋतुत्वास प्राप्त
होतो. ऋतु म्ह० अव्यवसाय—निश्चय, ज्याच्या नंतर लागलीच किया
प्रश्चत होते, (त्या नतशा प्रकारच्या ऋतूनें तो संपन्न होतो. या वाक्यांतील 'यस्मात्-' ज्याअर्थी याचा पुढील वाक्यांतील 'तस्मात्-'त्याअर्थी या
पदाशीं संबंध आहे.)

यत्क्रतुर्भवित याद्यक्षामकार्येण क्रतुना यथारूपः क्रतुरस्य सोऽयं यत्क्रतुर्भवित तत्कर्म क्रुरुते । यद्विपयः क्रतुरतत्फलनिर्वृतये यद्योग्यं कर्म तत्क्ररुते निर्वर्तयित । यत्कर्म क्रुरुते तदिभसंपद्यते । तदीयं फलमिसंपद्यते । तस्मात्सर्वमयत्वेऽस्य संसारित्वे च काम एव हेतुरिति ॥ ५ ॥

भाष्यार्थ— 'यत्क्रतुर्भवित-' जशा प्रकारच्या कामकार्य-कामाचा परि. णाम-अशा क्रत्ने तो युक्त होतो, जशा स्वरूपाचा याचा क्रतु--निश्चय असतो तो हा 'यत्क्रतु-' पुरुष, तो 'यत्क्रतु' होतो तें कर्म करतो. ज्याच्या विषयीं त्याचा क्रतु असतो त्या फलाच्या निष्पत्तीकरितां 'तत्कर्म कुरुते-' जें योग्य कर्म तें तो करतो. 'यत्कर्म कुरुते०-' जें कर्म करतो त्याच्या फलाला प्राप्त होतो. त्याच्या फलाला प्राप्त होतो. त्याच्या फलाले अभिसंपन्न होतो. तस्मात्-त्याअर्थी याच्या सर्वमयत्वाविषयीं व संसारित्वाविषयीं कामच कारण आहे. (आत्म्याचें सर्वमयत्व व संसारित्व याचें कारण कामच आहे. भाष्यांत शेवटीं 'इति,

१ या 'तस्मात्' शब्दाचा वरील 'यस्मात्' शब्दाशीं संबंध आहे.

असा जो शब्द आहे तो या ब्राह्मणाची समाप्ति झाछी हें सुच-विण्यासाठी आहे.) ५

> तदेष श्लोको भवति । तदेव सक्तः सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्य । प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्किचेह करोल्ययम् । तस्माङ्लोकात्पुनरैत्यस्मै लोकाय कर्मण इति नु कामयमानोऽथाकामयमानो योऽकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति ॥ ६॥

अर्थ—त्याभर्थी हा मंत्र आहे. याचे लिंग-मन ज्यामध्यें निषक्तअत्यंत आसक्त असतें त्याच फलाविषयीं ज्याचा अभिलाप उद्भूत झाला
आहे असा होत्साता,असा भावार्थ,ते। कर्मासह त्या फलालाच प्राप्त होतो।
हा या लोकीं जें कांहीं कर्म करतो त्या कर्माच्या अन्तास प्राप्त होऊन
त्या लोकापासून पुनः या लोकास कर्म करण्यासाठी येतो। यापमाणेंच
खरोखर कामयमान पुरुष संसार करतो। आतां अकामयमान-जो अकाम,
निष्काम, आतकाम, आत्मकाम असतो त्याचे प्राण उत्कान्त होत नाहींत।
ती ब्रह्मच होऊन ब्रह्माला प्राप्त होतो। ब्रह्म होतो। ६

तत्तिसम्प्रथं एष श्लोको मन्त्रोऽपि भवति । तद्वैति तदेव गच्छिति सक्त आसक्तस्तत्रोद्भृताभिछाषः सिन्नत्यर्थः । कथमेति । सह कर्मणा यत्कर्म फछासक्तः सन्नकरोत्तेन कर्मणा सहैव तदेति तत्फछमेति । किं तत्। छिङ्गं मनः। मनःप्रधानत्वाछिङ्गस्य मनो छिङ्गमित्युच्यते। अथ वि छिङ्गचतेऽवगम्यतेऽवगच्छिति येन तिछङ्गं तन्मनो यत्र यस्मिन्निषक्तं निश्चयेन सक्तमुद्भृताभिछाषमस्य संसारिणः । तदिभिछाषो हि तत्कर्म कृतवान् । तस्मात्तन्मनोऽभिषङ्गवशादेवास्य तेन कर्मणा तत्फछप्राप्तिः। तेनैतित्सद्धं भवति कामो मूछं संसारस्येति ।।

į.

भाष्याक-'तत्' त्याअर्थी 'एव श्लोकः-' हा मंत्रही आहे. 'तदेवैति-' त्यालाच जातो. 'सक्तः-'शातक स्या गन्तव्य फलाविषयाँ ज्याचा अभिलाष उद्भुत झाला आहे, असा भावार्थ; कसा जाते। ? ' सह कर्मणा-' फलासक्त हो ऊन त्यानें जें कर्म केलें होतें त्या कर्मा-सहवर्तमानच 'तदेति-' त्या फळास प्राप्त होतो. (तेंच गन्तव्य फळ विशेषतः जाणण्यासाठी प्रश्न करतात--) तें काय ? तें फळ कोणतें ? ' छिंगं मनः-' छिंगशरीर मनःप्रधान असल्यामुळें मनाला हिंग असें म्हटळें जातें. ( अथवा जो जाणतो तो प्रमातादि साक्षी वया साक्ष्य -साक्षिविषयभूत मनाकडून जाणला जातो तें मन लिंग होय, असें पक्षा-न्तर सांगतात--) अथवा ' छिङ्ग्यते इति छिंगं-' ज्याच्या कडून जाणहें जातें, साक्षी ज्यानें जाणतो तें छिंग, असी; असें तें मन ' यत्र निषक्तं-' ज्यामन्यें निश्चयाने सक्त असतें अस्य-'या संसारी पुरुषाचे मन ज्यावि-षयीं उद्भूतामिलाष झालेलें असर्ते,ज्याविषयीं मनाचा अभिलाष उद्भूत--व्यक्त झालेला असतो त्या फलास जातो --प्राप्त होतो, असा संबंध. कारण ती त्याविषयींच अभिन्नाषयुक्त होऊन तें कर्म करता झाला. तस्मात् त्या मनोऽभिषंगवशात्च या पुरुषाळा त्या कमीनें त्या फळाची प्राप्ति होते.त्यामुळें काम हैं संसाराचें मूळ आहे, हैं सिद्ध होतें.

अत उच्छित्रकामस्य विद्यमानान्यपि कर्माणि ब्रह्मविदो वन्ध्य-प्रसवानि भवन्ति । " पर्याप्तकामस्य कृतात्मनश्च इहैव सर्वे प्रविछी-यन्ति कामाः " इति श्रुतेः ॥

भाष्यार्थ—(कामाला संसारमूलत्व आहे असे सिद्ध झालें असतां अर्थसिद्ध अर्थ सांगतात-) यास्तव ज्याचा काम उच्छिन झाला आहे अशा ब्रह्मवेत्त्याची विद्यमान असलेलीही कर्मे वंध्यप्रसव—निष्फळ होतात. कारण 'पर्याप्तकामस्य कृतात्मनश्व०' इत्यादि श्रुति आहे. 'पर्याप्तकाम' म्ह० ज्याला परम पुरुषार्थ प्राप्त झाला आहे व 'कृतात्मा-' म्ह० ज्याची बुद्धि शुद्ध आहे, ज्याला स्वरूप विदित आहे, असा भावार्थ, अशा

पर्याप्तकाम त्र कृतात्म्या पुरुषाचे सर्व काम ' इहैव-' या जीवदवस्थेतच सर्वथा विलीन होतात, (असा त्या श्रुतीचा अर्थ आहे.)

किंच प्राप्यानंत कर्मणः प्राप्य मुक्त्वाऽन्तमवसानं यावत्कर्मणः फलपरिसमाप्तिं कृत्वेत्यर्थः । कस्य कर्मणोऽन्तं प्राप्येत्युच्यते । तस्य यितंच कर्मेहास्मिल्ँलोके करोति निर्वर्तयययं तस्य कर्मणः फलं भुक्त्वा भन्तं प्राप्य तस्मालोकात्पुनरैत्यागच्छत्यस्मे लोकाय कर्मणेऽयं हि लोकः कर्मप्रधानस्तेनाऽऽह कर्मण इति पुनः कर्मकरणाय । पुनः कर्म कृत्वा फलासङ्गवशात्पुनरमुं लोकं यातीत्येवम् । इति न्वेवं नु कामयमानः संसर्ति ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण पुरुष कामप्रधान होऊनच संसार करतो म्हणून म्हणाछ तर कर्मफळमोगानन्तर कामाचा अभाव होत असल्यामुळें मुक्ति अनायासानें होईछ' अशी आशंका घेऊन सांगतात-)'प्राप्यान्तं कर्मणः-'शि-वाय कर्माच्या अन्तास प्राप्त होऊन, जोंवर कर्माच्या अन्त-अवसान होई तोंवर खाच्या फळाचा भोग घेऊन म्ह० कर्माच्या फळाची परिसमाप्ति करून असा भावार्थ. कोणत्या कर्माच्या अन्तास प्राप्त होऊन, तें सांगितछें जातें 'तस्य यिक्तंचेह करोत्ययम्-' खाचें—जें कांहीं कर्म हा या छोकीं करतो त्या कर्माचें फळ भोगून, अन्तास प्राप्त होऊन 'तस्माछोका-पुनरैति०-' त्या छोकापासून पुनः या छोकास कर्म करण्यासाठीं परत येतो. हा छोक कर्मप्रधान आहे, हें प्रसिद्ध आहे. म्हणून येथें 'कर्मणे' असें म्हटछें आहे. पुनः कर्म करण्यासाठीं परत येतो. पुनरिप येथें कर्म करून फळासक्तीच्या बळानें पुनः त्या परछोकास जातो, याप्रमाणें तो संसरण करीत असल्यामुळें ज्ञानावाचून मुक्ति नाहीं.' इति नुं-' याप्रमाणेंच खरोखर तो कामना करणारा पुरुष संसार करतो—जन्ममरण परंपरेंत पडतो.

१ हा संसारप्रकरणाचा उपसंद्वार आहे.

यस्मात्कामयमान एवेवं संसरत्यथ तस्मादकामयमानो न काचि-रसंसरित । फलासक्तस्य हि गतिरुक्ता । अकामस्य हि कियानुपपते-रकामयमानो मुच्यत एव । कथं पुनरकामयमानो भवति । योऽकामो भवत्यसावकामयमानः । कथमकामतेरयुच्यते । यो निष्कामो यस्मा-विर्गताः कामाः सोऽयं निष्कामः । कथं कामा निर्गच्छन्ति । य आप्तकामो भवत्याप्ताः कामा येन स आप्तकामः ॥

भाष्यार्थ-( जाप्रत् व स्वम या दोन अवस्थांचा दार्ष्टीन्तिक बंघ गत प्रबंघाने दाखवून सुषुप्ताचा दार्ष्टान्तिक मोक्ष सांगण्यासाठी 'अथ भकामयमान:-' इत्यादि वाक्य आहे, त्यांतील ' अथ ' शब्दाचा अर्थ सांगतात-) ज्याअर्थी कामना करणाराच अशाप्रकारें संसार करतो ' अथ-' त्याअर्थीं जो कामना करणारा नसतो तो केव्हांही संसरण करीत नाहीं.( कामराहित पुरुषाच्या संसाराचा अभाव साधितात-) फछा-सक्त पुरुषाचीच गति सागितळेळी आहे. जो अकाम-निष्काम विद्वान त्याच्या क्रियेची अनुपरित असल्यामुळें कामना न करणारा पुरुष मुक्तच होतो. (निष्काम विद्वानाचें नैष्कर्म्य यत्नावाचृनच सिद्ध होतें.) पण पुरुष 'अकामयमान' कामनाशून्य कसा होतो ? 'योऽकामः-' जो शब्दादि बाह्य विषयांविषयीं आसक्त नसतो त्याला 'अकामयमानता' असते. पण अकामता कशी असते ? तें सांगितळें जातें -- 'निष्कामः-' ज्याच्यापासून वासनारूप काम निघून गेलेले असतात—ज्याच्या ठिका**णी** वासनारूप कामांचा अभाव असतो तो हा निष्काम काम कसे निघून जातात ? ' आप्तकामः' जो आप्तकाम होतो, ज्याला परमानन्द प्राप्त झाल्यामुळे त्यांत अन्तर्भूत होणारे सर्व काम ज्याने प्राप्त करून घेतले आहेत तो आत्मकाम होतो. [त्याला निष्कामता प्राप्त होते, त्याचे काम निघून जातात.]

कथमाप्यन्ते कामा आत्मकामत्वेन यस्याऽऽत्मैव नान्यः कामयि-तच्यो वस्त्वन्तरभूतः पदार्थो भवति । आत्मैवानन्तरोऽबाह्यः कृत्सः

<sup>9 &#</sup>x27; पुनरिप जननं पुनरिप मरणं पुनरिप जननीजडरे शयनं हेंच संसरण होय.

प्रज्ञानघन एकरसो नोध्व न तिर्थङ्नाध आत्मनोऽन्यत्कामियतव्यं वस्त्वन्तरम् । यस्य सर्वमात्मैवाभूत्तत्केन कं पद्येच्छृणुयान्मन्वति विज्ञानीयाद्वैवं विज्ञानन्कं कामयेत ॥

भाष्यार्थ—( आप्तकामत्वाविषयीं हेतु आकांक्षापूर्वक सांगतात—) काम कसे प्राप्त केले जातात ? ' आत्मकामः-' आत्मकामत्वानें ते प्राप्त होतात. ज्याला कामना करण्यास योग्य असा पदार्थ एक आत्माच आहे, त्याहून अन्य-दुसरी वस्तु असा पदार्थ कामियतव्य नाहीं. ( त्याचें आप्तकामत्य युक्तव आहे. हाच अर्थ प्रमाणप्रदर्शनार्थ सिवस्तर सांग-तात—) आत्माच अनन्तर, अबाह्य, कृत्सन—पूर्ण, प्रज्ञानघन व एकरस आहे. कामना करण्यास योग्य अशी आत्म्याहून निराळी दुसरी वस्तु ऊर्ध्व नाहीं, तिरकस-समोर नाहीं व अघोभागीं नाहीं. (ब्रह्मवेत्त्याच्या कामियतव्य विषयाचाच अभाव आहे, ही गोष्ट श्रुतीचा आश्रय करून सांगतात—) ज्याला सर्व आत्माच झालें तो त्या विद्यादशेंत कोणत्या सा-धनानें कोणाला पाहणार ?क्षीणाला श्रवण करणार,कशाचें मनन करणार किंवा कोणाला जाणणार ? सर्व आत्माच आहे, असे जाणणारा कशाची कामना करणार ? ( विद्वानाला आत्मिन्न पदार्थच दिसत नसल्या-मुळें तो कशाचीही इच्ला करीत नाहीं.)

श्चायमानो ह्यन्यत्वेन पदार्थः कामयितन्यो भवति । न चासाव-न्यो ब्रह्मविद आप्तकामस्यास्ति । य एवाऽऽत्मकामतयाऽऽप्तकामः स निष्कामोऽकामोऽकामयमानश्चेति मुन्यते । न हि यस्याऽऽत्मैव सर्वे भवति तस्यानात्मा कामयितन्योऽस्ति । अनात्मा चान्यः कामयितन्यः सर्वं चाऽऽत्मैवाभूदिति विप्रतिषिद्धम् । सर्वोत्मदर्शिनः कामयितन्या-मावात्कर्मानुपपात्तिः ॥

भाष्यार्थ —आस्याहून अन्य, अशा रूपाने जाणला जाणारा पदा-र्थच 'कामियतन्य-'कामना—इच्छा करण्यास योग्य होतो (पूर्वी जाणलेला--अनुभूत पदार्थच वारंवार स्मरणाचा विषय होऊं लागला म्हणजे त्याविषयीं इच्छा होते, असा नियम आहे. तर मग ब्रह्मवेत्याछाही हा नियम छागू होईछ, अशी आशंका घेऊन सांगतात--) पण
आसकाम ब्रह्मवेत्याछा अन्य पदार्थच नाहीं. (वर सांगितस्याप्रमाणें
आसकाम ब्रह्मवेत्याछा कामियतन्य नाहीं, असे झाठें असतां मुक्ति सिद्ध होते, असा उपसंहार कारतात-) जो आत्मकाम असल्यामुळें आतकाम असतो तो निष्काम, अकाम व अकामयमान होता, त्यामुळें मुक्त होतो. ('अहो पण आत्मा कामियतन्य असतांना तो नाहींच असें कसें म्हणतां,' अशी आशंका घेऊन सांगतात--) ज्याचा आत्माच सर्व होतो त्याछा कामियतन्य--कामना करण्यास योग्य असा अनात्माच नसतो. कारण दुसरा अनात्मा कामियतन्य असणें व सर्व आत्माच होणें हें परस्पर विरुद्ध आहे. (अर्थात्) सर्वात्मदर्शी पुरुषाछा कामियतन्य विषयाचाच अभाव असल्यामुळें कर्माची अनुपपत्ति आहे.

ये तु प्रत्यवायपरिहारार्थं कर्म कल्पयन्ति ब्रह्मविदोऽपि तेषां नाऽऽत्मैव सर्वं भवति । प्रत्यवायस्य जिहासितव्यस्याऽऽत्मनोऽन्यस्याभिषेतत्वात् । येन चाशनायाद्यतीतो नित्यं प्रत्यवायासंबद्धो विदित आत्मा
तं वयं ब्रह्मविदं ब्र्मः । नित्यमेवाशनायाद्यतीतमात्मानं पदयित । यसमाच जिहासितव्यमन्यदुपादेयं वा यो न पश्यित तस्य कर्म शक्यत
एव संबद्धम् । यस्त्वब्रह्मवित्तस्य भवत्येव प्रत्यवायपरिहारार्थं कर्भेति न
विरोधः । अतः कामाभावादकामयमानो न जायते मुच्यत एव ॥

भाष्यार्थ—( कर्मजडांचे मत उत्थापित करून श्रुतिविरोध येत असल्याचें दाखिनतात व त्याचें प्रत्याख्यान करितात—) पण जे प्रत्यवायपारिहारार्थ ब्रह्मवेत्त्याच्याही कर्माची करूपना करितात त्यांच्या मतीं
सर्व आत्माच होत नाहीं. कारण त्याग करण्याची इच्छा करण्यासारखा
असा आत्मिन प्रत्यवाय त्यांना अभिपेत असतो. पण आम्ही ज्यानें
अञ्चनायादिकांहून अगदीं निराळा, क्षुधादिशून्य व सतत प्रत्यवायाशीं
असंबद्ध असा आत्मा जाणळा आहे त्याळा ब्रह्मवेत्ता म्हणतों. (तसस्या
ब्रह्मवेर्याळाही नियादि कर्मांचें, तीं विहित असस्यामुळेंच, अनुष्ठान

करणे ज्यहर अहं म्हणून म्हणाल तर सांगतों—) ते नित्यच अशनायादि अतीत आत्म्याला पाहतात. (आणि जा सदैव असंसारी आत्म्याचा अनुभव घेतो तो आत्म्याहून मिन्न प्राह्म किंवा त्याज्य पदार्थ पहात नाहीं, आणि ज्याअथीं असे आहे त्याअथीं कर्म त्याला संस्पर्शहीं करूं शकत नाहीं. तर मग कर्मसंबंध कोणाशीं आहे, तें सां-गतात— आतां. जो असा ब्रह्मवेत्ता नसतो त्याला प्रत्यवायपरिहारार्थ कर्म कर्तव्य असतें. त्यामुळें विधिकांडाशीं विरोध येत नाहीं. तस्मात् कामान्य भव असल्यामुळें अक मयमान (व न करणारा ) विद्वान् उत्पन्न होत नाहीं, तर विद्यासामध्यीने मुक्त होतो. (कारण त्याला काम नसतो व त्य चे कर्मही नसते.)

तस्यैवमकामयमानस्य कर्माभावे गमनकारणाभावात्पाणा वागाद-यो नात्कामन्ति नोर्ध्वे कामन्ति देहात् । स च विद्वानाप्तकाम आत्म-कामत्येद्देव ब्रह्मभूतः । सर्वात्मनो हि ब्रह्मणो दृष्टान्तत्वेन प्रदर्शितमे तद्भूप तद्वा अभ्येतदाप्तकाममात्मकाममकामं रूपमिति । तस्य हि दा-ष्टान्तिकभूतोऽयमर्थ उपसाहियतेऽथाक।मयमान इयादिना ॥

भाष्यार्थ—(' अहो पण मृक्ति दुसन्या प्रदेशी गेल्यानंतर मिळ-णारी आहे,' असे कोणी म्हणेळ तर त्याचे निराकरण करण्यासाठी ने तस्य ०- दिखादि वाक्या ने व्याद्यान कारितात-- 'तस्य-' याप्रमाणे अ-कामयमान उद्यादि वाक्या गमनाचे कारणच कमाच्या अभावी नष्ट होत अ-सल्यामु त्याचे 'प्रणाः' वागादिक प्राण न उत्क मन्ति दे । प्रमून वर निवत नाहींत. ' ब्रह्मीय अन् ० द्यादि वाक्य वतात , अन्ति ने आत्मकामतेमुळे आसकाम विद्वान् ग्रंतम न देहांतच ब्रह्मभूत हेतो. अहो पण वर्तमान देशंत असतांनाच तो ब्रह्मभूत कसा होतो ? ते सांगतात -) सर्वात्म अशा ब्रह्माच्या दृष्ट न्तत्वाने 'तद्वा अस्यैतद सकामन स्मकामम-कमं रूपं असे रूप प्रदर्शित केळे आहे; आणि त्याचाच दार्ष्टान्तिक भूत असा हा अर्थ अथाकामयमानः ' इत्यादि मागाने उपसंहत केळा

आहे. [ दृष्टान्ताच्या आलोचनानें दार्ष्टीन्तिकांतही सदा ब्रह्माव भास-तें, असा भाव. ]

स कथमेवंभूतो मुच्यत इत्युच्यते । यो हि सुषुप्तावस्थमिव निर्वि-शेषमद्वैतमलुप्तचिद्रूपच्योतिःस्वभावमात्मानं पद्यति तस्यैवाकामयमा. नस्य कर्माभावे गमनकारणाभावात्प्राणा वागादयो नोत्कामन्ति । किंतु विद्वान्स इहैव ब्रह्म यद्यपि देहवानिव छक्ष्यते स ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति । यस्मान हि तस्याब्रह्मत्वपरिच्छेदहेतवः कामाः सन्ति तस्मादिहैव ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति न शरीरपातोचरकालम् ।।

भाष्यार्थ — ( अहो पण सदा ब्रह्मीभूत झालेखा पुरुषाला मुक्ति म्हणून नाहींच, अशी आशंका घेऊन सांगतात - ) तो अशा प्रकारचा साधक मुक्त कसा होतो, तें सांगितलें जातें. जो सुषुप्तावस्थेंतल्या प्रमाणें निर्विशेष, अद्वेत, नित्य चिद्रूपज्योतिः स्वभाव आत्याला पाहतों 'न तस्य प्राणा लक्तामन्ति ' त्याच अकामयमान पुरुषाचे प्राण—वागा दिक कर्माच्या अभावीं गमनाच्या कारणाचाही अभाव होत असल्यामुळें लक्तान्त होत नाहींत; तर 'ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति-' तो विद्वान् जरी देह-वान्-सा दिसतो तरी येथेंच ब्रह्मच होऊन ब्रह्माला प्राप्त होतो. कारण अब्रह्मत्व या परिच्लेदाला कारण होणारे काम त्याला नसतात; यास्तव येथेंच ब्रह्मच होऊन ब्रह्माला प्राप्त होतो; शरीरपात झाल्यानंतर नाहीं.

न हि विदुषो मृतस्य भावान्तरापत्तिर्जीवतोऽन्यो भावो देहान्तर-प्रतिसंघानाभावमात्रेणैव तु ब्रह्माप्येतीत्युच्यते । भावान्तरापत्तौ हि मोक्षस्य सर्वोपनिषद्विवक्षितोऽर्थं आत्मैकत्वाख्यः स वाधितो भवेत् ॥

भाष्यार्थ — ( ' अहो पण पूर्वीही ब्रह्मभूत झालेख्या विद्वानालाच देहपात झाल्यावर पुनः ब्रह्मप्राप्ति होणें अयुक्त आहे. कारण मेलेख्या विद्वानाला द्वाच्या भावाची प्राप्ति होते, असे मानलेलें आहे,' अशी गंगतात—) मेलेख्या विद्वानाला भावान्तरप्राप्ति—जीवन

दबस्थेहून अन्यभावप्राप्ति—होत नाहीं. (तर मग वर 'ब्रह्माप्येति ' असे कसें म्हटलें आहे, तें सांगतात के केवळ दुसऱ्या देहाच्या प्रति-संघानाच्या अभावामुळेंच 'ब्रह्माला प्राप्त होतो,' असे म्हटलें आहे. ('अहो पण विद्वानाला दुसऱ्या भावाची प्राप्ति होणें हीच मुक्ति आहे, म्हणून म्हटलें तर काय विघडलें १' याचें उत्तर ) विद्वानाला मरणोत्तर दुसऱ्या भावाची प्राप्ति होणें हाच मोक्ष असें जर म्हटलें तर सर्व उपनिषदांचा आसैकत्व या नांवाचा जा विवक्षित अर्थ तो बाधित होतो.

कर्महेतुकश्च मोक्षः प्राप्नोति न ज्ञानिमित्त इति । स चानिष्टोऽ-नित्यत्वं च मोक्षस्य प्राप्नोति । न हि कियानिर्वृतोऽर्थो नित्यो दृष्टः । नित्यश्च मोक्षोऽभ्युपगम्यते (एष नित्यो महिमा०) इति मन्त्रवर्णात् ॥

भाष्यार्थ — ( दुस-या भावाची प्राप्ति हीच मुक्ति, असे म्हट्रस्यास् आणखीं एक दोष सांगतात--) मोक्ष म्ह० भावान्तरापत्ति असे मानग्रियास त्याचें साधन कर्म आहे असे प्राप्त होतें, तो ज्ञानिनिमत्त आहे, असे होत नाहीं, व मोक्ष कर्महेतुक आहे, ज्ञानिनिमत्तक नाहीं असे ठरणें अनिष्ट आहे. शिवाय मोक्षाला कर्मसाध्य मानश्यास तो अनित्य होतो, त्याच्याकडे अनित्यत्व येतें. कारण कोणताही क्रियेनें संपादन केंकेला अर्थ नित्य असल्याचा अनुभव येत नाहीं. (तर मग प्रासादादि क्रियासाध्य पदार्थांप्रमाणें मोक्षालाही अनित्यत्व असी, म्हणून म्हणाल तर--) ' एष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य-' अशीं मंत्राक्षरें असल्यामुळें मोक्ष नित्य मानलेला आहे.

न च स्वाभाविकात्स्वभावाद्नयित्रस्यं कल्पयितुं शक्यम् । स्वाभा-विकश्चेदग्न्युष्णवदात्मनः स्वभावः स न शक्यते पुरुषव्यापारानुभा-वीति वक्तुम् । न ह्यग्नेरीष्ण्यं प्रकाशो वाश्मिव्यापारानन्तरानुभावी । अग्निव्यापारानुभावी स्वाभाविकश्चेति विप्रतिषिद्धम् ॥

भाष्यार्थ — ( 'अहो पण ब्रह्मभाव कृतक जरी असला तरी नैया। विकाच्या ध्वंसाप्रमाणें नित्य आहे,' म्हणून म्हणाल तर सांगर्तें —) 1

स्वाभाविक म्ह० अकृतिमें स्वभाव हून दुसरें कांहीं निन्य आहे, अशीं कर्णना करतां येणें शक्य नाहीं. ('अतोऽन्यदार्त याहून दुसरें सर्व विनाशी आहे, अशी श्रुति आहे. नैयायिकांचा ध्वंस हा केवल वस्तु शून्य शब्दमात्र आहे. त्यामुळें त्यांचे नित्यत्व आम्हांला संमत नाहीं आतां मोक्ष हा अकृतिम स्वभाव असला तरी कर्मजन्य आहे, म्हणून म्हणाल तर सांगतों—) अग्नीच्या उद्यातप्रमाणें मोक्ष हा जर आत्म्याचा स्वाभाविक—अकृतिम स्वभाव असेल तर तो पुरुषाच्या न्यापाण्च्या—क्रियच्या मागून होणारा क्रियामाध्य आहे, असे ह्मणणें शक्य विवा प्रकाश अग्नीच्या न्याप र नन्तर होणारा—अग्नीच्या क्रियोचें उद्यान किया प्रकाश अग्नीच्या न्याप र नन्तर होणारा—अग्नीच्या क्रियोचें सिद्ध होणारे आहेत व त्याचे स्वाभाविक धर्मही आहेत, असे म्हणणें परस्पर विरुद्ध आहे.

ज्वलनव्यापारानुभावित्वमुष्णप्रकाशयोरिति चेत्। न । अन्यो-पलिव्यव्यवधानापगमाभिव्यक्त्यपेक्षत्वात् । ज्वलनादिपूर्वकमाप्रिरुण-प्रकाशगुणाभ्यामभिव्यज्यते तन्नाग्न्यपेक्षया किं तर्रात्यव्यक्षिराण्यप्रकाशौ धर्मौ व्यवहितौ कस्यचिद्दृष्ट्या त्वसंबध्यमानौ ज्वलनापेक्षया व्यवधानापगमे दृष्टेरभिव्यज्येते । तद्पेक्षया आन्तिरुपजायते ज्वलन-पूर्वकावेतावुष्णप्रकाशौ धर्मौ जाताविति ॥

भाष्यार्थ—( अरणींतीळ उष्णत्व व प्रकाश उपळब्ध होत नाहींत, पण त्यांत अग्नि व्यक्त होतांच ते दिसतात त्यामुळें स्वाभाविक असळेळेही ते आगंतुक आहेत, असें म्हणावें लागतें. कारण त्यां वी उपळब्धि केव्हां केव्हां होते, अशी शंका घेतात—) उष्णत्व व प्रकाश अग्नीच्या अवलन य व्यापाराच्या मागून होणारे आहेत, म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण ( अग्नि विद्यमान असतांना त्याच्या उष्ण-प्रकाश स्वभावांना कादाचित्कत्व असणें युक्त नाहीं. यास्तव ) अग्नीच्या अभिव्यक्तीचें जें काष्टादि दुसरें व्यवधान त्याचा अपगम—श्वंस झाला म्हणूजे

अग्नि अभिन्यक्त होतो; आणि त्याची अभिन्यक्ति झार्छा म्हणजे त्या अभिन्यक्तीच्या अपेक्षेने त्याच्या धर्मांचीही अभिन्यक्ति होते. अग्नि उच्छनादिपूर्वक म्ह० प्रथम उवछन पावून नंतरच उष्ण व प्रकाश या गुणांनी अभिन्यक्त होतो. पण ती अभिन्यक्ति अग्नीच्या अपेक्षेने नाहीं; तर अग्नीचे उष्ण व प्रकाश हे धर्म पाहणाऱ्या पुरुषाच्या दृष्टीच्या आह असतात. त्यामुळें कोणाच्याही दृष्टीशीं संबद्ध न होणारे ते व्वछनाच्या अपेक्षेने व्यवधान -मधीछ प्रतिबंध--नष्ट झार्छे असतां दृष्टीचा अग्निव्यक्त होतात (अरणीचे मंथन करणें, इत्यादि व्याप रामुळें अग्नि प्रकाशा-दिकांच्य द्वारा व्यक्त होतो, असे छोक समजतात; पण पाहणाराच्या दृष्टीछा काष्ट्रादिक व्यवधानाने आच्छादित केछे असल्यामुळें ते दिसत नाहींत, पण व्वछनाने तें व्यवधान नष्ट होतांच ते दिसूं छागतात, असा भावार्थ.) आणि त्याच्या अपेक्षेने हे अग्नीचे उष्ण व प्रकाश धर्म ज्वछनपूर्वक उत्पन्न झाले, अशी भ्रांति होते.

यद्युष्णप्रकाशयोरिप स्वाभाविकत्वं न स्यात् । यः स्वाभाविकोऽ-प्रेर्धर्मस्तमुदाहरिष्यामः । न च स्वाभाविको धर्म एव नास्ति पदार्था-नामिति शक्यं वक्तुम् ॥

भाष्यार्थ—( जर्से अग्नीचें स्वाभाविक औष्ण्यादिक क्रियासाध्य ना तिशी आत्म्याची स्वाभाविक मुक्ति क्रियासाध्य नाहीं, असें सांगित्तें. पण आतां 'अग्नीचें औष्ण्यादिक स्वाभाविक नाहीं, अशी आशंका वेऊन सांगतात ) जर उण्ण व प्रकाश यांनाही स्वाभाविकत्व नसेल तर अग्नीचा जो स्वाभाविक धर्म असेल त्याचाच आसी [ आत्म्याचा स्वाभाविक मोक्ष कर्मसाध्य नाहीं, याविषयीं ] दृष्टान्त देऊं. पदार्थांचा स्वाभाविक धर्मच नाहीं, असें म्हणतां येणें शक्य नाहीं. ( अर्थात् अ-ग्नीचा स्वाभ विक धर्मच नाहीं कीं ज्याचा मोक्षाला दृष्टान्त देतां येईल, असें म्हणणें अये ग्य आहे.

९ ज्वलनादि व्यापारानें दृष्टीच्या व्यवधानाचा -आह पहटाचा--मंग झाला अ-सतां अमीच्या उष्णतेची व प्रकाशाची अभिव्यक्ति होणें, या कार्याच्या अपेक्षेनें.

न च निगडभङ्ग इवाभावभूतो मोक्षो बन्धननिवृत्तिरुपपद्यते । परमात्मैकत्वाभ्युपगमात् । "एकभेवाद्वितीयम्" इति श्रुतेः । न चान्यो बद्धोऽस्ति यस्य निगडनिवृत्तिवद्वन्धननिवृत्तिर्मोक्षः स्यात् । परमात्म- च्यतिरेकेणान्यस्याभावं विस्तरेणावादिष्म । तस्मादविद्यानिवृत्तिमात्रे मोक्षच्यवहार इति चावोचाम यथा रज्ज्वादौ सपीद्यज्ञाननिवृत्तौ सपी- दिनिवृत्तिः ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणे शरीरपातानंतर दुसऱ्या भावाची प्राप्ति होणे हा मोक्ष, या पक्षाचे निराकरण करून दुसऱ्या पक्षाचे निराकरण करिन्तात—) आतां मोक्ष अभावभूत आहे. कारण खोड्याचा जमा मंग होतों त्याप्रमाणें बंधनाची निवृत्ति होणें उपपन्न आहे; आणि बंधननिवृत्ति हाच मोक्ष आहे म्हणून म्हणाळ तर तर्सेही म्हणतां येत नाहीं. कारण परमात्मेकत्व मानळेळें आहे. 'एकमेवाद्वितीयं' अशी श्रुति आहे. परमात्म्याङ्कन निराळा कोणी बद्ध नाहीं;कीं निगैडनिवृत्तीप्रमाणें ज्याच्या बंधननिवृत्तीळा मोक्ष म्हणतां येईळ. परमात्म्याङ्कन अन्य कोणी नाहीं, हें आम्हीं विस्तारानें सांगितळें आहे. तस्मात अविदेची निवृत्ति हाच मोक्ष होय, तिळाच मोक्ष म्हणतात, असे आम्हीं म्हटळें आहे. ज्याप्रमाणें रज्जू इत्यादि अधिष्ठानावर भासळेख्या सर्पादिकांचें कारण जें रज्जूचें अज्ञान त्याची निवृत्ति होतांच सर्पादिकांचीही निवृत्ति होते ( त्याप्रमाणें बंधाचें कारण जें आत्माज्ञान तें निवृत्त झाळे असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जें वात्माज्ञान तें निवृत्त झाळे असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जें वात्माज्ञान तें निवृत्त झाळे असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जें वात्माज्ञान तें निवृत्त झाळें असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जें वात्माज्ञान तें निवृत्त झाळें असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जो बात्माज्ञान तें निवृत्त झाळें असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जो बात्माज्ञान तें निवृत्त झाळें असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण जो बात्माज्ञान तें निवृत्त झाळें असतां तेवळ्यानेंच त्याचें कारण

येऽप्याचक्षते मोक्षे विज्ञानान्तरमानन्दान्तरं चाभिन्यज्यत इति तैर्वक्तन्योऽभिन्यिक्तिश्चन्दार्थः । यदि तावहौिकक्येवोपल्लिधविषयन्या-तिरभिन्यिक्तशब्दार्थः । ततो वक्तन्यं किं विद्यमानमभिन्यज्यतेऽविद्य-मानमिति वा । विद्यमानं चेद्यस्य मुक्तस्य तद्भिन्यज्यते तस्याऽऽत्म-भूतमेव तदित्युपल्लिधन्यवधानानुपपत्तेर्नित्याभिन्यक्तत्वान्मुक्तस्याभि-क्यान्यतः स्ति विशेषवचनमनर्थकम् ॥ भाष्यार्थ — (दुसरें मत उत्थापित करितात—) आतां 'मोक्षांत वैषथिक ज्ञान व वैषयिक आनंद यांह्रन निराळें विज्ञान व निराळा आनंद
आभिन्यक्त होतों' असें जे कित्येक सांगतात त्यांनी अभिन्यक्ति या
शब्दाची अर्थ सांगावा. लेकिक उपलब्धि—विषयन्याप्ति हाच अभिन्यक्तिशब्दाचा अर्थ आहे, म्हणून म्हणत असाल तर विद्यमान सुखच
अभिन्यक्त होतें की अविद्यमान तें सांगावें विद्यमानच जर अभिन्यक्त होत
असेल तर ज्या मुक्ताला तें अभिन्यक्त होतें त्याचें तें आत्मभूतच असस्यामुळें उपलब्धीच्या व्यवधानाची अनुपपत्ति होते. त्यामुळें तें सुख व
ज्ञान नित्य अभिन्यक्तच असतें. त्यामुळें तें मुक्तालाच अभिन्यक्त होतें,
हें विशेष वचन व्यर्थ आहे. [म्ह० आत्मा उपलब्धिस्वमाव आहे, त्याला
विद्यमानच सुखादिक होतें,म्हणून जर म्हणाल तर ज्ञान व आनंद यांना
भिन्नदेशादि व्यवधान नसस्यामुळें त्याला आनंद नित्य अभिन्यक्त होईल.
त्यामुळें आनंद हें मुक्तीचें विशेषण आहे,हें म्हण्णें व्यर्थ आहे;असा भावार्थ.]

अथ कदाचिदेव!भिन्यज्यत उपलिधन्यवधानादनातमभूतं तदि-त्यन्यतोऽभिन्यिक्तिप्रसङ्गः। तथा चाभिन्यिक्तिसाधनापेक्षता। उपलिध-समानाश्रयत्वे तु न्यवधानकस्पनानुपपत्तेः सर्वदाऽभिन्यक्तिरनाभिन्य-क्तिवी॥

भाष्यार्थ—(चक्षु व घट यांच्या विषय-विषयिखाला प्रतिबंध कर-णाऱ्या भिंतीप्रमाणें वैगेरे संसारदर्शेत आनन्द व ज्ञान यांच्या अभि-व्यक्तीला अधमीदि प्रतिबंध करितात; पण मोक्षदर्शेत त्या अधमीदि प्रतिबंधाच्या अभावीं आनंद व ज्ञान व्यक्त होतात, अशी शंका घेतात—) आतां आनंद व ज्ञान केव्हां केव्हांच उपलब्ध होतें म्हणून म्हणाल तर उपलब्धव्यवधानामुळे सुख अनात्मभूत ठरतें. त्यामुळें तें अन्यतः उपलब्ध होण्याचा प्रसंग होतो [म्ह० उपलब्धिदेशाहून भिन्न देशीं असलेल्याच घटादिकांच्या उपलब्धीचें व्यवधान प्रतीत होतें. अनात्मभूत सुख स्वभावभूत उपलब्धीनें प्रकाशित होणार नाहीं तर विषयेंद्रियसं- योगानेंच तें प्रकाशित होतें, असे म्हणावें लागतें.] आणि याप्रमाणें याची अन्यतः म्ह० विषयेंद्रियसंपर्कानें उपलब्धि होण्याचा प्रसंग आला म्हणजे अभिन्यक्तीच्या साधनाची अपेक्षा आली. (आणि मुक्तींत अभिन्यक्तीचीं साधनें जर असलीं तर संसार व मोक्ष यांत कांहींच विशेष उरत नाहीं, असा भावार्थ. पण आम्ही हें सुद्धां आनंदाच्या उपलब्धीला व्यवधान आहे, असे मानून म्हणत आहों; पण वस्तुतः व्यवधानच नाहीं, असे सागतात—)पण आनंदाला उपलब्धिसमानाश्रयत्व अमन्यास म्हणजे झान व आनंद यांचा आश्रय एक आत्माच आहे, असे म्हटल्यास व्यवधानचि करपनाच करितां येत नसल्यामुळें सवेदा अभिव्यक्ति किंवा अनिध्यक्तिच होईल.

न त्वन्तरालकरपनायां प्रमाणमस्ति । न च समानाश्रयाणामेकस्या-ऽऽत्मभूतानां धर्माणामितरेतरविषयविषयित्वं संभवति ॥

भाष्यार्थ——('कदाचित् आभिन्याक्ति व कदाचित् अनिभन्याक्ति याप्रमाणं कालभेदाने दोन्ही गोष्टी कां होऊं नयेत ?' अशी आशंका
वेऊन सांगतात—) अशी अन्तराल करणना करण्यास कांहाँ प्रमाण नाहीं.
(आनंद व ज्ञान यांचे विषयविषयित्व मानून कादाचित्की अभिन्यक्तीचें निरसन केले; पण आतां तें विषयविषयित्वच संभवत नाहीं, असे म्हणतात—) समानाश्रय--एकाच्या स्वामाविक- धर्मांना इतरेतरविषयविषयित्व
संभवत नाहीं, (एकाच वस्तूच्या समानाश्रय स्वामाविक धर्मांतील एक
दुसऱ्याचा धर्म व तो त्याचा धर्म असा संबंध संभवत नाहीं.)

विज्ञानसुखयोश्च प्रागिभव्यक्तेः संसारित्वमभिव्यक्त्युत्तरकालं च मुक्तत्वं यस्य सोऽन्यः परस्मान्नित्याभिव्यक्तज्ञानस्वरूपाद्त्यन्तवैलक्ष ण्याच्छेत्यमिवौष्ण्यात् । परमात्मभेदकस्पनायां च वैदिकः कृतान्तः परित्यक्तः स्यात् ॥

भाष्यार्थ——(मुक्तींत आनन्द व ज्ञान यांची अभिव्यक्ति होते, या-पक्षी आणखी दोष देण्यासाठीं भूमिका रचतात—) विज्ञान व सुख यांच्या अभिव्यक्तीच्या पूर्वी ज्याला संसारित्व असर्ते व अभिव्यक्ति झाल्याः नंतर मुक्तत्व असतें तो परमात्म्याहून अन्य आहे. जसें--शैत्य औष्ण्याहून अत्यंत विकक्षण असतें त्याप्रमाणें नित्य अभिव्यक्त ज्ञानस्वरूप व व्यामुळेंच अत्यंत विकक्षण अशा परमात्म्याहून तो विकक्षण आहे, असें म्हणावें लागतें. पण तशी परमात्मभेदकरपना केल्यास वैदिक सिद्धान्त सोडल्यासारखा होतो.

मोक्षस्येदानीमिव निर्विशेषत्वे तद्शीधिकयत्नानुपपत्तिः शास्रवैयध्यैं च प्राप्नोतीति चेन्न । अविद्याश्रमापोद्दार्थत्वात् । न द्दि वस्तुतो सुक्ता-सुक्तत्विवेशेषोऽस्ति । आत्मनो निर्वेकरूपत्वात् ॥

भाष्यार्थ—(याप्रमाणे परमताचें निराकरण करून सिद्धान्तावरहीं देशब्द्याची शंका घेतात—) 'अहो पण मीक्षाला आतांप्रमाणें निर्विशेषव असेल तर मोक्षासाठीं शम दमादि अधिक यत्नाची अनुपपत्ति व मोक्ष-विषय शास्त्राला व्यर्थत्व हे दोष येतात,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण अविद्या व तिच्यामुळें होणारा अम यंचिं निरसन करण्यासाठीं शमादि यत्न व शास्त्र आहे. वस्तुतः मुक्तत्व व अमुक्तत्व हा विशेष नाहीं. कारण आत्मा नित्य एकरूप आहे.

किंतु तदिषयाऽविद्याऽपोद्यते शास्त्रोपदेशजानितविज्ञानेन । प्राक्तदु-पदेशप्राप्तेस्तद्रथ्य प्रयत्न उपपद्यत एव ॥

भाष्यार्थ—(तर मग शास्त्रादिकाला अर्थवस्व कसें ?) परंतु शा-स्त्रोपदेशजानित विज्ञानानें तद्विषय—आत्मविषय—अविधेचा निरास होतो (याप्रमाणें शास्त्राची उपयुक्तता सांगून यत्नाची उपयुक्तता सांगतात-) व तो शास्त्रोपदेश प्राप्त होण्यापूर्वी मोक्षासाठीं यत्न करणें उपपन्न होतेंच.

अविद्यावतोऽविद्यानिवृत्त्यिकृतो विशेष आत्मनः स्यादिति चेत् । न । अविद्याकल्पनाविषयत्वाभ्युपगमाद्रज्जूषरशुक्तिकागगनानां सर्पोदकरजतमिळनत्वादिवददोष इत्यवोचाम ॥

भाष्यार्थ — (वर आत्मा सदा एकरूप असतो, असे जें म्हटलें होतें स्यावर आक्षेप घेतात—) अविद्यावान् आत्म्याचा अविद्यानिवृत्ति व अनि-

\*

वृत्ति यांमुळें विशेष होईल, म्हणून म्हणाल तर तें बंरोबर नाहीं. अवि-द्याकल्पनाविषयत्व—मानलें असल्यामुळें रज्जु, ऊषरभूमि, शुक्तिका, गगन यांच्या ठिकाणीं भासणाऱ्या सपे, उदक, रजत व मलिनत्व यांप्र-माणें आत्म्याच्या ठिकाणीं कांहीं दोष येत नाहीं, असें आम्हीं सांगि-तलें आहे. (आत्म्याच्या ठिकाणीं भासणारें सविशेषत्व अविद्याकल्पना-विषय असल्यामुळें कल्पित सपीदिकांनीं रज्ज्वादिक जसे दूषित होत नाहींत त्याप्रमाणें कल्पित दोषांनीं आत्मा दूषित होत नाहीं, असा भावार्थ.)

तिमिरातिमिरदृष्टिवद्विद्याकर्तृत्वाकर्तृत्वक्रत आस्मनो विशेषः स्यादिति चेत् । न । ध्यायतीव छेछायतीवेति स्वतोऽविद्याकर्तृत्वस्य प्रतिषिद्धत्वात् । अनेकव्यापारसंनिपातजानितत्वाश्वाविद्याभ्रमस्य । विषयत्वोपपत्तेश्च । यस्य चाविद्याभ्रमो घटादिवद्विविक्तो गृद्धते स नाविद्याभ्रमवान् ।।

भाष्यार्थ — ( आत्म्याच्या सिवशेषत्वाविषयी दुसऱ्या प्रकारें आशंका वितात—) ज्याच्या दृष्टीला तिमिर हा रोग झालेला असतो त्याला दोन चंद्र दिसतात व ज्याला तो रोग नसतो त्याला एकच चंद्र दिसतो त्याप्रमाणें अविद्येचें कर्तृत्व व अकर्तृत्व यांमुळें आत्म्याचा विशेष होईल, साणून साणाल तर तें बरेबर नाहीं—कारण ( अविद्याकर्तृत्व साणजे काय ? अविद्याजनकत्व की अविद्याश्रयत्व ? ' अविद्याजनकत्व ' साणून साणाल; तर तें बरेबर नाहीं. कारण ) याच उपनिषदांत पूर्वी 'ध्यायतीव लेला-यतीव' ( बृह. अ. ४ पृ. ६७ पहा ) असे साणून त्याच्या अविद्याकर्तृ-त्वाचा प्रतिषेध केला आहे. शिवाय अविद्याश्रम अनेक व्यापरांचा संनि-पात झाल्यामुळें होतो. ( अन्तःकरणच विषयाकार व विषयी-आकार होतें. त्या विषय-विषयी-आकार अन्तःकरणांत चिदाभासाचा उदय होणें हाच आत्म्याचा व्यापार होय. तशा अनेक व्यापारांचा संबंध झाला असतां ' मी संसारी आहें,' असा अविद्यात्मक श्रम होतो. त्यामुळें तो आत्मकृत नव्हे, असा भावार्थ. आतां अविद्याश्रयत्व साणजे अवि-

द्याकर्तृत्व हा पक्ष घेऊन साचें निराकरण करितात—) शिवाय अविदेखां विषयत्वाची उपपित्त आहे. म्हणजे अविद्या आस्याचा विषय आहे. ती आस्म्याच्या दृष्टीचा विषय होते. ती आस्मदृश्य आहे. त्यामुळें ती साची आश्रित होऊं शकत नाहीं. कारण ज्याच्याकडून अविद्याश्रम घटादिकां-प्रमाणें अगदीं पृथक्शवांने ग्रहण केला जाती तो अविद्याश्रमवान् नाहीं.

अहं न जाने मुग्धोऽस्मीति प्रत्ययद्र्शनाद्विद्याश्रमवत्त्वमेवेति चेन्न। तस्यापि विवेकप्रहणात् । न हि यो यस्य विवेकेन प्रहीता स तिस्मिन्श्रान्त इत्युच्यते । तस्य च विवेकप्रहणं तिस्मिन्नेव च श्रम इति विप्रतिषिद्धम् ॥

भाष्यार्थ—( अनुभवानुसार शंका—) अहो पण मी जाणत नाहीं, मी मूढ आहें, इत्यादि प्रत्यय येत असल्याचें दिसतें. त्यामुळें आत्म्याळा अविद्याभ्रमवत्त्वच आहे, म्हणून ह्याणळ तर तें बरोबर नाहीं. कारण व्याचेंही विवेकानें—पृथक्त्वानें प्रहण होतें. ( 'मी जाणत नाहीं, मी मुग्ध आहें,' हा प्रत्ययही साक्षीचा विषय होतों. अर्थात् त्याहून साक्षी भिन्न आहे; असें ठरतें. त्यामुळें तो साक्षी अविद्येचा विषय नन्हे.) जो ज्याचें पृथक्त्वानें प्रहण करणारा तोच त्याविषयीं भ्रांत आहे, असें म्हटळें जात नाहीं. तोच भ्रांताळा स्वतः हून भिन्नत्वानें जाणतो व त्याच्याच ठिकाणीं भ्रम आहे, हें म्हणणें विरुद्ध आहे.

न जाने मुग्धोऽस्मीति दृश्यत इति व्रविधि तद्दिश्चित्रश्चाज्ञानं सुग्ध-रूपता दृश्यत इति च तद्दश्चेनस्य विषयो भवति कर्मतामापद्यत इति। तत्कथं कर्मभूतं सत्कर्तृस्वरूपदृशिविशेषणमज्ञानसुग्धते स्याताम् । अथ दृशिविशेषणत्वं तयोः कथं कर्म स्यातां दृशिना व्याप्यते । कर्म हि कर्तृक्रियया व्याप्यमानं भवति । अन्यश्च व्याप्यमन्यद्यापकं न तेनैव तद्याप्यते । वद कथमेवं सत्यज्ञानमुग्धते दृशिविशेषणे स्याताम् ॥

भाष्यार्थ — ( अज्ञान व मुग्धत्व हीं आत्म्याचीं विशेषणें नव्हेत, असें दुसऱ्या प्रकारें सांगण्यासाठीं पूर्वपक्षाचा अनुवाद कारितात –) 'मी जाणत

नाहीं, मी मुग्ध आहें ' असे प्रतीत होतें, असे तूं म्हणतोस. (याचेंच स्पष्टी करण—) अज्ञानादिकांच्या पाहणाराळा अज्ञान व मुग्ध रूपत्व दिसतें, असे ही तूं हाणतोस. त्यावरून तें अज्ञानादि दृश्य आहे—दर्शनाचा विषय आहे असे ठरतें. तें दर्शनाच्या कर्मत्वास प्राप्त होतें, असे तुझ्याच हाणण्याव-रून सिद्ध होतें. पण अज्ञान व मुग्धता यांना जर कर्मत्व आहे तर तींच कर्तृस्वरूप जी दृशि—आत्मचैतन्य त्याचीं विशेषणें कशीं होतीळ ? बरें, त्यांना दृशिस्वरूप आत्म्याचें विशेषणत्व आहे, हाणून म्हणाळ तर त्यांना कर्मत्व करें ? व तीं दोन्ही दृशिस्वरूप साक्षीकडून व्यापळीं कशीं जातात ? कारण कर्म कर्यांच्या क्रियेने व्यापळें जाणारें असतें आणि व्याप्य निराळें असतें व व्यापक निराळें असतें त्याच्याकडूनच तें व्यापळें जात नाहीं. याप्रमाणें व्याप्य-व्यापकभाव भेदनिष्ठ आहे—भिन्न पदार्थीतच राहतो, असे सिद्ध झाळें असतां अज्ञान व मुग्धत्व हीं दोन्ही साक्षीचीं विशेषणें कशीं होतीळ, तें सांग पाइ.

न चाज्ञानिववेकदर्श्वज्ञानमात्मनः कर्मभूतमुपलभमान उपलब्धृ-धर्मत्वेन गृह्णाति शरीरे कार्श्यरूपादिवत्तथा । सुखदुःखेच्छापयत्नादी-न्सर्वो लोको गृह्णातीति चेत् । तथाऽपि महीतुर्लोकस्य विविक्ततैवा-भ्युपगता स्यात् ॥

भाष्यार्थ—— (शिवाय अज्ञान हा त्याठा पाहणाराचा धर्म होऊं शक-त नाहीं. कारण देहांतीळ कशत्वादि धर्माप्रमाणें अज्ञानहीं साक्षीचा विषय होतें, असें सांगतात—) अज्ञानां स्वतः हून भिन्नत्वानें पाहणारा, अज्ञान हें आपल्या ज्ञानां कर्म आहे, असें जाणणारा त्याठा उपळ्ण्यु-धर्मत्वानें—आत्मधर्मत्वानें जाणत नाहीं. शरीरांतीळ कशता, रूप इत्या-दिकांप्रमाणें. त्याचप्रमाणें अज्ञानकार्यही आत्मधर्म नन्हे—('अहो पण अज्ञान।पासून उद्भवळेल्या इच्छादिकांना आत्मधर्मत्व नाहीं, सणून जर महणां तर प्रतीतीशीं—अनुभवाशीं विरोध येईळ,' अशी शंका धेतात-) अहो पण सुख, दुःख, इच्छा, प्रयत्न इत्यादिकांचें सर्व छोक प्रहण

करतो,' म्हणून म्हणाछ तर तें खेरें आहे. पण त्यावरून प्रहण कर-णाऱ्या छोकाची सुखादिकांहून विविक्तताच – पृथक्ताच स्त्रीकारस्यासारखी होते. [कारण सुख, दुःख, इच्छा, प्रयत्न इत्यादि हे जर आत्मनिष्ठ धर्म असते तर चैतन्याप्रमाणेंच त्यांचेंही प्रहण करतां आछे नसतें. पण पण सुखादिकांचें तर प्रहण होतें.म्हणून ते आत्मधर्म नव्हेत,असा मावार्थ-]

न जानेऽहं त्वदुक्तं मुग्ध एवेति चेत्। भवत्वज्ञो मुग्धो यस्त्वेषं दर्शी तं ज्ञममुग्धं प्रतिजानीमहे वयम्। तथा व्यासेनोक्तम्। इच्छादि कृत्सं क्षेत्रं क्षेत्री प्रकाशयतीति। " समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम्। विनश्यत्स्वविनश्यन्तम् " इत्यादि शतश उक्तम्। तस्मान्ना-ऽऽत्मनः स्वतो बद्धमुक्तज्ञानाज्ञानकृतो विशेषोऽस्ति। सर्वदा समैकर-सस्वाभाव्याभ्युपगमात्॥

भाष्यार्थ—( दुसन्या प्रकारें वरील प्रश्नाचें निराकरण करण्यासाठीं वरील प्रश्नाचाच पुनः अनुवाद करितात—) तूं सांगितलें मला कळकें नाहीं, मी मुग्वच आहें, म्हणून म्हणशील तर तूं अझ अस की, मुग्व अस. पण तुङ्यांतीलच जो आपल्याला अझ किंवा मुग्व समजजार तो ज्ञानी व अमुग्व आहे, अशीच आम्ही प्रतिज्ञा करतों. त्याचप्रमाणें भग-वान् व्यासानें इच्छादि सर्व क्षेत्रास क्षेत्री प्रकाशित करतो, असें सांगितलें आहे. ' सर्व भूतांमध्यें सम—एकरूपानें राहणाऱ्या परमेश्वराला,' ' भूतें विनाश पावत असलीं तरी विनाश न पावणाऱ्या ईश्वराला ' इत्यादि शतशः सांगितलें आहे. ( याप्रमाणें आत्म्याचें निर्विशेष्ट प्रामाणिक आहे, असें सिद्ध झालें असतां स्वमताचा उपसंहार करितात—) तस्मात् आहे, असें सिद्ध झालें असतां स्वमताचा उपसंहार करितात—) तस्मात् आहे, विशेष नाहीं. कारण तो सर्वदा सम व एकरस या स्वभावाचा आहे, असें मानलेलें आहे.

ये त्वतोऽन्यथाऽऽत्मवस्तुं परिकल्प्य बन्धमोक्षादिशासं चार्यवाद-

<sup>1</sup> येथील आदिशब्दानें 'समं पश्यन्हि सर्वत्र॰' ज्योतिषामि तत्र्वानिः इत्यादि वचनांचा संग्रह करानाः

मापादयन्ति त उत्सहन्ते खेऽपि शाकुनं पदं द्रष्टुं खं वा मुष्टिनाऽऽऋष्टुं चर्मवद्वेष्टितुम् ॥

भाष्यार्थ--( आणखी एका पक्षाचा अनुवाद करितात-) पण जे आत्मवस्तु याहून म्ह० निर्विशेष स्वाभाव्याहून विपरीत आहे अशी परि-कस्पना करून बंध-मोक्षादिशास्त्र हा अर्थवाद आहे, असे म्हणतात ते आकाशांतही पक्ष्याचे पाऊच उठछेठें पाहूं शकतात, आकाशांटा मुठींत धरून ओहूं शकतात. किंवा त्यांटा चामड्योंने मढवूं शकतात. ( पण आत्मा सुख-दु:खादि विशेषांनी युक्त आहे, असे म्हणतां येणे शक्य नाहीं. कारण आत्मा सविशेष नसून निर्विशेष आहे, असे सांगणांच्या आगमाशीं विरोध येतो, असा भावार्थ.)

वयं तु तत्कर्तुमशक्ताः सर्वदा समैकरसमद्वैतमिविकियमजमजरम-मरममृतमभयमात्मतत्त्वं ब्रह्मैव स्म इत्येष सर्ववेदान्तिश्चितोऽर्थे इत्येवं प्रतिपद्यामहे । तस्माद्वह्याप्येतीत्युपचारमात्रमेतद्विपरीतग्रहवदे-हसंततेविच्छेदमात्रं विज्ञानफंडमपेक्ष्य ॥ ६ ॥

भाष्यार्थ—(तर मग तुम्ही आत्मवस्तु कशी मानतां ? तें सांग-तात—) भाम्ही तर वरील वाद्यांप्रमाणें आत्म्याचा अन्यथाभाव करण्यास असमर्थ भाहों. त्यामुळें सर्वदा सम एकरस, अद्वेत, अविकिय, अज, अजर, अमर, अमृत, अभय आत्मतत्त्व ब्रह्मच आहे, व आम्ही तेंच भाहों; हा अशा प्रकारचा सर्व वेदान्ताचा निश्चित अर्थ आहे, असें आम्ही समजतों. तस्मात् 'ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति ' हें म्हणणें केवल उपचारमात्र आहे. (पण तशा औपचारिक वर्णनाचें तरी कारण काय? तें सांगतात—) आत्मा तत्त्वतः संसारी आहे, अशा विपरीत प्रहानें युक्त असलेली जी देहसंतित तिचा विच्लेद होणें या एवळ्याच ज्ञान-फलाच्या अपेक्षेनें 'ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति 'हा शद्ध उपचार आहे ६.

## तदेष श्लोको भवति । यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते

<sup>9</sup> अज्ञानामुळें बंध, ज्ञानानें मोक्ष, हा अर्थवाद आहे.

कामा येऽस्य हृदि श्रिताः । अथ मर्त्योऽ-मृतो भवत्यत्र ब्रह्म समश्चत इति । तद्यथाऽ-हिनिर्व्वयनी वर्ष्मीके मृता प्रत्यस्ता शयी-तैवमेवेद् शरीर शेतेऽथायमशरीरोऽमृतः प्राणो ब्रह्मैव तेज एव सोऽहं भगवते सहस्रं ददामीति होवाच जनको वैदेहः ॥ ७॥

अर्थ—साच अर्थां हा मंत्र आहे. ज्यावेळीं याच्या हृदयाचा आश्रय करून असलेले जे काम ते सर्व सर्वथा नाहींसे होतात तेव्हां हा मर्स अमृत होतो व या शरीरांत असतांनाच ब्रह्ममावास प्राप्त होतो. त्यावि- षयीं हा दृष्टान्त - ज्याप्रमाणें सापाची कात वारुळादि सर्पाच्या राहण्याच्या ठिकाणीं मेलेली व सर्पानें तिच्यावरील आत्ममाव काढून घेऊन टाक- लेली अशी पडून राहते त्याप्रमाणें हें शरीर पडून राहतें व हा अशरीर, अमृत, प्राण ब्रह्मच, तेजच आहे. तेव्हां ' तो मी तुम्हाला सहस्र गायी देतों ' असें वैदेह जनक म्हणाला. ७

स्वप्तबुद्धान्तगमनदृष्टान्तस्य दाष्टीन्तिकः संसारो वर्णितः । संसार-देतुश्च विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञा वर्णिता । यैश्चोपाधिभूतैः कार्यकरणळक्षण-भूतैः परिवेष्टितः संसारित्वमनुभवति तानि चोक्तानि । तेषां साक्षा-त्प्रयोजकौ धर्माधर्माविति पूर्वपक्षं कृत्वा काम एवेत्यवधारितम् । यथा च ब्राह्मणेनायमर्थोऽवधारित एवं मन्त्रेणापीति बन्धं बन्धकारणं चो-क्त्वोपसंहतं प्रकरणमिति नु कामयमान इति ॥

भाष्यार्थ—( ब्राह्मणानें सांगितछ्ह्या अर्थी मंत्राचें प्रमाण देण्या-साठीं ब्राह्मणाच्या अर्थाचा अनुवाद करितात—) स्वम व जागरित यांतीछ गमनाचा वर जो दृष्टान्त दिछा होता त्याचा दार्ष्टीन्तिक संसार असून त्याचें वर्णन केळे व संसाराचा हेतु विद्या, कर्म व पूर्वप्रज्ञा आहे, अ- मेही बर्णन केले. भ्या उपाधिभूत कार्य-करणलक्षण भूतांनी परिवेष्टित झालेला आगा संमारित्वाचा अनुभव घेतो ती भूतेंही सांगितली. त्यांच साक्षान प्रयोजक—हेनु-प्रेरक धर्म व अधर्म आहेत असा पूर्वपक्ष करून काम याचा प्रयोजक—हेनु आहे, असा निश्चय केला. ज्याप्रमाणे बाह्य-णाने हा अर्थ [ म्ह० संसार व स्याचा हेतु ] निश्चित केला आहे त्याच-प्रमाणें (' तदेव सन्तः सह कर्मणेति ' इत्यादि ) मंत्रानेंही हा अर्थ नि-श्चित केला आणि यादमाणें बंध व बंधकारण सांगून ' इति नु काम-प्रमाण असा प्रकरणाचा उपसंहार केला आहे.

अधाकामयमान इत्यारभ्य मुपुप्रदृष्टान्तस्य दाष्टीन्तिकभूतः सर्वी-रमभावो मोश्र त्रकः । मोश्रकारणं चाऽऽत्मकामतया यदाप्रकामत्व-मक्तमः। तत्र सामध्यानाऽऽत्मज्ञानमन्तरेणाऽऽत्मकामतयाऽऽप्रकाम-रविमित सामध्यान्द्रहावित्व मोश्रकारणमित्युक्तम् । अतो यद्यपिकामो मुखमित्युकं नथाऽपि मोश्रकारणविपर्ययेण बन्धकारणमित्येतेवद्ण्यु-क्रमेव भवति ॥

साध्यार्थ — नंतर 'अथाकामयमानः' असा आरंभ करून सुष्त राज्याचा दार्शन्तिकभून सर्वारमभाव मोक्ष सांगितळा; आणि आरमकाम बाह्यामुळे के आग्रकामत्व तें मोक्षकारण आहे, असे सांगितळें. (तर मग्र अग्रकान हें मोक्षाचें कारण नव्हे, अर्थात् तुम्ही आरमज्ञानाची उपेक्षा करता, अशी आशंका घेऊन सांगतात—) पण कें आत्मकामत्वानें अग्रका करती सामध्यावक्षनच आत्मज्ञानावाचून प्राप्त होत नाहीं यास्तव सामध्यावक्षनच आत्मज्ञानावाचून प्राप्त होत नाहीं यास्तव सामध्यावक्षन अद्यावाच मोक्षकारण आहे, असे सांगितळें आणि बहाजानच मोक्ष कारण आहे, असे सांगितळें असल्यामुळें जरी कहाजानच मोक्ष कारण आहे, असे वर म्हटळें आहे तरी मोक्षाचें कारण कार्य वंपाच साध्या विपर्ययानें - उट्टर अविद्याच वंधकारण आहे, हेंही सांगितळें आहे असेच होतें.

अवापि मोश्रा मोश्रमाधनं च ब्राह्मणेनोक्तम् । तस्यैव दृढीकर-णाय मन्त्र उदाहियनं ऋोफशब्दवाच्यः । तत्तस्मिन्नेवार्थे एव ऋोको मन्त्रो भवति । यदा यिसन्काले सर्वे समस्ताः कामास्तृष्णाप्रभेदा प्रमुच्यन्ते । आत्मकामस्य ब्रह्मविदः समूलतो विशीर्यन्ते । ये प्रसिद्धा लोक इहामुत्रार्थाः पुत्रवित्तलोकैषणालक्षणा अस्य प्रसिद्धस्य पुरुषस्य हृदि बुद्धौ श्रिता आश्रिताः । अथ तदा मर्लो मरणधर्मा सन्कामवियो-गात्समूलतोऽमृतो भवति ॥

भाष्यार्थ—या मोक्षप्रकरणांतही ब्राह्मणानें मोक्ष व मोक्षसाधन सांगितळें आहे. त्याच्याच दढीकरणार्थ श्लोक या शब्दानें ज्याचा उछेख केला आहे असा मंत्र सांगितला जातो. 'तदेष श्लोको भवति-' त्याच अर्थी हा श्लोक—मंत्र आहे. 'यदा-'ज्यावेळीं 'सर्वे कामाः-'सर्व काम—तृष्णेचे मेद नष्ट होतात (उप सर्गासह 'प्रमुच्यन्ते' या क्रियापदांचें व्याख्यान—) आत्म्याचाच ज्याला काम आहे अशा आत्मकाम ब्रह्मवेत्त्याचे सर्वे काम मूळासहवर्तमान नष्ट होतात, (कामाचेंच स्पष्टीकरण-) 'ये-' जे लोकांत प्रसिद्ध असलेले ऐहिक व पारलेकिक अर्थ--पुत्रेषणा, वित्तेषणा, लोकेषणा, एतद्रुप काम 'अस्य-'या प्रसिद्ध पुरुषाच्या 'हृदि-'बुद्धांत 'श्रिताः-'आश्रित असलेले (समूळ नष्ट होतात) 'अथ-' तेव्हां 'मर्त्यः-' मरण हा ज्याचा धर्म आहे, असा असतांना तो कामांचा समूळ वियोग झाल्यामुळें 'अमृत'होतो.

अर्थाद्नात्मविषयाः कामा अविद्यास्त्रशा मृत्यव इत्येतदुक्तं भवति । अतो मृत्युवियोगे विद्वाश्वीवनेवामृतो भवति । अत्रास्मिन्नेव शरीरे वर्तमानो ब्रह्म समञ्जेते ब्रह्मभावं मोक्षं प्रतिपद्यत इत्यर्थः । अतो मोक्षो न देशान्तरगमनाद्यपेक्षते । तस्माद्विदुषो नोत्नामन्ति प्राणा यथाव-स्थिता एव स्वकारणे पुरुषे समवनीयन्ते नाममात्रं ह्यवशिष्यत इत्युक्तम् ॥

भाष्यार्थ—(कामिवयोगामुळे अमृत होतो या निर्देशाच्या सामर्थ्या-वरून सिद्ध झालेला अर्थ सांगतात—) अर्थात् अनात्मिविषय—अनात्म पदार्थाविषयीचे काम हे अविद्यालक्षण मृत्यु आहेत हें सांगितस्यासारखें होतें. यास्तव त्या मृत्यूचा वियोग झाला असतां विद्वान् जीवंत असतां-नाच 'अमृत होतो.' 'अत्र-' याच शरीरांत विद्यमान असतांना 'ब्रह्म समभूत-' ब्रह्ममावास- मोक्षास प्राप्त होतो, असा मावार्थ. यास्तव मोक्ष दुसऱ्या प्रदेशी गमन करणे इयौदिकांची अपेक्षा करीत नःहीं. तस्मात विद्वानाचे प्राण शरीरांतून वर निघून जात नाहींत तर ते शरीरांत जसे भवस्थित असतात तसेच आपके कारण जो पुरुष त्यामध्यें पूर्णपणें कीन होतात. त्यानंतर त्याचें नाममात्र अवशिष्ठ राहतें हें वर ( अ. ३ पृ. ५६ ) सांगितळेंच आहे.

कथं पुनः समवनीतेषु प्राणेषु देहे च स्वकारणे प्रलीने विद्वान्सु-कोऽत्रैव सर्वात्मा सन्वर्तमानः पुनः पूर्ववदेहित्वं संसारित्वलक्षणं न प्रतिपद्यत इति ॥

भाष्यार्थ—('तद्यथा-' इत्यादि वाक्यानें ज्या शंकेचें निरसन करा-वयाचें आहे ती सांगतात—) प्राण सर्वथा प्रलीन झाले असतां व देह आपस्या कारणांत प्रलीन झाला असतां विद्वान् मुक्त-येथेंच सर्वीत्मा होकन राहणारा--पुनः पूर्वीप्रमाणें संसारित्वलक्षण देहित्वास कसा प्राप्त के नाहीं ! [म्ह० मुक्त झाल्यावरही जर तो शरीग्रांत रहात असेल तर पूर्वीप्रमाणेंच याला देहित्व असल्यामुळें विद्या व्यर्थ होते असा भावार्थ.]

भन्नोक्यते । वत्तत्रायं दृष्टान्तो यथा लोकेऽहिस्सर्पस्तस्य निर्ह्वयनी निर्मोकः साऽहिनिर्ह्वयनी वस्मीके सर्पाश्रये वस्मीकादावित्यर्थः । मृता भत्यस्ता प्रक्षिपाऽनात्मभावेन सर्पेण परित्यक्ता शयीत वर्तेत । एवमेव वधाऽयं दृष्टान्त इदं शरीरं सर्पस्थानीयेन मुक्तेनानात्मभावेन, परित्यक्तं मृतमिव शेते ॥

भाष्यार्थ—(या शंकेचा परिहार दृष्टान्तानें करितात—) याविषयीं सांगितं जातें. 'तत्-' त्याविषयीं हा दृष्टान्त आहे. 'यथा-' ज्याप्रमाणें कोकांत 'आहिनिर्र्वयनी—' अहि म्ह० सर्प, त्याची निर्ह्वयनी—कात, ती अहिनिर्ह्वयनी—सापाची कात 'वरमीके-' सर्पाच्या वारुळादि आश्रयांत, असा भावार्थ; 'मृता ' मेळेळी, 'प्रत्यस्ता-' टाकळेळी सर्पानें अनात्मभा

१ वेबेन्ड आदिशन्दाने उकांति, गति, आगति यांचे गहण करावें.

वार्ने-ही माझी नन्हे, अशा भावनेने टाकून दिलेली अशी 'शयीत-' राहते-वारुळादिकांवर पद्भन राहते 'एवमेव-' जसा हा दृष्टान्त आहे स्याप्रमाणें 'इदं शरीरं-' हें शरीर सर्पस्थानीय मुक्तानें टाकलेलें-अनात्म भावानें-हें मी नन्हे,या समजुतीनें-टाकलेलें मृत असल्यासारखें 'शेते-'राहतें.

अथेतरः सर्पस्थानीयो मुक्तः सर्वात्मभूतः सर्पवत्तत्रैव वर्तमानोऽ प्यशरीर एव न पूर्ववत्पुनः संशरीरो भवति । कामकर्मप्रयुक्तशरीरात्म-भावेन हि पूर्वं सशरीरो मर्त्यश्च । तिह्रयोगाद्येदानीमशरीरोऽत एव चामृतः ॥

भाष्यार्थ — (सर्पदृष्ठान्ताचा दार्ष्ठान्तिक सांगतात—) 'अथ ' दुसरा सर्पस्थानीय मुक्त, सर्वात्मभूत 'अयं-' हा विद्वान् सर्पाप्रमाणे त्याच शरीरांत असूनही 'अशरीरच' असतो. पूर्वीप्रमाणे पुनः सशरीर होत नाहीं.काम कर्मप्रयुक्त जो शरीरात्ममाव - [म्ह० शरीरच मी ही मावना] त्या भावाने हा पूर्वी म्ह० अविद्यावस्थेत सशरीर व मर्स होता; पण आतां-विद्यावस्थेत कामादिकांच्या वियोगामुळे अशरीर व त्यामुळेंच 'अमृत' होतो.

प्राणः प्राणितीति पाणः । प्राणस्य प्राणमिति हि वक्ष्यमाणे श्लोके ''प्राणवन्धनं हि सोम्य मनः " इति च श्रुत्यन्तरे । प्रकरणवाक्य-सामध्यांच पर एवाऽऽत्माऽत्र प्राणशब्दवाच्यः । ब्रह्मैव परमात्मैव । किं पुनस्तत्तेज एव विद्यानं ज्योतिर्येनाऽऽत्मज्योतिषा जगदवभास्यमानं प्रज्ञानेत्रं विज्ञानज्योतिष्मतसद्विश्रंशद्वर्तते ।।

भाष्यार्थ — 'प्राणः 'प्राणिकिया करतो, ह्यणून प्राण 'प्राणाचा प्राण ' असे पुढील क्षोकांत व 'हे शिष्या, मन प्राणबंधन आहे.' असे दुसऱ्या श्रुतीत म्हटलें आहे. [म्ह० पुढील क्षोकांत प्राणशब्दानें पर आत्माच जसा विवक्षित आहे, तसा येथेंही प्राणशब्दानें पर आत्माच उक्त आहे. तसेंच 'प्राणबंधनं हि०' इसादि दुसऱ्या श्रुतीत प्राणशब्दानें परमात्माच जसा विवक्षित आहे तसाच येथे प्रणशब्दानें परमान्वर्वाने परमान्वरानें परमान्वर

रमा बिबिश्चित आहे. शिवाय हें प्रकरण परमात्मविषय आहे. कारण क्षणाक्षण्यामानः ' येथून मोक्षाच्या प्रतिपादनास आरंभ केला आहे. हे तसें जर नसतें तर यांतील अग्नादिशब्द अनुपपन झाले असते. त्यामुळें अधायमशरीरः ०' इमादि वाक्यही मोक्षविषय आहे. हें तसें जर नसतें तर यांतील अग्नादिशब्द अनुपपन झाले असते. त्यामुळें शब्द व प्रकरण या दोन्ही सामध्यांवरून प्राणशब्दानें पर आत्माच वेणें अवद्य आहे, असें सागतात—) शब्दाप्रमाणें प्रकरणवाक्याच्या सामध्यांवरून येथें पर आत्माच प्राणशब्दवाच्य आहे. 'ब्रह्मेवः' तो परमात्माच. तें ब्रह्म काय आहे! 'तेज एव-' तें तेजच—विज्ञान ज्योति आहे. ज्या आत्माय्योत्वाकडून प्रकाशित केलें जाणारें जगत् प्रवानेत्र, व विज्ञान-ज्योतिष्मत्—विज्ञान या ज्योतिनें यक्त असें होत्सातें विशेषेकरून भंशं न पावणारें असे होऊन राहतें.

यः कामप्रभो विमोक्षार्थो याज्ञवन्कयेन वरो दत्तो जनकाय सहेतुको बन्धमोक्षार्थछक्षणो दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकभूतः स एष निर्णितः
सिवस्तरो जनकयाज्ञवन्कयाख्यायिकारूपधारिण्या श्रुत्या। संसारिवमोक्षोपाय उक्तः प्राणिभ्यः। इदानीं श्रुतिः स्वयमेवाऽऽह विद्यानिष्कयार्थं जनकेनैवगुक्तमिति। कथं सोऽहमेवं विमोक्षितस्त्वया भगवते तुभ्यं
विद्यानिष्कयार्थं सहस्रं ददामीति हैवं किछोवाचोक्तवाज्ञनको वैदेहः॥

भाष्यार्थ — 'सोऽहं' इत्यादि पुढील श्रुतिवाक्याचें ताल्पय सांग-ण्यासाठीं गतार्थाचा अनुवाद करितात--) याज्ञव्क्यानें विमोक्षासाठीं जनकाला जो सहेतुक, दृष्टान्तदार्छान्तिकभूत, बंध-मोक्षार्थलक्षण कामप्रश्न हा वर दिला होता त्याचा या जनक-याज्ञवल्क्य आख्यायिकेचें रूप धारण करणाऱ्या श्रुतीनें हा सविस्तर निर्णय केला. (त्या निर्ण-याचा प्रकारच धोडक्यांत सांगतात—) प्राण्यांना संसारापासून विमुक्त हाण्याचा उपाय सांगितला आतां स्वतः श्रुतिच विदेख्या निष्क्रयासाठीं जनकाने असे असे महटलें असे सांगत आहे. तें कसें ? 'सोऽहं-' तो

९ स्वरूपचैतन्य हेंच ज्याचे प्रकाशक आहे.

मी तुजकडून असां विमुक्त केला गेलेला भगवते-'तुम्हांला विद्यानिष्क्रया-साठी 'सहस्रं ददामि-' सहस्र गायी देतों 'इति ह-' खरोखर असें 'उवाच जनको वैदेह:-' वैदेह जनक बोल्ला

अत्र कस्माद्विमोक्षपदार्थे निर्णाते विदेहराज्यमात्मानमेव च न नि-वेदयत्येकदेशोक्ताविव सहस्रमेव ददाति तत्र कोऽभिप्राय इति । अत्र केचिद्वर्णयन्ति । अन्यात्मविद्यारिसको जनकः श्रुतमप्यर्थे पुनर्भन्त्रैः शुश्रूषति । अतो न सर्वमेव निवेदयति । श्रुत्वाऽभिप्रेतं याज्ञवल्क्या-रपुनरन्ते निवेदयिष्यामीति हि मन्यते । यदि चात्रैव सर्वं निवेदयामि निवृत्ताभिलाषेऽयं श्रवणादिति मत्वा श्लोकान्न वक्ष्यतीति च भयात्स-हस्नदानं शुश्रूषालिङ्गज्ञापनायेति ॥

भाष्यार्थ-, सहस्रदानावर आक्षेप घेतात-) येथे विमोक्षपदार्थाचा निर्णय केळा असतां विदेहराज्य व स्त्रतःचा देह यांचेंच जनक निवे-दन कां करीत नाहीं ? विमोक्षाचा एकदेश सांगितळा असतां जसें, तसें सहस्रदानच कां करीत आहे? त्यांत त्याचा कोणता आशय आहे? ( सर्वस्वदानाची प्राप्ति झाळी असर्तानाही सहस्रदानाचा हेतु सांगतात-) कित्येक याविषयीं असे वर्णन करितात-अध्यात्मविद्यचा मोठा रसिक असलेला जनक श्रुत-ऐकलेला अर्थही पुनः मंत्राच्या द्वारा ऐकण्याची इच्छा करतो. ( त्यां हाच श्रुतार्थ मंत्रांच्या द्वारा ऐकण्याची इच्छा भाहे. ) म्हणून तो सर्वस्वार्चे निवेदन करीत नाहीं. पण याज्ञवल्क्यापा-सून अभिप्रेत अर्थ ऐकून शेवटीं मी यांना सर्वस्व निवेदन करीन असेंच तो मनांत समजत आहे. ( ' अहो पण राजा जरी शुश्रुषु असला तरी तो याच वेळी गुरूला सर्वस्व कां देत नाहीं ? कारण पुण्कळ दक्षिणा गुरूका संतुष्ट करील व त्यामुळें त्याची शुश्रूषा पूर्ण होईक,' असे कोणी म्हणेळ म्हणून राजाचा अभिप्राय सांगतात-) जर मी आतांच सर्व नि-वेदन करीन तर या राजाची श्रवणाविषयींची इच्छा निवृत्त झाळी आहे, असें समजून मुनि श्लोक सांगणार नाहीं, या मीतीनें राजा आपल्या शुश्रुषेचें--श्रवणेच्छेचे चिह्न सुचिवण्यासाठी सहस्रदानच करीत आहे.

सर्वमप्येतदसत्पुरुपस्येव प्रमाणभूतायाः श्रुतेव्यीजानुपपत्तेः । अर्थ-शेषोपपत्तेश्च । विमोक्षपदार्थ उक्तेऽप्यात्मज्ञानसाधन आत्मज्ञानशेषभू-तः सर्वेषणापरित्यागः संन्यासाद्ध्यो वक्तव्योऽर्थशेषो विद्यते । तस्मा-च्छ्लोकमात्रश्चश्रूपाकल्पनाऽनुज्वी । अगतिका हि गतिः पुनकक्तार्थकल्प-ना । सा चायुक्ता सन्त्यां गतौ ।।

भाष्यार्थ-पण हें सर्व म्हणणें असत् आहे. कारण एकाचा (मनांत एक ठेवून बाहेर एक बोल्णाऱ्या अप्रामाणिक ) पुरुषाप्रमाणे प्रमाण-भूत श्रुतीका असे न्याजोक्तीनें बोठणें अयुक्त आहे. ( कारण अपीरुषेय व स्यामुळेंच कोणत्याही दोषाची जिच्यामध्ये शंकाही घेणे शक्य नाही श्रशा श्रुतीनेंही जर न्याजोक्तीचा अंगीकार केळा तर तिच्या स्वामाविक प्रामाण्याचा भंग होतो.)शिवाय वक्तव्य अर्थ अद्यापि सांगावयाचा राहिछेछा भाहे, असेंही संभवतें विमोक्ष हा पदार्थ जरी सांगितछा तरी आत्म ज्ञानांचे साधन, आध्मज्ञामाचा शेषभूत-अंगरूप संन्यास या नांवाचा सँवैषणापरिसाग हा अर्थशेष सांगावयाचा आहे. यास्तव केवल श्लोकांना ऐक्ण्याची इच्छा असल्यामुळे राजाने सर्वस्वदान न करितां सहस्रदान-च केळें आहे, ही करपना सरळ नाहीं. ( ' अहो पण संन्यासही पूर्वी वारंवार सांगितछेळा आहे. यास्तव तो ऐकण्यासाठी सहस्रदान आहे, हैं म्हणणें अयोग्य आहे. ' म्हणून म्हणाल तर तें खरें आहे. पण शुमादिक हैं ज्ञानसाधन आहे असे पूर्वी सांगितलेलें नाहीं. यास्तव स्यासह पुनरि संन्यास सांगणे डाचित असल्यामुळे स्याच्या अपेक्षेने राजाने जें सहस्रदान केलें बाहे तें योग्यच बाहे. असे सांगतात-) पुनरुक्त अर्थाची कल्पना करणें ही अगतिका गति आहे. [ म्ह० जेव्हां दुसरी कांही गति नसेल तेव्हांच पुनरुक्त अर्थाची करपना करणे उचि-त असर्ते. ] अन्य गति असतांना पुनरुक्त अर्थाची करपना करणें अ-योग्य आहे.

नं च वस्तुतिमात्रमित्यवाचाम ॥ नन्वेवं सत्यत अर्ध्व विमोक्षाय-

वेति वक्तव्यम् । नैष दोषः । आत्मज्ञानवद्प्रयोजकः संन्यासः पक्षे प्रितपत्तिकर्मवदिति हि मन्यते '' संन्यासेन तनुं त्यजेत् '' इति स्मृतेः । साधनत्वपक्षेऽपि नात ऊर्ध्वं ।विमोक्षायैवेति प्रश्रमहिति । मोक्षसाधनभूतात्मज्ञानपरिपाकार्थत्वात् ॥ ७॥

भाष्यार्थ—(' अहो पण संन्यासादि विद्येच्या स्तुतीकरितां सांगि-तळा आहे. ही विद्या महाभागा आहे. म्हणून तिची इच्छा करणारा संन्यासासारखें दुष्कर कर्मही करतो. यामुळे अर्थशेषाची सिद्धि होते, ' असें म्हणाळ तर सांगतों—) संन्यासादिक हें केवळ स्तुतिमात्र आहे, असें म्हणतां येत नाहीं, हें आम्ही वर सांगितळें आहे. ( संन्यास ही विद्येची स्तुति नग्हे, कारण ' विदित्वा व्युत्थाय ' याप्रमाणें समानकर्तृकत्वाचा निर्देश केळा आहे. म्ह० वेंदन—ज्ञान व संन्यास यांचा कर्ता एकच सांगि-तळा आहे. असें गेल्या पांचव्या म्ह० तिसन्या अध्यायांत [पृ.१४८] सिद्ध झाळें आहे. शमादिक हीसुद्धां विद्यास्तुति नव्हे. कारण त्या शमादि-काविषयींही विधि पुढें सांगावयाचा आहे, असा याचा भावार्थ.)

मग असे जर आहे तर 'अत ऊर्ध्व विमोक्षायैव ब्रूहि-'या पुढें विमोक्षासाठींच—विमोक्षच सांग, असे म्हणावयास पाहिजे होतें. नाहीं, त्यांत काहीं दोष नाहीं. कारण आत्मज्ञानाप्रमाणें संन्यास अप्र-योजक आहे. [म्ह० आत्मज्ञान मोक्षाविषयीं जसे प्रयोजक—मोक्षाचें असाधारण साधन आहे तसा संन्यास नाहीं. पण तेवढ्यावरून तो करावयासच नको असे होत नाहीं.] कारण या पक्षी प्रतिपत्ति कर्मा-प्रमाणें त्याचें अनुष्ठान संभवतें असे राजा समजत आहे. 'संन्यासानें शरीराचा त्याग करावा, 'असे त्याविषयीं स्मृतिवचन आहे. ( अर्थात् संन्यासाला ज्ञानतुत्यत्व नाहीं. म्हणून 'अत ऊर्ध्व विमोक्षायैव ब्रूही'असें राजा विचारीत नाहीं. 'अहो पण विविदिषा संन्यासाचा अंगीकार करणाराला संन्यास प्रतिपत्ति कर्माप्रमाणें अनुष्ठेय आहे, असें म्हणतां

संन्यास प्रतिपत्तिकर्माप्रमाणें कर्तव्य आहे, याविषयों हें प्रमाण आहे.

येणार नाहीं, ' असे कोणी म्हणेल म्हणून सांगतात—)संन्यास हें मोक्षाचें ज्ञानद्वारा साधन आहे, या पक्षींही 'अत ऊर्ध्व विमोक्षायेव ब्रूहि-' यापुढें मोक्षासाठींच सांग, असा प्रश्न उपपन्न होत नाहीं. कारण संन्यास मोक्षसाधनभूत के आत्मज्ञान त्याच्या परिपाकासाठीं आहे. ( कारण संन्यास करणारालाच तें संन्यास करणाराचें प्रत्यक् परम पद जाणण्यास योग्य होतें,तोच त्याला जाणूं शकतो,असें म्हटलेकें आहे,असा भावार्थ.) ७.

तदेते श्लोका भवन्ति । अणुः पन्था विततः पुराणो मा स्पृष्टोऽनुवित्तो मयैव । तेन धीरा अपियन्ति ब्रह्मविदः स्वर्गं लोकमित ऊर्ध्वं विमुक्ताः ॥ ८॥

अर्थ—साविषयीं हे श्लोक आहेत. हा मोक्षताधनभूत ज्ञानमार्ग सूक्ष्म, विस्तीर्ण (अथवा माध्यंदिनीयांचा 'वितरः' हा पाठ घेतल्यास संसारतरणाचें साधन आहे, असा भावार्थ), तो पुराण फार जुना आहे. तो मळाच ळाधळा आहे. मजमध्यें त्याचा फळावसानापर्यंत परिपाक झाळा आहे. त्या मार्गानें दुसरेही बुद्धिमान् ब्रह्मवेचे जिवंत असतांनाच विमुक्त होत्साते शरीरपातानंतर स्वर्गळोकास--मोक्षास प्राप्त होतात. ८

आत्मकामस्य ब्रह्मविदो मोक्ष इत्येतिस्मिन्तर्थे मन्त्रब्राह्मणोक्ते विस्तरप्रतिपादका एते स्रोका भवन्ति । अणुः सूक्ष्मः पन्था दुर्विज्ञेयत्वाद्विततो विस्तीर्णो विस्पष्टतरणहेतुत्वाद्वा वितर इति पाठान्तरान्मोक्षसाधनो
ज्ञानमार्गः पुराणश्चिरंतनो नित्यश्रुतिप्रकाशितत्वान्न तार्किकवुद्धिप्रभवकुदृष्टिमार्गवद्वीक्षालिको मां स्पृष्टो मया लब्ध इत्यर्थः । यो हि येन
लभ्यते स तं स्पृश्तीव संबध्यते तेनायं ब्रह्मविद्यालक्षणो मोक्षमार्गो
मया लब्धत्वान्मां स्पृष्ट इत्युच्यते ॥

'राजाच्या अकुशळतेचा परिहार करून मंत्राचें व्याख्यान कामना करणाऱ्या आत्मकाम ब्रह्मवेत्त्याळा मोक्ष

मिळतो, या मंत्र-ब्राह्मणोक्त अर्थी त्याच अर्थाच्या विस्ताराचें प्रतिपादन कर -णारे हे श्लोक आहेत. 'अणुः पन्थाः-'हा ज्ञानमार्ग अणु- सूक्ष्म आहे.कारण तो दुर्विज्ञेय आहे. [दुर्विज्ञेय असल्यामुळें सूक्ष्म आहे.] 'विततः' तो विस्तीर्ण आहे. [त्या ज्ञानमार्गाचा विषय पूर्ण-पुरुष असल्यामुळें तोही विस्तीणे आहे, असा भावार्थ.] माध्यंदिन शाखीय 'वितरः' असा पाठ घेतात. अर्थात् 'विततः' या जागीं 'वितरः' असा दुसरा पाठ असल्या-मुळें-अगदीं स्पष्टपणें संसारतरणास हा मार्ग कारण होत असल्यामुळे 'वितर' आहे, असा अर्थ करावा. (हा मार्ग दीर्घ प्रयत्नानेंच साध्य भाहे.) मोक्षाचें साधन असा हा ज्ञानमार्ग 'पुराण:-' चिरंतन--फार जुना आहे. (आधुनिक वैदिक ज्ञानमार्ग चिरंतन कसा ? तें सांगतात--) हा नित्य श्रुतीनें प्रकाशित केलेला आहे, तार्किकांच्या बुद्धीपासून उद्ग-वलेल्या कुद्दष्टिरूप मार्गाप्रमाणें हा ज्ञानमार्ग अवीचीन नाहीं. 'मां स्पृष्ट:-' हा मार्ग मला स्पृष्ट झाला नला मिळाला असा भावार्थ. जो ज्याच्या-कडून मिळविळा जातो तो त्यास जणुं काय स्पर्श करीत असल्याप्रमान णेंच त्याच्याशीं संबद्ध होतो; त्यामुळें हा ब्रह्मविद्यालक्षण मोक्षमार्ग मज-कडून मिळविळा गेळा असल्यामुळें मळा स्पर्श केळेळा-मजशीं संबद्ध आहे, असे म्हटलें जातें.

न केवछं मया छब्धः । किंत्वनुवित्तो मयैव । अनुवेदनं नाम विद्यायाः परिपाकापेक्षया फलावसानतानिष्ठाप्राप्तिः । मुजेरिव तृष्यवसानता । पूर्वे तु ज्ञानप्राप्तिसंबन्धमात्रमेवेति विशेषः ॥

भाष्यार्थ—मीं केवल त्या मार्गीला संपादन केलें आहे, इतकेंच नव्हें तर 'अनुवित्तो मयैव-' भींच त्याचें अनुवेदनहीं केलें आहे. अनुवेदन म्हणजे विद्यच्या परिपाकाच्या अपेक्षेनें फलावसानतानिष्ठाप्राप्ति—फला-मध्यें पर्यवसान होणें या निष्ठेची प्राप्ति. म्ह० मोक्षस्थिति—स्वरूपाव-स्थान. भोजनाला जशी तृष्यवसानता आहे, म्हणजे भोजनाचें पर्यवसान सान जर्से तृप्तीत होतें त्याप्रमाणें ब्रह्मविद्येचें पर्यवसान मोक्षनिष्ठेत होतें.

'मां स्पृष्टः' या पूर्व वाक्यांत केवल ज्ञानप्राप्तिसंबंधच सांगितला आहे, अनुवेदन व लाभ-स्पर्श यांमध्यें हा विशेष आहे.

किमसावेव मन्त्रद्देगको ब्रह्मविद्याफ्छं प्राप्ता नान्यः प्राप्तवान्येनानुवित्तो मयैवेत्यवधारयति । नेष दोषः । अस्याः फलमात्मसाक्षिकमनुत्तममिति ब्रह्मविद्यायाः स्तुतिपरत्वात् । एवं हि कृतार्थात्माभिमानकरमात्मपत्ययसाक्षिकमात्मज्ञानं किमतः परमन्यत्स्यादिति ब्रह्मविद्यां
स्तौति । न तु पुनरन्यो ब्रह्मवित्तत्फलं न प्राप्तोतीति '' तद्यो यो देवानाम् '' इति सर्वार्थश्रुतेः ॥

भाष्यार्थ--('मयैव' यांतील 'एव-'काराच्या आश्रयानें शंका घेतात-) हाच एकटा मंत्रद्रष्टा ब्रह्मविचेच्या फळास प्राप्त झाला,व दुसरा कोणी प्राप्त झः टा नाहीं कीं काय ! कीं ज्यामुळें तो 'अनुवित्तो मयैव'असे अवधारण करीत आहे ? (कारण हाच एकटा ब्रह्मविद्याफळास प्राप्त झाला असे म्हटस्थास 'तद्यो यो देवानां०' (बृह. स.१पृ.३१४पहा) इत्यादि श्रुतींशीं बिरोध येतो. या शंकेचा सिद्धान्ती परिहार करितात-) हा कांहीं दोष नाहीं. ('रव-'शब्दाला येथें अन्ययोगब्यवन्लेदकत्व नाहीं तर त्याचें तारपर्य निराळेंच आहे.) या विद्येचे फळ आत्मसाक्षिक अनुत्तम आहे, या गोष्टीचा मीं अनुभव वेतला, अशी ब्रह्मविद्यची स्तुति करण्यासाठीं तो 'एव'कार भाहे. हें आत्मज्ञान याप्रमाणें मी कृतार्थ आहें, असा स्वतःविषयीं अभि-मान उत्पन्न करणोरं व स्वानुभवसिद्ध आहे. याहून आणखी दुसरें उन्क्रष्ट काय असणार ? कांहीं नाहीं. अशा प्रकारें ती अवधारणश्रुति ब्रह्मविद्येची स्तुति करते. दुसरा ब्रह्मवेत्ता त्या फलास प्राप्त होत नाहीं, असे त्या अवधारणश्रुतीला विवक्षित नाहीं. कारण तथो यो देवानां ॰ इ.सादि, सर्वाना ब्रह्मात्मरूप फल मिळतें असे सांगणारी श्रुति आहे. (ब्रज्ञविद्या सर्वार्था-सर्वसाधारण आहे, असा त्या श्रुतीचा भावार्थ.)

तदेवाऽऽह । तेन ब्रह्मविद्यामार्गेण धीराः प्रज्ञावन्तोऽन्येऽपि ब्रह्म-विद इत्यर्थः । अपियन्त्यपिगच्छन्ति ब्रह्मविद्याफलं मोक्षं स्वर्गं लोकम्। स्वर्गेलोकशब्दिस्नविष्टपवाच्यपि सन्निह प्रकरणान्मोक्षाभिधायकः । इतोऽस्माच्छरीरपातादूर्ध्वं जीवन्त एव विमुक्ताः सन्तः ॥ ८॥

भाष्यार्थ—(ब्रह्मविद्या सर्वांकरितां आहे, याविषयी 'तेन घीराः ०' इत्यादि याच कंडिकेचें शेवटलें वाक्य प्रमाण म्हणून घेतात व त्याचें व्याख्यान करितात—) तेंच ही श्रुति सांगते— 'तेन-' त्या ब्रह्मविद्यान मार्गानें 'घीराः ' प्रज्ञावान दुसरेही ब्रह्मवेत्ते, असा याचा भावार्थ. 'अपि-यन्त-' जातात. (कोठें ?) 'स्वर्ग लोकं-' ब्रह्मविद्येचे फल असा जो मोक्ष-स्वर्गलोक त्यास (प्राप्त होतात. 'अहो पण 'स्वर्ग' हा शब्द स्वर्लीक याअर्थी कृद आहे, मोक्ष याअर्थी कृद नाहीं,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) 'स्वर्गलोक' हा शब्द त्रिविष्टप—देवलोक याचा जरी वाचक असला तरी येथें प्रकरण या लिगावक्त मोक्षवाचक आहे. ज्या-प्रमाणें ज्योतिष्टोमप्रकरणांतील ज्योतिःशब्द ज्योतिष्टोमवाचक मानलेला आहे त्याप्रमाणें मोक्षप्रकरणांतील स्वर्गशब्द मोक्षवाचक आहे. कारण कृदीचा अंगीकार कृद्धन स्वर्ग या प्रसिद्ध अर्थीच जर तो शब्द घेतला तर ब्रह्मविद्येला हीनफलत्व प्राप्त होतें.) 'इतः ऊर्ध्व ' या शरीरपातानंतर 'विमुक्ताः-' जिवंतपणींच मुक्त होत्साते (शरीरपातानंतर—मरणोत्तर ब्रह्मवेते मोक्षास प्राप्त होतात, असा संबंध.) ८

## तिसम्ब्छुक्कमुत नीलमाहुः पिङ्गल५ हिरतं लोहितं च। एष पन्था ब्रह्मणा हानुवित्त-स्तेनैति ब्रह्मवित्पुण्यकृत्तेजसश्च॥ ९॥

अर्थ-सा मार्गाविषयीं मुमुस्तूंचा वाद आहे. कोणी साला शुक्र म्हणतात, कोणी निळा, पिंगट, हिरवा व लाल म्हणतात. हा ज्ञानमार्ग परमात्मस्वरूप ब्राह्मणांने साक्षात् अनुमविलेला आहे. पुण्य करणारा आत्मभूत ब्रह्मवेत्ता त्या मार्गाने जातो ९.

तिसन्मोक्षसाधनमार्गे विपतिपात्तिर्मुमुक्ष्णाम् । कथम् । तिसमञ्ज्ञ-कृं शुद्धं विमलमाहुः केचिन्मुमुक्षवो नीलमन्ये पिङ्गलमन्ये हरितं लो- हितं च यथाद्र्ञनम् । नाड्यस्त्वेताः सुषुम्नाद्याः श्रेष्माद्रिससंपूर्णाः शुक्रस्य नीलस्य पिङ्गलस्येत्याद्युक्तत्वात् ॥

भाष्यार्थ—('तिसम् 'इसादि पूर्वपक्ष उत्थापित करितात—) 'तिसम्-' सा मोक्षसाधनमार्गाविषयीं मुमुक्ष्ची विप्रतिपत्ति—मतिवरोध आहे तो कसा श्रिक्ठं-' कांहीं मुमुक्षु स्याला शुद्ध—निर्मल म्हणतात, दुसरे 'नील' म्हणतात, किसेक पिंगल—अमीच्या ज्वालेसारखा; हरित—हि-रवा व जासवंदीच्या फूलाप्रमाणें लाल भडक मानतात. सारांश प्रसेक मु-मुक्षु आपस्या उपासनेप्रमाणें ब्रह्मप्राधीच्या मार्गाची करपना करतो. ('अहो पण ब्रह्मप्राधिमार्गामध्यें शुक्कादिकांचा संभव कसा आहे श कारण ज्ञान रूपादियुक्त नसतें ' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) या श्रेष्मादि रसानें मरलेल्या सुषुम्नादि नाड्या आहेत. ('तथापि त्यांना शुक्कादिरूपत्व कर्से शे अशी आशंका घेऊन नाडीखंडांत सांगितलेल्याचें स्मरण करून देतात –) कारण 'शुक्कस्य, नीलस्य, पिंगलस्य ' इत्यादि सांगितलेलें आहे.

आदित्यं वा मोक्षमार्गमेवंविधं मन्यन्ते । '' एष शुक्क एष नीलः'' इत्यादिश्रुत्यन्तरात् । दर्शनमार्गस्य च शुक्कादिवर्णासंभवात् । सर्वथाऽ• पि तु प्रकृताद्रह्मविद्यामार्गादन्य एते शुक्कादयः ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण, ग्रुक्कादिशब्दानें नाड्यांचाच स्वीकार करण्यास कांहीं प्रमाण नाहीं,' अशी आशंका घेऊन दुसरा पक्ष सांग-तात—) अथवा ते मुमुक्षु आदिस्य या मोक्षमार्गास अशा प्रकारंचा मान-तात. कारण 'हा शुक्क, हा नीळ आहे, ' इत्यादि अर्थाची दुसरी श्रुति आहे. ('अहो पण या प्रकृत ज्ञानमार्गात दुसऱ्या मार्गाची करपना कां कारितां?' उत्तर—) दर्शनमार्गाचे—ज्ञानमार्गाचे शुक्कादि वर्ण संभवत नाहींत. ('तर मग येथें कोणता पक्ष विवक्षित आहे? नाडीपक्ष कीं आदित्यपक्ष?' उत्तर—) कांहीं जरी मानलें तरी हे शुक्कादिक मार्ग प्रकृत ब्रह्मविद्यामा-र्गाहुन अन्य आहेत.

<sup>🤋</sup> गुक्र, नील इत्यादि नाना वर्णाचा मानतात, असा भावार्थ.

ननु ग्रुक्वः ग्रुद्धोऽद्वैतमार्गः। न । नील्यपितादिशब्दैर्वर्णवाचकैः सहानुद्रवणात् । याञ्लुक्वादीन्योगिनो मोक्षपथानाहुर्न ते मोक्षमार्गाः
संसारविषया एव हि ते । चक्षुष्टो वा मूर्त्रो वाऽन्येभ्यो वा शरीरदेशेभ्य इति शरिरदेशान्तिःसरणसंबन्धात् । ब्रह्मादिलोकप्रापका हि ते ।
तस्माद्यमेव मोक्षमार्गो य आत्मकामत्वेनाऽऽप्तकामतया सर्वकामक्षये
गमनानुपपत्तौ प्रदीपनिर्वाणवच्चक्षुरादीनां कार्यकरणानामत्रैव समवनय
इत्येष ज्ञानमार्गः पन्था ब्रह्मणा परमात्मस्वरूपेणैव ब्राह्मणेन त्यक्तसर्वैषणेनानुवित्तः । तेन ब्रह्मविद्यामार्गेण ब्रह्मविद्यन्योऽप्येति ।।

भाष्यार्थ-- 'अहो पण शुक्त म्हणजे शुद्ध अद्वैत मार्गच होय. ( तो ज्ञानमार्गाहून अन्य मार्ग नव्हे,') म्हणून म्हणाळ तर तें बरोबर नाहीं कारण ' शुक्क ' हा शब्द नीळ-पीतादि वर्णवाचक शब्दांबरोबर येथें उचारलेला आहे. आता योगी ज्या शुक्रादि मोक्षमार्गीचें कथन करितात ते वास्ताविक मोक्षमार्ग नव्हेत, तर ते संसारविषय मार्गच होत. कारण ' चक्ष्यासून, किंवा मूर्चेतून, किंवा दुसऱ्या एकाद्या शरीरदेशा-पासून तो निघतों' (अ. ४ पृ. २४९ पहा.) अशा वाक्यानें शरीरदे-शापासून त्याच्या निचण्याचा संबंध दाखिवळा आहे. ( केवळ शरीरप्र-देशांतून निवर्णे, एवढ्या संबंधानेंच निरानिराळ्या मार्गभूत नाड्यांना संसारविषयत्व आहे, असें नाहीं, तर ब्रह्मलोकादिसंबंधामुळेंही स्यांना संसारविषयत्व आहे, असे सांगतात-) ते मार्ग ब्रह्मादिलोकांची प्राप्ति करून देणारे आहेत. ( आदित्यही देवयान-उत्तरायण- मार्गामध्ये अन्त र्भूत होणारा असल्यामुळें ब्रह्मछोक देणारा व त्यामुळें संसारहेतुच आहे, असे मानणारे आचार्य मोक्षमार्गाचा उपसंहार करितात--) तस्मात् हाच मोक्षमार्ग आहे कीं जो आत्मकाम झाल्यामुळें आतकामत्व सिद्ध होऊन त्याच्या योगानें सर्व कामांचा ज्ञानानें क्षय होतो, त्यानंतर गतीची अनु-पपात्त होते. दिव्यांतील तेल संपतांच प्रदीपाचें ज्वलन-तेवणें--अशक्य होऊन तो जसा सामान्य तेजांत निर्वाण पावती त्याप्रमाणें गमनाचाच

असंगव झाळा असतां चक्षुरादि शरीरेंद्रियांचे येथेच--प्रत्यगात्यामध्येच--अवसान होते. 'एव पन्था:-' असा हा ज्ञानमार्ग आहे. ' ब्रह्मणां-' परमात्मस्वरूप अशाच सर्व एवणांचा त्याग केळेल्या ब्राह्मणांने हा मार्ग साक्षात् अनुभविळेळा आहे ( याप्रमाणें मुमुक्कंच्या मतविरोधाचें निराक-रण करून,मोक्षमार्गाचें निर्धारण करून ' त्या मार्गानें धीर जातात ' या वाक्यांत सांगितळेल्या अर्थाचें निगमन करितात--) त्या ब्रह्मविद्यामार्गानें दुसराही-या मंत्राचा द्रष्टा जो मुनि त्याहून निराळा ब्रह्मवेत्ताही जातो.

कीहशो ब्रह्मवित्तेनैतीत्युच्यते । पूर्वं पुण्यकृद्भूत्वा पुनस्यक्तपुत्राद्ये-षणः परमात्मतेजस्यात्मानं संयोज्य तिसन्त्रिभिनिर्वृतस्तैजसश्चाऽऽत्म-भूत इहैवेत्यर्थः । ईदशो ब्रह्मवित्तेन मार्गेणैति । न पुनः पुण्यादि-समुचयकारिणो ग्रहणं विरोधादित्यवोचाम ॥

भाष्यार्थ — कशा प्रकारचा ब्रह्मवेत्ता त्या मार्गानें जातो तें सांगितछें जातें. 'पुण्यकृत्-' पूर्वी पुण्य करणारा असा होऊन पुनः पुत्रादि-एष-णांचा ज्यानें त्याग केळा आहे तो पुण्यकृत्. 'तेनसश्च-' परमास-तेजामध्ये आत्म्याळा संयुक्त करून त्यांत सर्वतः तद्भूप झाळेळा-जीवदव-स्थेतच आत्मभूत झाळेळा, असा भावार्थ. अशा प्रकारचा ब्रह्मवेत्ता त्या मार्गानें जातो. (ब्रह्मवित्-ला 'पुण्यकृत्'असे विशेषण दिलेळें असल्यामुळें 'झान व पुण्य कर्म यांचे सह अनुष्ठान करणाराला ब्रह्मपाप्ति होते,' असे येथें विविद्यत आहे, असे कित्येक म्हणतात. पण तें बरोबर नाहीं, असे सांगतात—) येथें 'पुण्यकृत् ' या शब्दानें पुण्यादि समुचय करणाराचें प्रहण करितां येत नाहीं. कारण ज्ञान व कर्म यांचा विरोध आहे, असे आम्हीं सांगितळें आहे.

" अयुण्यपुण्योपरमे यं पुनर्भवानिर्भयाः । शान्ताः संन्यासिनो यान्ति तस्म मोक्षात्मने नमः " ॥ इति च स्मृतेः । " त्यज धर्ममधर्म

<sup>🤋</sup> ही इत्थंमावलक्षणा तृतीया आहे, असे समजून येथे अर्थ केला आहे.

च " इत्यादि पुण्यापुण्यत्यागोपदेशात् । " निराशिषमनारम्भं निर्नम-स्कारमस्तुतिम ॥ अक्षीणं क्षीणकर्माणं तं देवा ब्राह्मणं विदुः" ॥ " नैतादृशं ब्राह्मणस्यास्ति वित्तं यथैकता समता सत्यता च । शीछं स्थितिद्ण्डानिधानमार्जवं ततस्ततश्चोपरमः क्रियाभ्यः " ॥ इत्यादि स्मृतिभ्यश्च ॥

भाष्यार्थ — ( ' शिवाय येथें जो समुचय ध्यावयाचा तो कोणता ? क्रमसमुचय की समसमुचय १-१ यांतील पहिला क्रमसमुचय स्वीकारून दुसऱ्या समुचयास दूषित करितात-, ' पुण्य व अपुण्य यांचा उपरम झाला असतां पुनर्जन्माविषयीं निर्भय झालेले शांत संन्यासी ज्याला प्राप्त होतात त्या मोक्षात्म्याल। नमस्कार असी, अशी स्मृति आहे. ( ' अही पण ज्ञानाचा कर्माशी जरी समुचय होत नसला तरी विवेकाचा ज्ञानाशी समुचय होतो,' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) ' त्यज धर्ममधर्मे च-' धर्म व अधर्म यांचा त्याग कर, इत्यादि वाक्यांत पुण्य व अपुण्य यां-च्या त्यागाचा उपदेश केळा आहे. ( स्तुत्यादिकांशींही ज्ञानाचा समुचय होत नाहीं, याविषयीं प्रमाण-) सर्व आशाशून्य, काम्य कर्मीचे अनु-ष्ठान न करणारा, नमस्कार न कर्णारा (व नमस्कार न करून घेणारा), स्तुति न करणारा (व न करून घेणारा), निषिद्धाचरण न करणारा **नि**त्यादिकर्मांचा स्याग करणारा, असा जो ब्रह्मवेत्ता त्याळा देव ब्रा**ह्मण** समजतात. ( ज्ञान व कर्म यांच्या असमुचयाविषयीं आणखीं एक वाक्य-) जशी एकता निरपेक्षता, समता-सर्वोदासीनता-मित्र,उदासीन व शत्रु अशी बुद्धि न ठेवतां सर्वत्र स्वतःप्रमाणें दृष्टि ठेवणें, सत्यता, शील, स्थिति, अहिंसापरस्व, सरळपणा व निरिनराळ्या कियांपासून उ-परम पावणें, यांसारखें ब्राह्मणाचें कुसरें वित्त नाहीं.' इत्यादि स्मृतींवरून येथील 'पुण्यकृत्-'शन्दानें पुण्यादि समुचयकारी पुरुषाचें प्रहण करूं नये.

उपदेश्यित चेहापि त्वेष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न वर्धते कर्मणा नो कनीयानिति कर्मप्रयोजनाभावे हेतुमुक्त्वा तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त इलादिना सर्विक्रियोपरमम् । तस्माद्यथाव्याख्यातमेव पुण्यक्ठत्त्वम् ॥

भाष्यार्थ—(' अहो पण स्मृतिवचनांवरून समुचय जरी सिद्ध होत नसला तरी प्रस्तुत मंत्रामध्यें तो भासतो,' अशी आशंका वेजन सांगतात—, येथेही पण पुढें 'हा ब्राह्मणाचा निस्य महिमा आहे, तो कमीनें वाढत नाहीं व न्यून होत नाहीं,' असा कमींचें काहीं प्रयोजन नाहीं, याविषयीं हेतु सांगून ' तस्मादेवंबित् शान्तो दान्तः-' इत्यादि वा-क्यानें सब कियांचा उपरम श्रुति सांगल. (पुढील वाक्यांचें वगैरे पर्या-लोचन केल्यानें सिद्ध झालेल्या अर्थाचा उपसंहार करितात—) तस्मात् आम्हीं जसें वर व्याख्यान केलें आहे, तशा प्रकारचेंच पुण्यक्रत्त्व येथें विवक्षित आहे.

अथवा यो ब्रह्मवित्तेनैति स पुण्यक्वतैजसश्चेति ब्रह्मवित्स्तुतिरेषा । पुण्यक्वति तैजसे च योगिनि महाभाग्यं प्रसिद्धं लोके ताभ्यामतो ब्रह्म-वित्स्तूयते प्रख्यातमहाभाग्यत्वाङ्घोके ॥ ९ ॥

भाष्यार्थ — (' अहो पण पूर्वी पुण्यकृत् होऊन नंतर ज्याने पुत्रा-दि एवणांचा त्याग केला आहे, असा ब्रह्मवित् त्या ज्ञानमार्गानें जातो, असा क्रम योग्य नाहीं. कारण तो श्रुत—श्रुतींनें सांगितलेला—नाहीं, अशी आशंका वेऊन सांगतात—) अथवा जो ब्रह्मवेत्ता त्या ज्ञानमार्गानें जातो तो पुण्यकृत् व तेजस आहे, अशीं ही ब्रह्मवेत्त्याची स्तुति आहे. ( त्या स्तुतीचेंच उपपादन करितात —) पुण्यकृत् व तेजस अशा योग्यामध्यें असलेलें महामाग्य लोकांत प्रसिद्ध आहे. ( इंद्रियांना तेजें असे म्हण्यात, त्यांचा उपसंहार करून स्थित असलेला जो योगी तो तेजस, आणि हृदयांतील सूक्ष्म आकाशादिकांची उपासना करणारा योगी होय. त्यांच्या ठिकाणीं अणिमादि ऐश्वर्य असल्यामुळे त्यांचे महानुमावत्व प्रसिद्ध आहे. ) म्हणून ब्रह्मवित् व तेजस यांच्या योगानें ब्रह्मवेत्त्याची स्तुति केली जाते. कारण लोकांत त्या दोवांचें महाभाग्य प्रस्थात असतें ९.

#### अन्धं तमः प्रविशन्ति येऽविद्यामुपासते । ततो भूय इव ते तमो य उ विद्याया रताः॥ १०॥

अर्थ-जे अविद्येचं-कर्माचं उपासन करितात तें अज्ञानाख्य तमाला प्राप्त होतात. जे कर्मकांडरूप वेदलक्षण विद्येमध्यें रत असतात ते त्याहून पुष्कळशाच तमांत प्रवेश करितात १०.

अन्धमद्रश्नेनात्मकं तमः संसारिनयामकं प्रविशन्ति प्रतिपद्यन्ते । के । येऽविद्यां विद्यातोऽन्यां साध्यसाधनलक्षणामुपासते कर्मानुवर्तन्त इत्यर्थः । ततस्तस्माद्गि भूय इव बहुतरामिव तमः प्रविशन्ति । के । य उ विद्यायामिवद्यावस्तुप्रतिपादिकायां कर्मार्थायां त्रय्यामेव विद्यायां रताः अभिरताः । विधिप्रतिषेधपर एव वेदो नान्योऽस्तीत्युपिनषद्र्थां-नेपक्षिण इत्यर्थः ॥ १० ॥

भाष्यार्थ — (प्रस्तुत ज्ञानमार्गाची स्तुति करण्यासाठीं दुसन्या मागाँची निन्दा करितात —) 'अन्धं-' अदर्शनात्मक संसारिनयामक 'तमः'
तमामध्यें 'प्रविशन्ति-' प्रवेश करितात. [संसाराचें नियमन करणान्या अज्ञानरूप तमाला प्राप्त होतात.] कोण ? 'येऽविद्यामुपासते-'
जे विद्येहून भिन्न अशा साध्य-साधनलक्षण अविद्येची उपासना करितात, कर्माचें अनुवर्तन करितात, असा भावार्थ. 'ततः-' त्याहूनहीं
' भूय इत्र-' पुष्कळसें 'तमः-' तम—अधिक तमांत प्रवेश करितात;
कोण ? ' ये उ विद्यायां रताः-' जे विद्येमध्यें अविद्यावस्तृचें प्रतिपादन करणान्या, कर्म हें जिचें प्रयोजन आहे अशा, त्रयीलक्षण -वेदत्रयरूप विद्येमध्येंच रत—अभिरत असतात. (त्रयीमध्यें सर्वतः रत असणान्या पुरुषांचें अधःपतन कर्से होतें ? अशी आशंका घेऊन सांगतात—) वेद विधि-निषेधपरच आहे; तिदितर असलेला वेदमाग हा वेदच
नब्हे, असे समजून उपनिषदांच्या अर्थाची अपेक्षा न करणारे, असा
भाषार्थ. १०.

अनन्दा नाम ते लोका अन्धेन तमसाऽऽ-वृताः । तायस्ते प्रेत्याभिगच्छन्त्यविद्वायसोऽ-बुधो जनाः ॥ ११ ॥

अर्थ — असुख या नांवाचे ते लोक अन्धतमानें ज्यास आहेत. त्या लोकांस ते अविद्वान्, अनात्मज्ञ लोक मरून प्राप्त होतात. ११.

यदि तेऽदर्शनलक्षणं तमः प्रविशन्ति को दोष इत्युच्यते । अनन्दा अनानन्दा असुखा नाम ते लोकास्तेनान्धेनादर्शनलक्षणेन तमसाऽऽ- वृता व्याप्तास्ते तस्याज्ञानतमसो गोचरास्तास्ते प्रेत्य मृत्वाऽभिगच्छ-न्त्यभियान्ति । के । येऽविद्वांसः । किं सामान्येनाविद्वत्तामात्रेण । नेत्युच्यते । अबुधः । बुधेरवगमनार्थस्य धातोः किष्प्रत्ययान्तस्य रूपम् । आत्मावगमवार्जिता इत्यर्थः । जनाः प्रकृता एव जननधर्मि । णो वेत्येतत् ॥ ११ ॥

भाष्यार्थ—( दुसरा मंत्र आकांक्षाद्वारा उत्थापित करून त्याचें व्याद्यान करितात—) जर ते अदर्शनछक्षण तमांत प्रवेश करीत असळे तर त्यांत दोष काय आहे ? म्हणून कोणी विचारीछ यास्तव श्रुतीकडून सांगितळें जातें—' अनन्दाः नाम ते छोकाः-' आनन्दरहित, सुखरहित— असुख नांवाचे ते छोक, ' अन्धेन तमसाऽऽतृताः 'त्या अदर्शनळक्षण तमानें आहत व्यास; ते त्या अज्ञानतमाचे गोचर—विषय होत. 'तान् ते प्रत्य अभिगच्छन्ति—' त्या अनन्द छोकांस ते मरून प्राप्त होतात—जातात. कोण ? ' अविद्वांस:-' जे अविद्वान् ते. सामान्य अविद्वत्तेनंच ते त्या छोकांस जातात काय ? 'नाहीं ' असे याचें उत्तर सांगितळें जातें. ' अबुधः ' अवगमन--ज्ञान हा ज्याचा अर्थ आहे,अशा बुध् या धात्चें हें किए-प्रत्ययान्त रूप थाहे. ('बुध्' या धात्चें किएप्रत्ययान्त रूप ' बुध्' असें च होतं. त्याछा मार्गे निषेधार्थी ' अ ' छावृन अबुध् असें केळें; व ' अबुधः ' हें प्रथमा विभक्तीचें बहुवचन आहे.) आत्मज्ञानशृत्य असा त्याचा अर्थ आहे. ' जनाः-' वर्राछ प्रकृत छोकच, किंवा जनन-

धर्मी--जन्म घेणे हा ज्यांचा धर्म आहे ते ' जनाः ' ( अविद्वान् अनात्मज्ञ जन मरून त्या अन्धतमाने व्यापछेल्या अनन्द छोकांस जातात. ) ११

#### आत्मानं चेद्विजानीयादयमस्मीति पूरुषः ।

#### किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनुसंज्वरेत् ॥ १२॥

अर्थ — जर कोणी संसारधर्मरहित आत्म्याला हा पुरुष मी आहें, असे जाणील तर तो आत्मातिरिक्त अशा कशाची इच्छा करणारा असा होत्साता व आत्मन्यतिरिक्त अशा कोणाच्या प्रयोजनासाठीं शरीर-तापाच्या मागोमाग स्वतः संतप्त होईल ? [कशाच्याही इच्छेनें व कोणा-साठींही तो संतप्त होणार नाहीं.] १२.

आत्मानं स्वं परं सर्वप्राणिमनीषितज्ञं हृत्स्थमशनायादिधर्मातीतं चेद्यदि विजानीयात्सहस्रेषु कश्चित्। चेदित्यात्मविद्याया दुर्छभत्वं दर्श-यति । कथमयं पर आत्मा सर्वप्राणिप्रत्ययसाक्षी यो नेति नेतीत्या-द्युक्तो यस्मानान्योऽस्ति द्रष्टा श्रोता मन्ता विज्ञाता समः सर्वभूतस्थो नित्यग्रुद्धबुद्धमुक्तस्वभावोऽस्मि भवामीति पूरुषः पुरुषः । स किमि-च्छंस्तत्स्वरूपव्यतिरिक्तमन्यद्वस्तु फलभूतं ।किमिच्छन्कस्य वाऽन्यस्याऽऽ-रमनो व्यतिरिक्तस्य कामाय प्रयोजनाय ।।

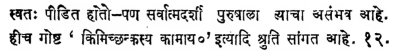
भाष्यार्थ—(उक्त आत्मज्ञानाच्या स्तु सर्थ आत्मज्ञानानिष्ठ पुरुषाला शरीरक्केश होत नाहींत, असे सांगतात । 'आत्मानं ' आत्म्याला - स्वला - पर आत्माला (विज्ञानात्म्याहून वैलक्षण्य दाखविण्यासाठी विशेषण्य देतात - ) सर्व प्राण्यांच्या बुद्धिवृत्तीला जाणणाच्या, हृदयस्थ, अश-नायादि सर्व धर्मरहित आत्म्याला 'चेत्' जर 'विजानीयात्' सहस्राविध लोकांत कोणी जाणील, श्रुतींतील 'चेत्' हा निपात आत्मिविधेचें दुर्लभत्व दाखवितो. (आतां प्रश्नपूर्वक ज्ञानाचा प्रकार सांगतात - ) तो कसा जाणील ! 'अयं - 'हा पर आत्मा सर्व प्राण्यांच्या प्रत्ययांचा साक्षी, ज्याचा 'नेति नेति' असा वर निर्देश केला आहे, ज्याच्याहून



निराळा द्रष्टा, श्रोता, मन्ता, विज्ञाता नाहीं, तो सम, सर्वभूतस्थ, नित्य-शुद्ध बुद्ध-मुक्तस्वभाव 'पूरुष:-' पुरुष 'अस्मि-' मी आहें, असें जाणीळ तर तो ' किं इच्छन्-' त्या स्वरूपाहून व्यतिरिक्त अशी दुसरी फळभूत कोणती वस्तु इच्छिणारा असा होत्साता अथवा ' कस्य कामाय-' आस-व्यतिरिक्त अशा दुसऱ्या कोणाच्या प्रयोजनासाठीं [ शरीरतापाच्या मा-गोमाग स्वतः संतप्त होईछ ? असा संबंध-]

न हि तस्याऽऽत्मन एष्ट्रव्यं फल्लम् । न चाप्यात्मनोऽन्योऽस्ति यस्य कामायेच्छिति सर्वस्याऽऽत्मभूतत्वात् । अतः किमिच्छन्कस्य कामाय शरीरमनुसंज्यरेद्धंशेत् । शरीरोपाधिकृतदुःखमनु दुःखी स्यात् । शरी-रतापमनुतप्येत । अनात्मदर्शिनो हि तद्यितिरिक्तवस्त्वन्तरेप्सोः । ममेदं स्यात्पुलस्येदं भार्याया इदामित्येवमीहमानः पुनः पुनर्जननमरणप्रव-न्धारूढः शरीररोगमनु रूज्यते । सर्वात्प्रदर्शिनस्तु तद्संभव इत्येत् तदाह ॥ १२ ॥

माध्यार्थ—('किमिच्छन्-' हा आक्षेप आहे प्रश्न नन्हे, या गोष्टीचें समर्थन किरतात--) त्या आत्म्याला एष्टन्य--इच्छा करण्यास योग्य असें फळ नाहीं. त्याचप्रमाणें आत्म्यालून अन्य असा कोणी नाहीं, कीं ज्याच्या प्रयोजनासाठीं हा इच्छा करील, कारण याला सर्व आत्मभूत झालेलें असतें. यास्तव कशाची इच्छा करणारा, असा होत्साता व कोणाच्या प्रयोजनासाठीं तो 'शरीरमनुसंज्वरेत्-' शरीराच्या मागोमाग संतप्त होईल शशीर या उपाधीमुळें होणाऱ्या दुःखाच्या मागोमाग स्वतः दुःखी होईल शशीरतापाच्या मागोमाग स्वतः संतप्त होईल शशीरतापाच्या मागोमाग स्वतः संतप्त होईल शजी शरीरादि अनात्म्याला आत्मा समजणारा असतो त्या आत्मन्यतिरिक्त दुसऱ्या वस्तूची इच्छा करणाऱ्या अनात्मदर्शी पुरुषाला (ताप संभवतो आणि तो ) मला हें मिळावें, माझ्या पुत्राला अमुक असावें, भार्येला अमक्या वस्तूची प्राप्ति वहावी, अशी इच्छा करणारा अनात्मदर्शी पुनः पुनः जन्म मरणप्रवंधावर आरूढ होत्साता शरीराच्या रोगाच्या मागोमाग



यस्यानुवित्तः प्रतिबुद्ध आत्माऽस्मिन्संदेह्ये गहने प्रविष्टः । स विश्वकृत्स हि सर्वस्य कर्ता तस्य लोकः स उ लोक एव॥ १३॥

अर्थ—या अनेक अनर्थांनीं भरलेल्या व अनेक विवेकविज्ञानप्रति - बंधांनीं विषम अशा शरीरांत प्रविष्ट झालेला आत्मा ज्या ब्राह्मणाला प्राप्त झालेला व साक्षात्कार झालेला आहे तो विश्वकृत् –विश्वाला कर-णारा आहे, तोच सर्वाचा कर्ता आहे. सर्व लोक त्याचा आहे व तो सर्व लोकच आहे १३.

किंच यस्य ब्राह्मणस्यानुवित्तोऽनुलब्धः प्रतिबुद्धः साक्षात्कृतः कथ-महमस्मि परं ब्रह्मेत्येवं प्रत्यगात्मत्वेनावगत आत्माऽस्मिन्संदे हो संदे हेऽ-नेकानर्थसंकटोपचये गहने विषमेऽनेकशतसहस्रविवेकविज्ञानप्रतिपक्षे विषमे प्रविष्टः स यस्य ब्राह्मणस्यानुवित्तः प्रतिबोधेनेत्यर्थः। स विश्व-कृद्धिश्वस्य कर्ता। कथं विश्वकृत्त्वं तस्य किं विश्वकृदिति नामेत्या-शङ्क्रयाऽऽह । स हि यस्मात्सर्वस्य कर्ता न नाममात्रं न केवलं विश्व-कृत्परप्रयुक्तः सन् । किं तर्हि तस्य लोकः सर्वः । किमन्यो लोकोऽन्यो-ऽसावित्युच्यते। स च लोक एव । लोकशब्देनाऽऽत्मोच्यते तस्य सर्व आत्मा स च सर्वस्याऽऽत्मेन्यर्थः॥

भाष्यार्थ—( आत्मविद्यारिसकाला शरीरक्षेश होत नाहींत इतर्केच नन्हें तर तो कतक्रसही होतो, असें सांगतात --) शिवाय 'यस्य-' ज्या ब्राह्मणाचा 'अनुवित्तः-' अनुलन्ध, 'प्रतिबुद्धः-' साक्षात् जाणलेला, तो कसा ? 'मी परं ब्रह्म आहें ' अशा प्रकारें प्रस्मात्मत्वानें जाणलेला 'आत्मा ' 'अस्मिन्संदेह्ये-' या संदेहांत -- ( पृथिन्यादि भूतांच्या योगानें वृद्धि पावलेल्या शरीरांत -- त्याचें संदेहत्वच साधतात -) अनेक अनर्थ • संकटोपचर्यात, गहन प्रदेशांत, विषमस्थानीं-ज्याला अनेक शतसहस्र विवेकिविज्ञानप्रतिबंध आहेत अशा विषमस्थानीं-प्रविष्ट झालेला तो आत्मा ज्या ब्राह्मणाला प्रतिबोधानें-साक्षात्कारानें असा भावार्थ, प्राप्त शालेला आहे. 'स विश्वकृत्' तो विश्वकर्ता आहे. 'त्याला विश्वकृत्व कसें ? विश्वकृत् हें त्याचें नांव आहे कीं कथ्य ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात-'स हि सर्वस्य कर्ता-' ज्याअर्थी तो सर्वाचा कर्ता आहे त्याअर्थी, 'विश्वकृत्' हें नुस्तें नांव नव्हे. तो केवल दुसन्याक-इन विद्येनें प्रेरित होत्साता विश्वकर्ता होत नाहीं; तर काय ? 'तस्य छोकः-' सर्व त्याचा लोक आहे. हा निराळा व लोक निराळा आहे, असें कीं काय ? सांगतों—'स उ लोक एव-'तो लोकच आहे. येथीलं लोकशब्दानें आत्मा सांगितला जातो. त्याचा सर्व आत्मा आहे व तो सर्वाचा आःमा आहे, असा मावार्थ.

य एष ब्राह्मणेन प्रत्यगात्मा प्रतिबुद्धतयाऽनुवित्त आत्माऽनर्थसंकटे गहने प्रविष्टः स न संसारी किंतु पर एव । यस्माद्धिश्वस्य कर्ता सर्वस्याऽऽत्मा तस्य च सर्व आत्मा। एक एवाद्वितीयः पर एवास्मी- त्यनुसंघातव्य इति श्लोकार्थः॥ १३॥

भाष्यार्थ—('यस्यानुवित्तः o'इत्यादि या मंत्राचा तात्पर्यार्थ सांगतात--) जो हा प्रयमात्मा ब्राह्मणांने साक्षात्कारत्वाने प्राप्त करून घेतलेला भात्मा अनर्थसम्हात—गहन विषम स्थानी प्रविष्ठ झाला आहे तो संसारी नन्हे तर परच आहे. कारण तो विश्वाचा कर्ता, सर्वाचा आत्मा आहे व सर्व त्याचा आत्मा आहे. जो एकच, अद्वितीय आणि परच—सर्व प्रकार्या भेदाने रहित असल्यामुळे पूर्णत्वाने असणारा—आत्मा तोच मी आहे, असे आत्मानुसंघान करावें, असा या श्लोकाचा अर्थ आहे. १३

इहैव सन्तोऽथ विद्यस्तद्दयं न चेदवेदिर्महती विनिष्टः। ये तद्धिदुरमृतास्ते भवन्स्यथेतरे दुःखमेवापियान्ति ॥ १४॥ अर्थ--या शरीरांतच असतांना आम्ही ब्रह्मतत्त्वाला जाणतों; आणि त्यामुळें कृतार्थ होतों. पण या शरीरांत असतांना जर त्याला न जाणलें तर मी अज्ञ होईन; आणि त्या अज्ञानानें फारच मोठा विनाश होईल. जे त्या ब्रह्माला जाणतात ते अमृत होतात. पण इतर अब्रह्मज्ञ दुःखा सच प्राप्त होतात. १४.

किंचेहैवानेकानर्थसंकुछे सन्तो भवन्तोऽज्ञानदीर्घानद्रामोहिताः सन्तः कथंचिदिव ब्रह्मतत्त्वमात्मत्वेनाथ विद्यो विजानीमः । तदेतद्रह्म प्रकृतमहो वयं कृतार्था इत्यभिपायः । यदेतद्रह्म विजानीमस्तन्न
चेद्विदितवन्तो वयं वेदनं वेदो वेदोऽस्यास्तीति वेदी वेद्यव वेदिने
वेदिरवेदिः । ततोऽहमवेदिः स्याम् । यद्यवेदिः स्यां को दोषः स्यानमहत्यनन्तपरिमाणा जन्ममरणादिळक्षणा विनष्टिर्विनशनम् । अहो
वयमस्मान्महतो विनशनानिर्मुक्ता यदद्वयं ब्रह्म विदितवन्त इत्यर्थः ।।

माध्यार्थ — (ब्रह्मवेत्ता विद्येनें क्रतकृत्य होतो याविषयीं केवल श्रुतीचाच आधार नाहीं, तर स्वानुभवही तसाच आहे, असें सांगतात—)
शिवाय 'इहैव ' अनेक अनर्थांनीं ज्याप्त अशा यांतच 'सन्तः ' असणारे—अज्ञानरूपी दीर्घ निद्रेनें मोहित होत्साते 'अथ-' कसें तरी भाष्टी
'विद्यः-'ब्रह्मतत्त्व आत्मत्वानें जाणतों; तें हें प्रकृत ब्रह्म आष्टी जाणतों.
अहाहा ! खरोखर आष्टी कृतार्थ आहों, असा अभिप्राय. (ब्रह्मज्ञानानें
पुरुष कृतार्थ होतो, हें श्रुति व अनुभव यांच्या योगानें सांगून त्या
ज्ञानाच्या अभावीं दोष सांगतात—)हें जें ब्रह्म आष्टी जाणतों तें जर आष्टी
न जाणलें (तर फार मोठा विनाश होईल, असा संबंध. 'अवेदिः' या
श्रुतिस्थ पदाचा विप्रह करितात—) 'वेदनं वेदः' जाणणें म्हणजे वेदः
तो वेद--जाणणें ज्याला आहे तो वेदी जो वेदी तोच 'वेदिः' जो वेदि नव्हे
तो 'अवेदिः' [आष्टी जर ब्रह्माला जाणलें नाहीं] तर मी अवेदि
होईन; आणि जर अवेदि झालों, तर कोणता दोष होईल १ 'महती
विनष्टिः-' जिच्या परिमाणाचा अंत नाहीं, अशी मोठी विनष्टि--विन-

शन विनाश होईछ. याप्रमाणें विद्यच्या अभावीं दोष सांगून विद्वदतुं-भवसिद्ध अर्थाचें निगमन करितात ) अहाहा ! खरोखा, आम्ही अद्भय ब्रह्माला जाणलें व त्यामुळें या मोत्या विनशन।पासून सर्वथा मुक्त झालें।, असा भावार्थ

यथा च वयं ब्रह्म विदिःवाऽस्माद्विनश्चनाद्विप्रमुक्ता एवं ये तद्विदुः स्मृतास्ते भवन्ति ये पुनर्नेवं ब्रह्म विदुस्त इतरे ब्रह्मविद्भ्योऽन्येऽब्रह्म- विद इत्यर्थः । दुःखमेव जन्ममरणादिलक्षणमेवापियन्ति प्रतिपद्यन्ते न कदाचिद्प्यविदुषां ततो विनिवृत्तिरित्यर्थः । दुःखमेव हि त आत्म- त्वेनोपगच्छन्ति ॥ १४ ॥

भाष्यार्थ—('इहैव ' या पूर्वार्धानें सांगितळेख्या अर्थाचाच उत्त-रार्धानें विस्तार करितात—) ज्याप्रमाणें आम्ही ब्रह्माळा जाणून या विनाशापासून अगदीं निर्मुक्त झाळों त्याप्रमाणें दुसरेही 'ये तिहिदुः-' जे त्या ब्रह्माळा जाणतात 'अमृतास्ते भवंन्ति-' ते अमृत होतात. 'अथ-' पण जे अशा प्रकारें ब्रह्माळा जाणत नाहींत 'इतर-' ते इतर-ब्रह्मवेन्त्याहून निराळे—अब्रह्मवेते, असा भावार्थ; 'दुःखमेवाऽपियन्ति-' जन्म-मरणादिळक्षण दुःखासच प्राप्त होतात. अविद्वानांची त्यापासून केव्हांही सुटका होत नाहीं, असा भावार्थ. कारण ते दुःखाळाच आत्मत्यानें कवटाळतात, दुःखाचें मूळ जें शरीर त्याळा आत्मा मानतात. १४.

## यदैतमनुपदयत्यात्मानं देवमञ्जसा । ईशानं भूतभव्यस्य न ततो विजुगुप्सते ॥ १५॥

अर्थ — जेव्हां या प्रकाशमान अथवा कर्मफळ देणाऱ्या आस्याळा आचार्यप्रसादानंतर साक्षात् जाणतो, भूत व भविष्यत् काळांच्या स्वा-मीळा साक्षात् पाहतो तेव्हां मग त्या ईशानापासून आपळे रक्षण कर-ण्याची इच्छा करीत नाहीं. १५.

यदा पुनरेतमात्मानं कथंचित्परमकारुणिकं कंचिदाचार्यं प्राप्य ततो बन्धप्रसादः सन्नतु पश्चात्पदयित साक्षात्करोति स्वमात्मानं देवं योत- नवन्तं दातारं वा सर्वपाणिकर्मफछानां यथाकर्मानुरूपमध्वसा साक्षा-दीशानं स्वामिनं भूतभव्यस्य कालत्रयस्येत्येतत् । न ततस्तस्मादीशा-नादेवादात्मानं विशेषेण जुगुप्सते गोपायितुमिच्छति ॥

माध्यार्थ—(शिवाय विद्वानां विहितां अनुष्ठान न करणें, यामुळें भय नाहीं, अशा रीतीं विद्येची स्तुति करण्यासाठींच दुसरा मंत्र घेऊन त्यांचें व्याख्यान करितात—) 'यदा-' पण ज्यांवेळीं 'एतं-' या आत्म्यां कसें तरी एकाद्या परम कारुणिक आचार्यास शरण जाऊन त्याचा प्रसाद संपादन करून 'अनु-' त्यानंतर 'पश्यित-' साक्षात् जाणतो 'आत्मानं देवं-' आपल्या आत्म्यां चोतनवान्—प्रकाशवान् देवास अथवा 'देवं-' सर्व प्राण्यांच्या कर्मांचीं ज्यांच्या त्यांच्या कर्मानुरूप फळें देणान्यास 'अञ्चता-' साक्षात् जाणतो, 'भूतभव्यस्य ईशानं-' भूत व भविष्यत् यांच्या—कालत्रयाच्या असा भावार्थ—स्वामीस जेव्हां मुमुक्षु साक्षात् जाणतो तेव्हां मग 'ततः-' त्या ईशान देवापासून आपल्याला 'न विज्ञगुप्सते-' विशेषतः रक्षण करण्याची इच्छा करीत नाहीं.

सर्वो हि छोक ईश्वराद्गुप्तिमिच्छिति भेददर्शी । अयं त्वेकत्वदर्शी न निभेति कुतश्चन । अतो न तदा विज्जुगुप्सते। यदेशानं देवमञ्जसा-ऽऽत्मत्वेन पश्चित न तदा निन्दित वा कंचित् । सर्वमात्मानं हि पश्चित स एवं पश्चन्कमसौ निन्दात्॥ १५॥

भाष्यार्थ—सर्व भेददर्शी छोक ईश्वरापासून रक्षणाची इच्छा करतो, हैं प्रसिद्ध भाहे. पण हा एक त्वदर्शी कोणाळाही भीत नाहीं. त्यामुळें त्यांवेळीं तो रक्षण करण्याची इच्छा करीत नाहीं. ('अहो पण जुगुप्सा हा शब्द निंदा या अर्थी प्रसिद्ध असतांना त्यांतीळ 'गुप्' ह्या अवयवाचा —धातूचा अर्थ वेजन व्याख्यान कर्से करतां ?'क्रिडि योगाचा म्ह० अवयव-शक्तीचा अपहार करते' असा न्याय आहे, ' अशी आशंका वेजन सांग-तात—) अथवा जेव्हां ईशान देवास साक्षात् आत्मत्वानें पाहतो तेव्हां कोणाची निंदा करीत नाहीं. कारण तो सर्व आत्मरूप पाहतो. मग असे पाहणारा तो कोणाची निंदा करणार १९५.

# यस्माद्वीक्संवत्सरोऽहोभिः परिवर्तते ।

तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरायुर्होपासतेऽमृतम् ॥१६॥

अर्थ — ज्या ईश्वराच्या अलीकडेच संवत्सर अहोरात्राख्य अवयवांसह राहतो त्या आदित्यादि ज्योतींचीही अमृत ज्योति अशा ईश्वराची - ब्रह्माची देव 'आयु:' अशा भावनेने उपासना करितात. १६

किंच यस्मादीशानाद्वीग्यस्माद्न्यविषय एवेद्यर्थः । संवत्सरः काळात्मा सर्वस्य जिनमत परिच्छेत्ता यमपरिच्छिन्द् न्नवीगेव वर्ततेऽ-होभिः स्वावयवैरहोरात्रैरिद्यर्थः । तज्ज्योतिषां ज्योतिरादित्यादिज्यो-तिषामप्यवभासकत्वादायुरित्युपासते देवा अमृतं ज्योतिरतोऽन्यिन्म्यते न हि ज्योतिः सर्वस्य ह्येतज्ज्योतिरायुः । आयुर्गुणेन यस्मादेवा-स्तज्ज्योतिरपासते तस्मादायुष्मन्तस्ते तस्मादायुष्कामेनाऽऽयुर्गुणेनो-पास्यं ब्रह्मेत्यर्थः ॥ १६ ॥

भाष्यार्थ—(आतां ईश्वरालाही कालाहून अन्यत्व आहे असे सिद्ध झालें असतां त्याला वस्तुत्व आहे, असे ठरतें आणि वस्तुत्वामुळें तो ईश्वर कटाप्रमाणें कालानें अविच्छित्र झालेला असतो. त्यामुळें तो कालत्रयाचा स्वामी आहे, हें म्हणणें युक्त नव्हे,' असे कोणी म्हणेल म्हणून सांग-तात—) शिवाय 'यस्मात्-' ज्या ईशानाहून 'अवीक्-' अलीकडे ज्याच्या-हून अन्यविषयच, असा भावार्थ. 'संवत्सरः' कालात्मा—सर्व उत्पत्र होणाऱ्या पदार्थीचा परिच्छेद करणारा, ज्या ईश्वराला परिच्छित्न न करतां 'अहोभिः-' आपल्या अवयवभूत अहोरात्रांसहवर्तमान, असा मावार्थ, 'अवीक्-'च—ईश्वरेतर वस्तूंना विषय करूनच राहतो (ईश्वराला आपला विषय करीत नाहीं,) 'तत् ज्योतिषां ज्योतिः ' आदिसादि ज्योतींचाही तो प्रकाशक असल्यामुळें त्या आदित्यादि ज्योतींच्याही 'अमृत'ज्योतीची

'आयुः-' आयुष्य अशा भावनेनें 'देव' उपासना करितात. या ज्योती-हून अन्य मरतें; पण ही ज्योति मरत नाहीं. (आत्मज्योतीचा आयुष्ट्र-रूप गुण स्पष्ट करितात—) ही ज्योति हेंच सर्वाचें आयुष्य आहे. ज्या-अर्थी देव त्या ज्योतीची 'आयुः' या गुणानें उपासना करितात त्याअर्थी ते आयुष्मान् आहेत. यास्तव ज्याला आयुष्याची इच्ला असते त्यानें 'आयुः' या गुणानें विशिष्ट अशा ब्रह्माची उपासना करावी, असा भावार्थ. (अर्थात् 'देवा उपासते' असे जरी मूळ श्रुतींत म्हटलेलें असलें तरी या उपासनेमध्यें सर्वांचा अधिकार आहे.) १६.

#### यस्मिनपञ्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः। तमेव मन्य आत्मानं विद्वान्ब्रह्मामृतोऽमृतम्१७

अर्थ—ज्या ब्रह्मामध्ये पांच गंधवीदि पंचजन व अन्याकृतसंज्ञक आकाश प्रतिष्ठित आहे त्याच आत्म्याटा मी अमृत ब्रह्म समजतो ब्रह्माटा जाणणारा असा होत्साता मी अमृतच आहें. १७.

किं च यस्मिन्यत्र ब्रह्मणि पञ्च पञ्चलना गन्धवीद्यः पञ्चेव संख्याता गन्धवीः पितरो देवा असुरा रक्षांसि निषादपञ्चमा वा वर्णा आकाश- श्चाव्याकृताख्यो यस्मिन्सूत्रमोतं च प्रोतं च । यस्मिन्प्रतिष्ठित एत- स्मिन्नु खल्वक्षरे गार्ग्याकाश इत्युक्तं तमेवाऽत्मानममृतं ब्रह्म मन्येऽहं न चाहमात्मानं ततोऽन्यत्वेन जाने । किं तर्द्यमृतोऽहं ब्रह्म विद्वानस निज्ञानमात्रेण तु मर्योऽहमासं तदपगमाद्विद्वानहममृत एव ॥ १७॥

भाष्यार्थ—('ख्योतिषां ख्योतिः अमृतं-' असे वरील मंत्रांत सांगितलें आहे, यास्तव त्याचें तें अमृतत्वच सर्वाधिष्टानत्व या हेतूनें सिद्ध करितात—) शिवाय 'यिसमन्-' ज्या ब्रह्मामध्यें 'पञ्च पञ्चजनाः' पांच पंचजन—गंधर्वादिक ते पांचच गणलेले आहेत. गंधर्व, पितर, देव, असुर व राक्षस किंवा निषाद ज्यांत पांचवा आहे असे ब्राह्मणादि वर्णच; 'आकाशश्व-' आि अन्याकृत या नांवाचें आकाश 'ज्यांत सूत्र ओत व प्रोत आहे, असे वर (अ.३पृ.१९२) सांगितलेंच आहे. (अर्थात् वराली पांच

पंचजन व आकाश-अन्याक्ठत) ज्यांत 'प्रतिष्ठित' आहे. 'हे गार्गि, खरोखर याच अक्षरांत अन्याक्ठताकाश भोत-प्रोत आहे' असे वर (अ.३ पृ.२११) सांगितळें आहे. 'तमेव आत्मानं अमृतं ब्रह्म मन्ये-' त्याच आत्म्याला मी अमृत ब्रह्म समजतों. मी आत्म्याला त्याहून भिन्नत्वानें समजत नाहीं. तर काय १ मी ब्रह्माला जाणणारा असा होत्साता अमृत आहें. केवल अज्ञानानें मी मृत्ये होतों. पण तें अज्ञान नाहीं सें झाल्यामुळें बिद्दान् होत्साता मी अमृतच आहें १७.

## प्राणस्य प्राणमुत चक्षुषश्रक्षुरुत श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो ये मनो विदुः । ते दिहिद्द्युर्वहा पुराणमग्च्यम् ॥१८॥

अर्थ—तो आसा-ब्रह्म प्राणाचा प्राण, चक्ष्यचा चक्षु, श्रोत्राचा श्रोत्र व मनाचें मन आहे असें जे जाणतात तेच त्या पुराण—फार प्राचीन व अत्यंत श्रेष्ठ ब्रह्माळा निश्चयानें जाणतात. १८

किंच तेन हि चैतन्यात्मज्योतिषाऽवभास्यमानः प्राण आत्मभूतेन प्राणिति तेन प्राणस्यापि प्राणः स तं प्राणस्य प्राणम् । तथा चक्कुषोऽपि चक्कुरुत श्रोत्रस्यापि श्रोत्रम् । ब्रह्मशक्त्यधिष्ठितानां हि चक्कुरा-दीनां दर्शनादिसामध्ये स्वतः काष्ठलोष्टसमानि हि तानि चैतन्यात्म-ज्योतिःशून्यानि । मनसोऽपि मन इति ये विदुश्रक्षुरादिन्यापारानुमि-तास्तित्वं प्रत्यगात्मानं न विषयभूतं ये विदुस्ते निचिक्युर्निश्चयेन हात-वन्तो ब्रह्म पुराणं चिरंतनमप्रयमप्रे भवम् । "तद्यदात्मविदो विदुः" इति ह्याथवेणे ॥ १८॥

भाष्यार्थ—(किंवा प्रकृत पांच पंचजन ज्योतीसह प्राणादिकही होऊं शकतील, अशा अभिप्रायानें सांगतात—) शिवाय आत्मभूत अशा त्या चैतन्यात्मज्योतीकडून प्रकाशमान होणारा प्राण प्राणनिक्रया करतो त्यामुळें तो प्राणाचाही प्राण आहे. त्या प्राणाच्या प्राणास, त्याच- प्रमाणें चक्षूच्याही चक्षूस, श्रोत्राच्या श्रोत्रास; जि जाणतात, असा संबंध 'अहोपण चक्षु इत्यादिकांच्या ठिकाणीं ब्रह्माला चक्षुःश्रोत्रादित्व आहे, हें कसें सिद्ध होतें ?' तें सांगतात—] ब्रह्मशक्तीनें अधिष्ठित झालेल्या अशाच चक्षुरादिकांना पाहणें, ऐकणें इत्यादि क्रियांचें सामर्थ्य असतें. तीं स्वतः चैतन्यात्मज्योतीनें शून्य असलेलीं काष्ठ, मातीचें ढेंकूळ यां-सारखीं असतात. तो आत्मा—ब्रह्म मनाचेंद्दी मन आहे असें जे जाण-तात म्हणजे प्रत्यक् आत्म्याचें अस्तित्व चक्षुरादिकांच्या व्यापारांवरून अनुमान करण्यास योग्य आहे, तो प्रत्यगात्मा इंद्रियांचा विषयभूत नाहीं, असें जे जाणतात 'ते नि।चिक्युः ब्रह्म पुराणमण्यं' ते—पुराण —चिरंतन—कार जुनें व अप्रमागीं—प्रथम झालेलें ब्रह्म निश्चयानें जाणते झाले. आधर्वणोपनिषदांत—मुंदकांत 'तद्यदात्मविदो विदुः-' तें ज्याला आत्मवेत्ते जाणते झाले, असें म्हटलें आहे. १८

मनसैवानुद्रष्टव्यं नेह नानाऽास्त किंचन। मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पश्यति॥ १९॥

अर्थ—मनानेंच आचार्योपदेशपूर्वेक ब्रह्म पहार्वे. त्या ब्रह्मामध्ये नाना असे कांही नाहीं. जो ब्रह्मामध्ये नाना—भेदसा पहातो तो मरणापासून मरणास प्राप्त होतो १९.

तद्भवदर्शने साधनमुच्यते मनसैव परमार्थज्ञानसंस्कृतेनाऽऽचार्या-पद्शपूर्वकं चानुद्रष्टन्यम् । तत्र च दर्शनविषये ब्रह्मणि नेह नानाऽस्ति किंचन किंचिदिप । असित नानात्वे नानात्वमध्यारोपयत्यविद्यया । स मृत्योर्भरणान्मृत्युं मरणमाप्नोति । कोऽसौ । य इह नानेव पश्यिति। अविद्याध्यारोपणव्यतिरेकेण नास्ति परमार्थतो द्वैतिमित्यर्थः ॥ १९॥

१ चक्षुगिद इंद्रियें कोणाकडून तरीं अधिष्ठित होत्सातींच प्रवृत्त होतात. कारण तीं करणें आहेत, करवत, तासणी इत्यादिकांप्रमाणें, अशा प्रकारच्या अनुमानानें प्रत्यगात्म्याचें अस्तित्व सिद्ध होतें. २ या वचनानें आत्म्याच्या कियाविषयत्वाचें निवारण केंछें.

भाष्यार्थ-त्या ब्रह्मदर्शनाविषयी साधन सांगितळे जाते. मनसैव-मनार्नेच ( अहोएण मनाला जर ब्रह्मदर्शनसाधनत्व असेल तर ब्रह्म बाञ्चनसातीत आहे, असे सांगणाऱ्या श्रुतीची वाट काय ? 'अशी आशंका वेऊन सांगतात-) परमार्थ ज्ञानानें संस्कृत झालेल्या मनानेंच (केबल मन ब्रह्माला जरी विषय करीत नसलें तरी श्रवणादिकांनी संस्कृत **झाडे** हें मन ब्रह्माकार होतें. त्यामुळें तें ब्रह्म मनानें पहानें असें म्हटलें जाते. म्हणूनच ब्रह्म वृत्तिन्याप्य आहे, असे विद्वान् समजतात. 'अनु-द्रष्टव्यं ' यातील अनुशब्दाचा अर्थ सांगतात-) आचार्योपदेशपूर्वेक मागून पहार्वे. ('तर मग त्यांत द्रष्टा, दर्शन, द्रष्टव्य हा भेद आहे,' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) त्या दर्शनाचा विषय असें जें ब्रह्म त्यांत ' नेह नानास्ति किंचन-' येथें नाना असें कांहीं नाहीं. ( ' मग आत्म्या-मध्ये वस्तुतः भेद नसतानाही तो भासतो कसा? अशी आशंका घेऊन सांगतात—) नानाल नसतांना अविद्येनें नानालाचा अध्यारोप होतो. ' मृत्योः स मृत्युं०-' तो मरणापासून मरणास प्राप्त होतो. तो कोण ? 'य इह नानेव पश्यति ' जो येथें नानासें पाहतो. [ सेददृष्टि ठेवतो.] अनिद्याध्यारोपणावाचून परमार्थतः द्वेत नाहीं,असा मावार्थ १९-

# एकधैवानुद्रष्टव्यमेतद्प्रमयं ध्रुवम् । विरजः पर आकाशादज आत्मा महान्ध्रुवः॥२०॥

अर्थ — आचार्योपदेशपूर्वक तें एक प्रकारानेंच पहावें कारण तें ब्रह्म अप्रमेय, ध्रुव-निर्विकार आहे. तें धर्माधर्मादिमछरहित, अञ्याकृत— आकाशाहूनही सूक्ष्म, जन्मरहित, आत्मा,महान् व अविनाशी आहे. २०

यस्मादेवं तस्मादेकधैवैकेनैव प्रकारेण विज्ञानघनैकरस्रप्रकारेणा-ऽऽकाशवित्रस्तरेणानुद्रष्टव्यम् । यस्मादेतद्रह्माप्रमयमप्रमेयम् । सर्वै-कत्वात् । अन्येन ह्यन्यस्प्रमीयत इदं त्वेकमेवातोऽप्रमेयम् । ध्रुवं नित्यं कृटस्थमविचालीत्यर्थः । ननु विरुद्धमिद्मुच्यतेऽप्रमेयं ज्ञायत इति च। ज्ञायत इति प्रमाणिर्मीयत इत्यर्थोऽप्रमेयमिति च तत्प्रतिषेधः ॥ माध्यार्थ—(द्वैताचा जर सभाव आहे तर ब्रह्माटा आचार्योपदेशानंतर पहावें कसें ! तें सांगतात—) ज्यास्थीं असें आहे त्यास्थीं
'एकधा एव-' एका प्रकारानेंच (तो एक प्रकारच प्रकट करितात—)
विज्ञानधनेकरस प्रकारानें—आकाशाप्रमाणें निरंतरतेनें आचार्योपदेशपुवेक पहावें. कारण 'एतदप्रमयं-' हें ब्रह्म अप्रमय—अप्रमेय आहे. कारण
ब्रह्मामध्यें सर्वेकत्व आहे. [ अर्थात् ज्यास्थीं ब्रह्म एकरस आहे त्यास्थीं अप्रमेय आहे.] अन्य प्रमाणाकडून अन्य प्रमेय प्रमित होतें—विषय केंद्रें
जातें; पण हें ब्रह्म एकच आहे. म्हणून अप्रमेय आहे. 'ध्रुवं-' तें ध्रुव
म्ह० नित्य—कूटस्थ—अचल [ अविचाली—विशेषतः चलन न पाषणारें ]
आहे, असा भावार्थ. (शंका-) अहोपण 'तें अप्रमेय आहे व जाणलें
जातें 'हें विरुद्ध सांगितलें जात आहे. कारण 'ज्ञयते ' म्ह० प्रमाणानीं मित केलें जातें,असा त्याचा अर्थ आहे व तेंच 'अप्रमेय 'आहे,
असें ह्मणणें हा त्याचाच प्रतिषेध आहे.

नैष दोषः । अन्यवस्तुवद्नागमप्रमाणप्रमेयत्वप्रतिषेधार्थत्वात् । यथाऽन्यानि वस्तून्यागमानिरपेक्षैः प्रमाणिर्विषयीक्तियन्ते न तथैतदा-त्मतत्वं प्रमाणान्तरेण विषयीकर्तुं शक्यते । सर्वस्याऽऽत्मत्वे केन कं पश्येद्विज्ञानीयादिति प्रमातृप्रमाणादिन्यापारप्रातिषेधेनैवाऽऽगमोऽिप विद्यापयति न त्वभिधानाभिधेयस्वश्चणवाक्यधर्माङ्गीकरणेन । तस्मान्वाऽऽगमेनािप स्वर्गमेवीदिवत्तत्प्रतिपाद्यते।प्रतिपादायेत्रात्मभूतं हि तत्॥

भाष्यार्थ — (समाधान—) हा कांही दोष नव्हे. कारण ' अप्रमेयं-' या प्रतिषेधाचा अर्थ इतर वस्तूंप्रमाणे ब्रह्म आगमभिन्न प्रमाणांनी प्रमित होणारें नाहीं, असा आहे. जशा इतर वस्तु आगमनिरपेक्ष प्रमाणांनी विषय केल्या जातात तसें हें आत्मतत्त्व दुसऱ्या प्रमाणांने विषय करतां येण्याजोगें नाहीं. कारण सर्वाचें आत्मत्व झाळें असतां—सर्व आत्माच आहे, असा प्रत्यय दृद झाळा असतां 'कोणत्या साधनांने कोणत्या विषयाळा पहांचें ? जाणांचें ?' इत्यादि ( सर्व द्वैताची शांति सांगणारी

श्रुति आहे. 'तर मग आगम तरी आत्म्याचें ज्ञान कसें करून देणार?' तें सांगतात—) प्रमाता, प्रमाण इत्यादिकांच्या व्यापाराचा प्रतिषेध करून नच आगमही ब्रह्मतत्त्वाचा प्रतिबोध करतो, अभिधान अभिधेयरूप वाक्यधर्माचा अंगीकार करून तो आगम आत्मबोध करीत नाहीं। तस्मात् आगमाकडूनही स्वर्ग, मेरु इत्यादिकांप्रमाणें ब्रह्म प्रतिपादिकें जात नाहीं.कारण तें ब्रह्म प्रतिपादन करणारा जो पुरुष त्याच्या आत्मभूत आहे. (त्यामुळें आत्मा—तें ब्रह्म—स्वर्गादि अनात्मपदार्थांप्रमाणें विषयत्वानें —विषय या रूपानें आगमाकडून प्रतिपादिळा जात नाहीं.)

प्रतिपाद्यितुः प्रतिपाद्नस्य प्रतिपाद्यविषयत्वात् । भेदे हि सि ति त्रकृति । ज्ञानं च तस्मिन्परात्मभावानिवृत्तिरेव ॥

भाष्यार्थ — (' ब्रह्म प्रतिपादकाच्या आत्मभूत जरी असर्छे तरी ' विषयत्वानें अप्रतिपाद ' कां ? ' या शंकेचें समाधान —) प्रतिपादन करणाऱ्या पुरुषाच्या प्रतिपादनाला प्रतिपाद्यविषयत्व असर्ते [म्ह० त्याच्या प्रतिपादनाचा विषय प्रतिपादच असतो. ] पण तें प्रतिपाद्यत्व, प्रतिपादन करणारा व प्रतिपादनाचा विषय यांचा भेद असला तरच संभ-वतें. (' असें जर आहे तर त्या ब्रह्माविषयीं आगमजन्य ज्ञान कर्से होतें, ' या शंकेचें समाधान —) परात्मभावाची निवृत्ति—देहादि अनात्म-वस्तृंना आत्मा समजर्णे या मिध्याप्रत्ययाची निवृत्ति—हेंच ब्रह्माविषयींचें ज्ञान होय. ( अर्थात् देहादि अनात्म वस्तृंच्या ठिकाणीं आरोपिळेल्या आत्मभावाची निवृत्तिच आगम करतो; आणि ती झाल्यावर केवळ आत्मा अविश्वष्ट राहतो. त्यानंतर आत्म्याच्या स्वाभाविक स्फुरणाचा प्र-तिवंघ नष्ट होऊन केवल आत्मा राहिला असतां तें—स्वाभाविक स्फुरणाचा प्र-

९ घटादिशब्द हें अभिधान व आंवळता गळा, पोट इत्यादि आकारानें युक्त अवलेखा मातीचा पदार्थ हें अभिधेय; या वाक्यधर्मीच्या योगानेंच वाक्या-बांचा बोच होतो.

न तस्मिन्साक्षादात्मभावः कर्तव्यो विद्यमानत्वादात्मभावस्य । नित्यो ह्यात्मभावः सर्वस्यातद्विषय इव प्रत्यवभासते । तस्मादतद्विष-याभासनिवृत्तिव्यतिरेकेण न तस्मिनात्मभावो विधीयते ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण श्रुतीला ब्रह्माचे ठिकाणी आत्मभाव करावा, हें विवक्षित आहे. देहादिकांच्या ठिकाणच्या आत्मत्वाची व्याद्यत्ति करा-वी, असे विवक्षित नाहीं ' असे कोणी म्हणेल म्हणून सांगतात—) ब्रन्साच्या ठिकाणीं साक्षात् आत्मभाव करावयाचा नसतो; कारण ब्रह्माच्या आत्मभावाला विद्यमानत्व आहे. (तो नित्य आहेच 'तर मग विपरीत भावना कशी होते ? ' तें सांगतात—) सर्वाचा मह० पूर्ण ब्रह्माचा आत्मभाव नित्य आहे. पण तो आत्मभाव ब्रह्मव्यतिरिक्तविषय असल्यासा खां अवभास होतो. [ आत्मा ब्रह्माहून भिन्न आहे, असा श्रामक अयय येतो. याप्रमाणें ब्रह्मामध्यें आत्मभाव सदा विद्यमान आहे, असे सिद्ध झालें असतां काय निष्पन्न होतें तें सांगतात—] तस्मात् अतद्विषय मह० अब्रह्मविषय जो आत्मावमास त्याच्या निवृत्तीवाचून निराळें ब्रह्मामध्यें आत्मभावाचें विधान केलें जात नाहीं. [ म्ह० आगम देहादिकांविषयीं—ची जी आत्मत्वबुद्धि तिचीच निवृत्ति करतो, त्या निवृत्तीवाचून इतर काहीं करीत नाहीं. तो ब्रह्मामध्यें पूर्वी विद्यमान नसलेल्या आत्मभावाचें निधान करीत नाहीं. तो ब्रह्मामध्यें पूर्वी विद्यमान नसलेल्या आत्मभावाचें निधान करीत नाहीं, असा भावार्थ. ]

अन्यात्मभावानिवृत्तावात्मभावः स्वात्मिनि स्वाभाविको यः स केवली भवतीत्यात्मा ज्ञायत इत्युच्यते । स्वतश्चाप्रमेयः प्रमाणान्तरेण न विषयीक्रियत इत्युभयमप्यविरुद्धमेव ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण आगम देहादिकांच्या आत्मत्वाचीच जर निवृत्ति करीत असेल तर आगमानें आत्मज्ञान करें संभवतें ?' तें सां-गतात—) देहादि ब्रश्नभिन्न वस्तूंच्या ठिकाणच्या आत्मत्वाची निवृत्ति झाली असतां स्वात्म्याच्या ठिकाणचा जो स्वाभाविक आत्मभाव तो केवल-निरुपाधिक-होतो. त्यामुळें 'आस्मा जाणला जातो ' असें



म्इटलें जातें. ('मग अशा प्रकारचें मेयत्व जर आत्म्याला आहे तर तो 'अप्रमेय' आहे, असे येथें कसें म्हटलें आहे ? 'तें सांगतात—) पण तो स्वतः—स्वरूपानें अप्रमेय आहे, म्हणजे दुसऱ्या प्रमाणाकडून विषय केला जात नाहीं; (अर्थात् 'आत्म्याला वृत्तिन्य प्रत्वानें मेयत्व व स्फुरणाच्या अन्याप्तवामुळें अप्रमेयत्व असणें यांत कांहीं दोष नाहीं,' असे सांगतात—) येणेप्रमाणें 'आत्मा आगमाचा विषय आहे 'व 'तो अप्रमेय आहे 'हे श्रुतीचे दोन्ही उल्लेख अविरुद्धच आहेत. ('देहा-दिक आत्मा नन्हे 'अशा आगमवाक्यापासून उत्पन्न होणाऱ्या वृत्तीचा आत्मा विषय होतो, म्हणून त्याला वृत्तिन्याप्यत्व आहे, पण तो स्वतः स्फुरण-ज्ञान-स्वरूप असल्यामुळें साक्षात् वाक्यजन्य स्फुरणाचा विषय होत नाहीं; त्यामुळें वरील दोन्ही वर्णनें संभवतात.)

विरजो विगतरजो रजो नाम धर्माधर्मादिमळं तद्रहित इत्येतत्। परः परो व्यविरिक्तः सूक्ष्मो व्यापी वाऽऽकाशाद्ण्यव्याकृताख्यात्। अजो न जायते। जन्मप्रतिषेधादुत्तरेऽपि भावविकाराः प्रतिपिद्धाः। सर्वेषां जन्मादित्वात्। आत्मा महान्परिमाणतो महत्तरः सर्वस्मात्। धुनोऽविनाशी॥ २०॥

भाष्यार्थ—( प्रस्तुत विसाव्या मंत्राच्या उत्तरार्धाचें व्याख्यान—) 'विरजः-' ष्याच्यापासून रज निघून गेलें आहे तें विरजः, 'रज' म्ह॰ धर्माधर्मादि मळ, त्या मळानें रहित, असा भावार्थ. ' आकाशात् परः-'खव्याकृतसंबक आकाशाहूनही पर म्ह॰ व्यतिरिक्त, सूक्ष्म किंबा व्यापी. 'अजः-' उत्पन्न न होणाराः, या विशेषणानें जन्माचा प्रतिषेध केल्यामुळें पुढील 'अस्ति, वर्धते,' इत्यादि भावविकारांचाही प्रतिषेध होतो. कारण सर्व भावविकारांचा आदि—आरंभ जन्म या भावविकारा-पासूनच होतो. 'आत्मा ' महान् ' पारिमाणानें सर्वोहून अधिक मोठा ' प्रवः-' अविनाशी आहे (तें ब्रह्मच विरज, अव्याकृताहून पर, अज, महान् व अविनाशी आत्मा आहे, असा संबंध. ) २०.

#### तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मगः। नानुध्यायाह्रह्ञ्छब्दान्वाचो विग्लापन ६ हि तदिति ॥ २१॥

अर्थ — बुद्धिमान् ब्राह्मणाने त्याच आत्म्याळा शास्त्र व आचार्योपदेश यांच्या द्वारा जाणून (परोक्ष शाब्द ज्ञान संपादन करून) त्याविषयींची प्रज्ञा करावी. [साक्षात्काराच्या साधनांचे अनुष्ठान करावें.] पुष्कळ शब्दांचे अनुष्यान करूं नये. कारण तें बहुशब्दांचे अनुष्यान वाणीळा शिणविणारें आहे २१.

तमीदृशमात्मानमेव धीरो धीमान्विज्ञायोपदेशतः शास्त्रतश्च प्रज्ञां शास्त्राचार्योपदिष्टविषयां जिज्ञासापितसमाप्तिकरीं कुर्वीत ब्राह्मणः। एवं प्रज्ञाकरणसाधनानि संन्यासशमदमोपरमितितिक्षासमाधानानि कुर्यादि- त्यर्थः। नानुध्यायात्रानुचिन्तयेद्वहून्प्रभूताञ्छञ्दान्। तत्र बहुत्वप्रति- षेधात्केवछात्मैकत्वप्रतिपादकाः स्वल्पाः शञ्दा अनुज्ञायन्ते। "ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानम्" "अन्या वाचे। विमुञ्चथ" इति चाऽऽथर्वणे। वाचे। विग्छापनं विशेषेण ग्छानिकरं श्रमकरं हि यस्मात्तद्वहुशब्दाभिध्यान- मिति॥ २१॥

माध्यार्थ--( पूर्वोक्त वस्तुनिदर्शनाचें निगमन करितात-) 'तमेव-' त्या अशाप्रकारच्या आस्यालाच 'धीरः ब्राह्मणः-' बुद्धिमान् ब्राह्मणानें 'विज्ञाय-' आचार्याचा उपदेश व शास्त्र यांच्या योगानें विशेषतः- साक्षात्-जाणून 'प्रज्ञां कुर्वात-' प्रज्ञा करावी, शास्त्र व आचार्य यांनीं ज्याचा उपदेश केला आहे तद्विषयक जिज्ञासेची परिसमाप्ति कर-णारी प्रज्ञा करावी. (अशा रीतीनें प्रज्ञा करण्यास साधनें कोणतीं ? तें सांगतात-) अशाप्रकारची प्रज्ञा करण्याचीं साधनें संन्यास [काम्य व निषद्ध कर्मांचा त्याग], शम, दम, उपरम [नित्य-नौमीतिक

१ निख भुद्र, बुद्र, मुक्त इत्यादि स्वरूप.

कर्मांचा त्याग ], तितिक्षा, समाधान ही आहेत. तीं करावींत असा भावार्ध ' नानुध्यायात् बहून् शब्दान्-'पुष्कळ शब्दांचें अनुचितन करूं नये.चित करण्यास योग्य असलेल्या शब्दांचा बहुत्वाचा प्रतिवेध केलेला असल्या मुळें केवल आस्मैकत्वप्रातिपादक थोड्या शब्दांची अनुज्ञा दिली जाति याविषयीं आधर्वणांत ' ओमिसेवं ध्यायथ कामानं अन्या वाचो विमुख्य असं सांगितलें आहे. ' वाचो विग्लापनं हि त्-' कारण तें बहुर्श बदांचे अभिध्यान वाणीला विशेषतः ग्लानि आणणों अम देणारें आहे. ( यास्तव बहु शब्दांचें अनुचितन करूं नये. ) २१.

स वा एष महानज आत्मा योऽयं विज्ञान्मयः प्राणेषु य एषोऽन्तर्हदय आकाश-स्तिस्मञ्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्व-स्याधिपतिः स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयानेष सर्वेश्वर एष भूता-धिपतिरेष भूतपाल एष सेतुर्विघरण एषां लोकानामसंभेदाय॥

अर्थ——तोच हा महान् अज आत्मा कीं जो हा प्राणांतील विज्ञान न मय. हा जो हृदयांत अव्याकृत आकाश त्यांत तो राहतो.तो सर्वांना स्व न वश ठेवणारा,सर्वांचा ईशान,सर्वाचा अधिपति आहे. तो पुण्यकर्मानें वाढता नाहीं व पापकर्मानें न्यून होत नाहींच.हा सर्वेधर, हा भूतांचा अधिपति, हा भूतपाल, हा सर्वांचे विधारण करणारा या लोकांचीं मर्यादा तुट्टूं नथे म्हणून सेतु आहे.

सहेतुको बन्धमोक्षावभिहितौ मन्त्रब्राह्मणाभ्यां ऋोकैश्च पुनर्मोक्ष -स्वरूपं विस्तरेण प्रतिपादितमेवमेतिस्मन्नात्मविषये सर्वो वेदो यथोप -युक्तो भवति तत्त्रथा वक्तव्यमिति तदर्थेयं कण्डिकाऽऽरभ्यते । तक् यथाऽस्मिन्प्रपाठकेऽभिहितं सप्रयोजनमन् द्यात्रैवोपयोगः कृत्स्नस्य वेदस्य काम्यराशिवर्जितस्येत्येवमर्थ उक्तार्थानुवादः स वा एष इत्यादिः ॥

भाष्यार्थ—( पुढील व्याख्यानासाठीं गतार्थाचा अनुवाद—) मंत्रब्राह्मणांनीं हेतूंसह बंध व मोक्ष सांगितले. पुनः श्लोकांनीं मोक्षाचें
स्वरूप सिवस्तर प्रतिपादिलें. (पुढील म्ह० २२ व्या कं डिकेचें तात्पर्य—)
येणेंप्रमाणें या आत्मविषयामध्यें सर्व वेद कसा उपयुक्त होतो तें सांगावें
म्हणून त्यासाठीं ही कं डिका आरंभिली जात आहे. ( 'अहो पण याच
बाविसाव्या कं डिकेंत ' तं एतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषत्ति' या
वाक्यानें सर्व वेदाचा विनियोग ब्रह्मात्म्यामध्यें आहे, हें जर सांगावयाचें
आहे तर त्यापूर्वीच्या वाक्याचा काय उपयोग ? ' असें कोणी विचारील म्हणून सांगतात—) या प्रपाठकांत सप्रयोजन—सफल आत्मज्ञान
ज्याप्रमाणें सांगितलें आहे तसाच त्याचा अनुवाद करून ब्रह्मात्मैकत्वामध्येंच सर्व वेदाचा—फक्त काम्य वेदराशीला सोडून बाकीच्या सर्व वेदाचा—उपयोग आहे हें सांगण्यासाठीं उक्त सफल आत्मज्ञानाचा 'स वा
एष महान् अज आत्मा ' इत्यादि हा अनुवाद आहे.

स इत्युक्तपरामर्शार्थः । कोऽसावुक्तः परामृश्यते तं प्रति निर्दिशिति य एष विज्ञानमय इति । अतीतानन्तरवाक्योक्तसंप्रत्ययो मा भूदिति य एषः । कतम एष इत्युच्यते विज्ञानमयः प्राणेष्विति ॥

भाष्यार्थ—('स वे एवः महान् अज आत्मा'तो हा महान् अज आत्मा आहे.) 'सः 'हा शब्द उक्ताचा परामर्श करण्यासाठीं आहे. (अहो पण मार्गे पुष्कळ पदार्थ उक्त आहेत. त्यांतील ) येथें कोणत्या उक्त पदार्थाचा परामर्श केला जात आहे ? त्या उक्ताचाच श्रुति 'य एव विज्ञानमयः ' असा निर्देश करते. नुक्त्याच मार्गे संप लेल्या वाक्यांत सांगितलेल्या आत्म्याचा संप्रत्यय होऊं नये म्हणून ' य एवः ' असे म्हटलें आहे. ('विरजः परः' इत्यादि हें मार्गाल वाक्य

१ ब्रह्मात्म्यामध्ये सर्व वेदाचा विनियोग होतो, हें दासविण्यासाठीं.

आहे. त्यांत सांगितलेला जो 'महान् ' इत्यादि विशेषणांनी युक्त असलेला परमात्मा त्याची येथील 'सः 'या शब्दानें प्रतीति न व्हावी म्हणून त्या 'सः-'शब्दानें ज्योतिश्रीह्मणोक्त जीवाचा परामर्श करून त्याचें-च 'वै-'शब्द नें स्मरण करवून देऊन 'एवः 'या शब्दानें संनिहित—समीप असलेल्या परमात्म्याशीं त्याचें ऐक्य आहे, असा श्रुति निर्देश करीत आहे, असा याचा भावार्थ. ) तो 'एषः 'कोणता ? तें 'विश्वानमयः प्राणेषु 'या शब्दांनीं सांगितलें जातें.

उक्तावाक्योछिङ्गनं संशयनिवृत्त्यर्थम् । उक्तं हि पूर्वं जनकप्रश्नारम्भे कतम आत्मेति योध्यं विज्ञानमयः प्राणेष्वित्यादि । एतदुक्तं भवति योध्यं विज्ञानमयः प्राणेष्वित्यादि । एतदुक्तं भवति योध्यं विज्ञानमयः प्राणेष्वित्यादिना वाक्येन प्रतिपादितः स्वयंज्योति । रात्मा स एष कामकर्माविद्याना नात्मधर्मत्वप्रतिपादनद्वारेण मोक्षितः परमात्मभावमापादितः पर एवायं नात्म इत्येष स साक्षान्महानज आत्मेत्युक्तः । योऽयं विज्ञानमयः प्राणेष्विति यथाव्याख्यातार्थ एषः॥

भाष्यार्थ—('अहो पण जीव विज्ञानमय कसा ? प 'प्राणेषु ' ही सप्तमी कशी योजकी आहे ?' तें सांगतात—) उक्त वाक्याचा जो उद्धेख केळा आहे तो संशयाच्या निवृत्तीसाठीं आहे. पूर्वी जनकाच्य प्रश्नाच्या आरंभी 'कतम आरमा ' असें व 'योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु , असें म्हटलें आहे. याचा भावार्थ असा—'जो हा प्राणांतील विज्ञानमय आरमा ' इत्यादि वाक्यानें प्रतिपादिलेळा जो स्वयंज्योति आरमा ते हा 'काम, कर्म व अविद्या हे अनात्म्याचे धर्म आहेत,' अशा प्रतिपादिलेळा परमात्मावास प्राप्त कर्विळेळा परमात्माच आहे, त्याहून दुसरा कोणी नव्हे अशा प्रकारें ते।च साक्षात् 'महान् अज आत्मा ' असा सांगितळेळा आहे. 'योऽयं वि-ज्ञानमयः प्राणेषु' याचा अर्थ पूर्वी जसा सांगितळा आहे तसाच समजावा.

य एषोऽन्तर्द्धदये हृदयपुण्डरीकमध्ये य एष आकाशो बुद्धिविज्ञानसंश्रयस्तिस्मन्नाकाशे बुद्धिविज्ञानसहिते शेते तिष्ठति । अथवा संप-

साद्कालेऽन्तर्हृद्ये य एष आकाशः पर एवाऽऽत्मा निरुपाधिको विज्ञानमयस्य स्वस्वभावस्तिहेमन्स्वस्वभावे परमात्मन्याकाशाख्ये शेते । चतुर्थ एतद्याख्यातं केष तदाऽभूदित्यस्य प्रतिवचनत्वेन ॥

भाष्यार्थ—( दुसऱ्या वाक्याचें व्याख्यान—) 'य एषः अन्तर्हृदये-' हृद्यकमलामध्यें जो हा 'आकाशः-' बुद्धिविज्ञानाचा आश्रय आकाश 'तिसमञ्जेते ' त्या बुद्धि-विज्ञानयुक्त आकाशांत हा विज्ञानमय राहतो. अथवा सुषुतिसमयीं हृदयांत जो हा आकाशा—िनेरुपाधिक पर आत्माच विज्ञानमयाचा स्वस्वभाव त्या आकाशाख्य स्वस्वभावांत—परमात्म्यांत वि-ज्ञानमय राहतो. चवध्या (म्ह० उपनिषदाच्या क्रमानें दुसऱ्या ) अध्यायांत 'केष तदाभूत्' (पृ. ४३) या प्रश्नाच्या प्रतिवचनत्वानें याचें व्याख्यान केंळे आहे.

स च सर्वस्य ब्रह्मेन्द्रादेविशी । सर्वो ह्यस्य वशे वर्तते । उक्तं चैत-स्य वा अक्षरस्य प्रशासन इति । न केवछं वशी सर्वस्येशान ईशिता च ब्रह्मेन्द्रप्रभृतीनामीशितृत्वं च कदाचिज्ञातिकृतं यथा राजकुमारस्य बछवत्तरानि भृत्यानप्रति तद्वन्मा भूदित्याह सर्वस्याधिपतिरिधिष्ठाय पाछियता स्वतन्त्र इत्यर्थः । न राजपुत्रवदमात्यादिभृत्यतन्त्रः ॥

भाष्यार्थ—' सर्वस्य वशी-' ब्रह्मा, इंद्र इत्यादि सर्वांचा तो वशी आहे सर्व प्रपंच त्याच्या अधीन राहतो. ' एतस्य वा अक्षरस्य प्रशा-सने०-' इत्यादि पूर्वीं सांगितलेंच आहे. तो केवल वशीच नन्हे तर ' सर्वांचा ईशान-' ईशिता. ब्रह्मा, इंद्र इत्यादिकांचे ईशितृत्व केन्हां केन्हां असून तें जातिकृत आहे. [म्हणजे जसें राजपुत्राला त्याच्याहून अधिक बलवान् अशाही मृत्यादिकांचे ईशितृत्व असर्ते, पण तें स्वामा-विक नसून ' राजाचा पुत्र ' या जातीमुळें असतें त्याप्रमाणें ब्रह्मा, इंद्र इत्यादिकांचे ईशितृत्व ' ब्रह्मत्व, इंद्रत्व ' या जातीमुळें आहे ] पण परमात्म्याचे ईशितृत्व तसें जातिकृत न न्हांवे म्हणून श्रुति म्हणते— ' सर्वस्य अधिपतिः-' सर्वांचा अधिपति—अधिष्ठाता होऊन पालन कर-



णारा-स्वतंत्र असा भावार्थः अमाःयादि भृत्यांच्या तंत्राने वागणारा राजपुत्र जसा असतो तसा हा अन्यतन्त्र नाहीः

त्रयमप्येतद्वशित्वादि हेतुहेतुमद्रूपम् । यस्मात्सर्वस्याधिपतिस्ततोऽसौ सर्वस्येशानः । यो हि यमधिष्ठाय पाळयति स तं प्रतीष्ट एवेति प्रसि-द्धम् । यस्माच सर्वस्येशानस्तस्मात्सर्वस्य वशीति ॥

भाष्यार्थ—हें विशिवादि त्रयही हेतुहेतुमद्रूप आहे. (तेंच विशद कारतात—) ज्यामधीं हा सर्वाचा अधिपति आहे सामधीं तो सर्वाचा ईशान. कारण जो ज्याचा अधिष्ठाता होऊन पालन करतो तो त्याचें ईशन करतोच हें प्रसिद्ध आहे; आणि ज्याअधीं सर्वांचा ईशान आहे त्याअधीं सर्वांचा वशी आहे. (याप्रमाणें या तीन विशेषणांचा कार्य-कारणभाव आहे.)

किंचान्यत्स एवं भूतो दृद्यन्तज्योंतिः पुरुषो विज्ञानमयो न साधुना शास्त्रविहितेन कर्मणा भूयान्भवति न वर्धते पूर्वावस्थातः किनचिद्धर्मेण। नो एव शास्त्रप्रतिषिद्धेनासाधुना कर्मणा कनीयानस्पतरो भवति पूर्वा-वस्थातो न हीयत इत्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—(विद्याप्तळ सांगितळें एवढेंच नाहीं तर आणखींहीं आहे, असें सांगतात—) शिवाय दुसरें—'सः-' तो अशा प्रकारचा हृदयां-तीळ ज्योति:पुरुष विज्ञानमय 'न साधुना कर्मणा भूयान्-'साधु म्ह०शास्त्र-विहित कर्मानें अधिक होत नाहीं. कोणखाही धर्मानें तो पूर्वावस्थेहून वाढत नाहीं 'नो एव असाधुना कनीयान्-' शास्त्रप्रतिषिद्ध असाधुकर्मानें अल्पतर होत नाहींच; पूर्वावस्थेहून हीन होत नाहीं, असा भावार्थ.

किंच सर्वो ह्यधिष्ठानपालनादि कुर्वनपरानुमहपीडाकृतेन धर्मा-धर्माक्येन युज्यतेऽस्यैव तुं कथं तद्भाव इति । उच्यते । यस्मादेप सर्वेश्वर: सन्कर्मणोऽपीर्शितुं भवस्येव शीलमस्य तस्मान कर्मणा संबध्यते । किंचैष भूताधिपतिर्वेद्वादिस्तम्बपर्यन्तानां भूतानामधिप-तिरित्युक्तार्थं पदम् ॥

नः

भाष्यार्थ—'अहो पण अधिष्ठान, परिपालन इत्यादि करणारा सर्वही परानुम्रह व पीडा यांच्या योगानें होणाऱ्या धर्माधर्मांनीं युक्त होतो. मग यालाच तेवढा त्याचा अभाव कसा ?' म्हणून म्हणाल तर श्रुति सांगते— 'एष सर्वेश्वर:-' ज्याअर्थी हा सर्वेश्वर होत्साता कर्माचं ही इंशन करण्याचें याचें शील आहे, त्यामुळें कर्मानें संबद्ध होत नाहीं. तसेंच 'एष भूताधिपति:-' हा ब्रह्मादिस्तंबपर्यंत भूतांचा अधिपति आहे, असे हें पद उक्तार्थ आहे. म्हणजे याचा अर्थ वर सांगितला आहे.

एष भूतानां तेषामेव पाछियता रिक्षता । एष सेतुः । किंविशिष्ट इस्राह विधरणो वर्णाश्रमादिव्यवस्थाया विधारियता । तदाहैपां भूरा-दीनां ब्रह्मछोकान्तानां छोकानामसंभेदायासंभिन्नमर्यादाये । परमेश्वरेण सेतुवद्विधार्यमाणा छोकाः संभिन्नमर्यादाः स्युः । अतो छोकानाम-संभेदाय सेतुभूतोऽयं परमेश्वरो यः स्वयंज्योतिरात्मेव । एवंवित्सर्वस्य वशीसादि ब्रह्मविद्यायाः फछमेतिनिर्दिष्टम् ॥

भाष्यार्थ—'एष भूतपाछः-' हा त्याच भूतांचा पाछन-रक्षण कर-णारा आहे. 'एष सेतुः' हा सेतु आहे. किंविशिष्ट सेतु आहे, तें श्रुति सांगते—'विधरणः-' वर्णाश्रमादिव्यक्स्थेचें विधारण करणारा. ('त्याचें विधारियतृत्व कसें?') तें श्रुति सांगते—'एषां लोकानां असंभेदाय-' या भूरादि-ब्रह्मलोकान्त लोकांच्या असंभेदासाठीं—त्यांची मर्यादा संभिन्न होऊं नये, म्हणून हा विधरण सेतु आहे. सेतु—धरण जसा पाण्याला अडवून धरतो त्याप्रमाणें परमेश्वराकडून विशेषतः न धारण केले जाणारे लोक संभिन्नमर्याद होतील. त्यांची मर्यादा तुटेल. यास्तव लोकांच्या असंभेदासाठीं सेतुभूत असलेला हा परमेश्वर होय; कीं, जो स्वयंज्योति आसाच आहे. असे जाणणारा सर्वाचा वशी होतो, इत्यादि हें ब्रह्मवि-होचें फळ सांगितलें आहे.

तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसाऽनाशकेनेतमेव विदित्वा





## मुनिर्भवति । एतमेव प्रवाजिनो लोकिम-च्छन्तः प्रवजन्ति॥

अर्थ त्या या भौपनिषद पुरुषाळा ब्राह्मण नित्य स्वाध्यायळक्षण वेदानुवचनाने तसेंच यज्ञ, दान, व अनाशक तप याने जाणण्याची इच्छा करितात. याळाच जाणून मुनि होतो. याच आत्मळोकाची इच्छा करणारे संन्यसनशील पुरुष संन्यास करितात.

किस्योतिरयं पुरुष इत्येवमादिषष्टप्रपाठकविहितायामेतस्यां ब्रह्म-विद्यायामेवंफलायां काम्यैकदेशवर्जितं कृत्स्नं कर्मकाण्डं ताद्र्थ्येन विनियुज्यते । तत्कथमित्युज्यते । तमेतमेवंभूतमौपनिषदं पुरुषं वेदा-नुवचनेन मन्त्रब्राह्मणाध्ययनेन नित्यस्वाध्यायलक्षणेन विविदिषन्ति वेदितुमिच्छन्ति । के । ब्राह्मणाः । ब्राह्मणब्रह्णमुपलक्षणार्थम् । अवि-शिष्टो शाधिकारस्रयाणां वर्णानाम् । अथवा कर्मकाण्डेन मन्त्रब्राह्मणेन वेदानुवचनेन विविदिषन्ति । कथं विविदिषन्तीत्युज्यते यज्ञेनेत्यादि ॥

भाष्यार्थ (सफल ज्ञानाचा अनुवाद करून विविदिषा वाक्य व्याख्यानासाठी घेतात—) 'किंड्योतिरयं पुरुषः' इत्यादि षष्ठप्र- पाठकांत विधान केलेल्या या अशा फर्लाच्या ब्रह्मिवेद्यमच्यें काम्यकर्में या एकदेशाला सोझून बाकीच्या सर्व कर्मकांडाचा परंपरेनें ज्ञानोत्पत्तीच्या अंगत्वानें विनियोग केला जात आहे. तो कसा तेंच सांगितलें जातें— 'तमेतं' त्या या अशा प्रकारच्या औपनिषद पुरुषास 'वेदानुवचनेन-' नित्य स्वाध्यायलक्षण मंत्र-ब्राह्मणाध्ययनानें 'विविदिषित्त-' जाणण्याची इच्छा करितात. कोण ? 'ब्राह्मणाः-' ब्राह्मण. येथें ब्राह्मणांचे प्रहण उपलक्षणार्थ आहे. कारण तिन्ही वर्णांचा अधिकार समान आहे. (दुसरा पक्ष सांगतात—) अथवा कर्मकांड भृत मंत्रब्राह्मणरूप वेदानु-वचनानें जाण्याची इच्छा करितात. कसें जाणण्याची इच्छा करितात ? तें 'यहेन ॰' इत्यादि भागानें सांगितलें जातें.

<sup>9 &#</sup>x27;सर्वस्य वशी' इस्यादि वाक्याने सांगितलेल्या फलाने युक्त असरेल्या महाविधेमध्ये.

ये पुनर्मन्त्रब्राह्मणलक्षणेन वेदानुवचनेन प्रकारयमानं विविदिष-न्तीति व्याचक्षते तेषामारण्यकमात्रमेव वेदानुवचनं स्यात् । न हि कर्मकाण्डेन पर आत्मा प्रकारयते । तं त्वापनिषदमिति विशेषश्चतेः । वेदानुवचनेनेति चाविशेषितत्वात्समस्तप्राहीदं वचनम् । न च तदेक-देशोत्सर्गो युक्तः ॥

भाष्यार्थ—(आतां भर्तृप्रपंचाच्या व्याख्यानाचा अनुवाद करून त्याचें प्रत्याख्यान करितात—) परंतु जे 'मंत्र-ब्रःह्मणलक्षण वेदानुवच-नानें प्रकाशित केलें जाणारें ब्रह्म जाणण्याची इच्छा करितात' असे याचें व्याख्यान करितात त्यांच्या मतीं नुस्तें आरण्यक हेंच वेदानुवचन ठरतें. कारण कर्मकांडाकडून पर आत्म्याचें प्रकाशन केलें जात नाहीं. कारण 'तं तु औपनिषदं पुरुषं' अशी विशेष श्रुति आहे. 'वेदानुवचनेन' असे सामान्यतः म्हटलेलें असल्यामुळें हें वचन समस्त वेदाचें प्रहण करिवणारें आहे. असें असतांना त्या वेदाच्या एकदेशाचा त्याग करणें युक्त नाहीं.

ननु स्वत्पक्षेऽप्युपनिषद्वर्जिमित्येकदेशत्वं स्यात् । नाऽऽद्यव्याख्यानेऽविरोधादस्मत्पक्षे नेष दोषो भवति । यदा वेदानुवचनशब्देन नित्यः स्वाध्यायो विधीयते तदोपनिषद्पि गृहोतवेति वेदानुवचनशब्दार्थेकदेशो न परित्यक्तो भवति ॥

माध्यार्थ—(अहोपण 'एकदेशाचा त्याग' हा दोष तुमच्या व्याख्यान् नावरही येतो, अशी आशंका—) 'अहो पण तुमच्या पक्षींही 'उपनि-षद्धर्ज' हें एकदेशत्व आहेच.' (कारण वेदानुश्चन या शब्दानें उपनि-षदाला सोडून बाकीच्या कर्मकांडाचें प्रहण होतें; आणि जो दोष दोघांवर सारखाच येतो. त्याविषयीं एकालाच प्रश्न करणें युक्त नाहीं. सिद्धान्ती 'वेदानुश्चन म्हणजे नित्यस्थाध्याय' हा पक्ष स्थीकारून या शंकेचें समाधान करितात—) असे नाहीं. पहिल्या व्याख्यानावर विरोध हा दोष येत नाहीं. त्यामुळें आमच्या पक्षीं हा दोष नाहीं. (तो कसा तें पहा—) जेव्हां वेदानुश्चनशब्दानें नित्य स्थाध्यायाचें विधान केलें जातें तेन्हां त्याबरोबर उपनिषदाचेंही ग्रहण होतेंच. त्यामुळें आमच्या पहिल्या न्यास्त्यानांत वेदानुवचन या शब्दाच्या अर्थाचा एकदेश सोड-छेला आहे, असे होत नाहीं

यज्ञादिसहपाठाच । यज्ञादीनि कर्माण्येवानुक्रमिष्यन्वेदानुवचन-शब्दं प्रयुद्धे । तस्मात्कर्मेव वेदानुवचनशब्देनोच्यत इति गम्यते । कर्म हि नित्यस्वाध्यायः ॥

भाष्यार्थ — ('तुन्ही वेदानुवचन या शब्दाची वर दोन व्याख्याने केली आहेत. एक नित्य स्वाध्यायळक्षण मंत्रब्राह्मणात्मक वेदानुवचन असे व दुसरें मंत्रब्राह्मणात्मक कर्मकांडरूप वेदानुवचन; त्यांतीळ पहिल्या व्याख्यानावर वेदाच्या एकदेशाचा त्याग हा दोष जरी येत नसळा तरी दुसऱ्या व्याख्यानावर तो दोष येतो. त्यामुळें तुम्हांळा त्या दुसऱ्या व्याख्यानावर तो दोष येतो. त्यामुळें तुम्हांळा त्या दुसऱ्या व्याख्यानाची उपेक्षाच करावी ळागते, अशी आशंका घेऊन 'असें नाहीं. 'यन्नेन॰' इत्यादि विविदिषावाक्यांतीळ शेषवाक्याने त्या व्याख्यानाचीही अपेक्षा आहे, असें होतें,' असें समाधान करितात—) यज्ञादिकांसह वेदानुवचनाचा पाठ आहे. यज्ञादि कर्माचेच विधान करावयास आरंभ करणारा वेद 'वेदानुवचन' हा शब्द योजीत आहे. त्यामुळें कर्मच वेदानुवचनशब्दानें सांगितळें जात आहे, असें कळतें. ('तर मग तुमच्या पहिल्या व्याख्यानामध्यें 'यन्नेन दानेन' इत्यादि शेषवाक्याची उपपाचि कशी छागते ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) नित्यस्वाध्याय हें कर्मच आहे, हें प्रसिद्ध आहे.

कथं पुनर्नित्यस्वाध्यायादिभिः कर्मभिरात्मानं विविदिषन्ति । नैव हि तान्यात्मानं प्रकाशयन्ति यथोपनिषदः। नैष दोषः । कर्मणां विशु-द्धिहेतुत्वात् । कर्मभिः संस्कृता हि विशुद्धात्मानः शक्नुवन्यात्मान-मुपनिषत्प्रकाशितमप्रतिवन्धेन वेदितुम् । तथा ह्याथर्वणे "विशुद्धस-त्वस्ततस्तु तं पश्यते निष्कछं ध्यायमानः" इति । स्मृतिश्च "ज्ञान-मुत्पचते पुंसां क्षयात्पापस्य कर्मणः" इत्यादिः ॥



भाष्यार्थ—('वेदानुवचनादिकांना आत्मविविदिषेचें साधनत्व कर्से!' असा आक्षेप घेतात -) 'अहो पण नित्यस्वाध्यायादि कर्मांच्या योगानें आत्म्याला जाणण्याची इच्ला कशी करितात ! कारण जशी लपनिषरें आत्माचें स्वरूप प्रकाशित करितात त्याप्रमाणें स्वाध्यायादि कर्में आन्स्याला प्रकाशित करीत नाहींत.' (कर्में आत्म्याचीं साक्षात् प्रमाणें जरी नसलीं तरी परंपरेनें ज्ञानाला कारण होतात. यास्तव विविदिषाश्रुति विरुद्ध नाहीं, असें समाधान करितात—) हा दोष येत नाहीं. कर्मांना विश्वद्धिहेतुत्व आहे. कर्मांनी संस्कृत झालेले विश्वद्धचित्त पुरुष लप्पनिषदांनी प्रकाशित केलेल्या आत्म्याला प्रतिबंधावाचून जाणण्यास समर्थ होतात. आध्वणांत 'नित्यादि कर्मांच्या अनुष्ठानामुळें विश्वद्धचित्त झालेला पुरुष आत्म्याचें सदा चितन करीत होत्साता लपनिषदांनी निष्कल—निरवयव आत्म्याला पाहतो.' असे म्हटलें आहे. 'पापकर्माच्या क्षयानें पुरुषांना ज्ञान लत्पन्न होतें,' अशा अर्थाची स्मृतिहीं आहे. ('कषायपिक्तः कर्माणि ज्ञानं तु परमा गितः' इत्यादि दुसरीं स्मृतिवचनेंही याविषयीं प्रमाण आहेत.)

कथं पुनर्नित्यानि कर्माणि संस्कारार्थानीत्यवगम्यते "स ह वा आत्मयाजी यो वेदेदं मेऽनेनाङ्गं सांस्क्रियत इदं मेऽनेनाङ्गमुपधीयते" इत्यादिश्रुतेः । सर्वेषु च स्मृतिशास्त्रेषु कर्माणि संस्कारार्थान्येवाऽऽच-श्चतेऽष्टाचत्वारिंशत्संस्कारा इत्यादिषु । गीतासु च "यज्ञो दानं तप-श्चेव पावनानि मनीषिणाम् । सर्वेऽप्येते यज्ञविदो यज्ञश्चपितकल्मषाः॥" इति । यज्ञेनेति द्रव्ययज्ञा ज्ञानयज्ञाश्च संस्कारार्थाः । संस्कृतस्य च विशुद्धसत्त्वस्य ज्ञानोत्पत्तिरप्रतिबन्धेन भविष्यत्यतो यज्ञेन विविदिषन्ति॥

माष्यार्थ—(निस्य कर्में संस्कारार्थ आहेत, याविषयीं प्रमाण विचार-तात—) नित्य कर्में संस्कारार्थ आहेत, हैं कर्से बरें अवगत होतें ? (याविषयीं श्रुतिप्रमाण देतात—) 'तोच आत्मयाजी कीं जो हैं माझें अंग या कर्मानें संस्कृत होतें, असें जाणतों, हें माझें अंग या कर्मानें योग्य केळं जातें.' इत्यादि अर्थाची श्रुति साविषयीं प्रमाण आहे. सर्व स्मृतिशास्त्रांमध्यें कर्में संस्कारार्थच आहेत, असें सांगितळें आहे. (स्मृतिशास्त्रांमध्यें कर्में संस्कारार्थच आहेत, असें सांगितळें आहे. (स्मृतिशास्त्रां दें तेही सांगतात—) 'अष्टाचत्वारिशत्संस्काराः' इसादि स्मृतिशास्त्रांत तें सांगितळ आहे. (गौतमानें गर्भाधानादि चाळीस संस्कार व सर्वभूतदया, क्षमा, अनस्या, शौच, अनायास, मांगल्य, अकार्पण्य व अस्पृहा हे आठ आत्मगुण सांगून यांच्या योगानें ब्रह्माचें सायुज्य प्राप्त होतें, असें म्हटळें आहे ) तसेंच भगवानांनीं गाइळेल्या उपनिषद्तांत म्ह० भगवद्गीतेंतही 'यज्ञ, दान व तप हीं कर्में विद्वानांना पावन करणारीं आहेत, हे सर्वही यज्ञवेत्ते यज्ञानें ज्यांचें पाप क्षय पावळें आहे, असे आहेत.' असे म्हटळें आहे.'यज्ञेन' या शब्दानें द्रव्ययज्ञ व ज्ञानयज्ञ ध्यावेत.ते दोन्ही प्रकारचे यज्ञ संस्कारार्थ आहेत;आणि संस्कृत विद्युद्धचित्त पुरुषाच्या ज्ञानाची उत्पत्ति प्रतिबंधावाचून होते.म्हणून यज्ञानें जाणण्याची इच्छा करितात.

दानेन । दानमपि पापक्षयहेतुःवाद्धर्मवृद्धिहेतुःवाच । तपसा तप इत्यविशेषेण कृच्छ्रचान्द्रायणादिप्राप्तौ विशेषणमनाशकेनेति । कामान-शनमनाशकं न तु भोजनिवृत्तिः । भोजनिवृत्तौ स्रियत एव ना-ऽऽत्मवेदनम् ॥

भाष्यार्थ—' दानेन-' दानानें जाणण्याची इच्छा करितात. ('अहो पण दान स्वतंत्रपणें विविदिषेचें कारण कसें ?'तें सांगतात—)कारण दानहीं पापाच्या क्षयाचें निमित्त आहे व धर्माच्या वृद्धीचेंही कारण आहे. त्या-मुळें तें विविदिषेचें निमित्त आहे. ' तपसा-' तपानें, पण तपःशब्दानें सामान्यतः कृच्छ्चांद्रायणादिकांची प्राप्ति झाळी असतां त्याळा ' अना-शकेन 'हें विशेषण दिळें आहे. कामानशन हेंच अनाशक होय. भोजनापासून निवृत्त होणें हें अनाशक नव्हे. कारण भोजननिवृत्ति

रागद्वेषरहित इंद्रियांनी विषयांचे सेवन करणे व यहच्छामसंतुष्टत्व हें कामा.
 नशन आहे.

केल्यास प्राणी मरतोच. त्याला त्याने आत्मवेदन-आत्मज्ञान-होत नाहीं.

वेदानुवचनयज्ञद्दानतपःशब्देन सर्वमेव नित्यं कर्मोपलक्ष्यते। एवं काम्यवर्जितं नित्यं कर्मजातं सर्वमात्मज्ञानोत्पत्तिद्वारेण मोक्षसाधनत्वं प्रतिपद्यते। एवं कर्मकाण्डेनास्यैकवाक्यतावगतिः।।

भाष्यार्थ—(' अहो पण येथें सांगितलेख्या वेदानुवचनादिकांचा ज्ञानामध्यें जरी विनियोग केलेला असला तरी त्यावरून सर्व नित्य कर्माचाच त्यांत विनियोग केला आहे, असे कसें म्हणतां येईल ?' अशी आशंका चेऊन सांगतात—) वेदानुवचन, यज्ञ, दान व तप या शब्दांव-रून सर्वच नित्य कर्म उपलक्षित होतें; आणि अशी वस्तुस्थिति अस-स्यामुळें काम्यवर्जित सर्व नित्य कर्मजात आत्मज्ञानोपत्तीच्या द्वारा मोक्ष-सावनत्वास प्राप्त होतें. (अशा रीतीनें कर्म परंपरेनें मोक्षाचें साधन आहे, असें ठरलें असतां कर्मकांड व ज्ञानकांड यांची एकवाक्यताही सिद्ध होते, असें सांगतात—) अशा प्रकारेंच कर्मकांडाशीं या ज्ञानकांडाची एकवाक्यता आहे, हें कळतें.

एवं यथोक्तेन न्यायेनैतमेवाऽऽत्मानं विदित्वा यथाप्रकाशितं मुनि-भेवति मननान्मुनिर्योगी भवतीत्यर्थः । एतमेव विदित्वा मुनिर्भवति नान्यम् । नन्वन्यवेदनेऽपि मुनित्वं स्यात्कथमवधार्यत एतमेवेति । बाढमन्यवेदनेऽपि मुनिर्भवेत् । किंत्वन्यवेदने न मुनिरेव स्यात्कं तिर्दि कर्म्यपि भवेत्सः । एतं त्वौपनिषदं विदित्वा मुनिरेव स्यात्र तु कर्मी । अतोऽसाधारणं मुनित्वं विवाक्षितमस्येत्यवधारयत्येतमेवेति । एतास्मिन्हि विदिते केन कं पद्येदित्येवं कियासंभवान्मननमेव स्यात् ॥

भाष्यार्थ — (' एतमेव विदित्वा मुनिर्भवति ' या वाक्याचें व्या-द्यान –) अशारीतीनें म्ह० वर सांगितलेखा न्यायानें याच आत्म्याला जाणून – त्याचें मोक्षप्रकरणांत मंत्र-ब्राह्मणांनीं जसें प्रकाशन केलें आहे त्या-

श्वचादिकांच्या अनुष्ठानानें चित्तशुद्धि, तिच्या द्वारा जिज्ञासेची उत्पत्ति, गुद्धपसद्तन व श्रवणादि या कमानें, असा भावार्थ.

प्रमाणें त्यास जाणून-मुनि होतो. मननामुळे मुनि-योगी होतो, असा भावार्थ. याळाच जाणून मुनि होतो, दुसऱ्याळा जाणून नव्हे. ( यावि- ध्यों आक्षेप-) ' अहो पण दुसऱ्याळा जाणल्यानेंही मुनित्व होईळ; मग (एतमेव-' याळाच, असा निर्धार कसा केळा जात आहे!' (समाधान-) खरें आहे, दुसऱ्याळा जाणळें तरी मुनि होईळ. पण अन्यज्ञानानें तुस्ता मुनिच होणार नाहीं तर तो कर्मीही होईळ. पण या ओपनिपद पुरुष्ता जाणून मुनिच होईळ. कर्मी केव्हांही होणार नाहीं. यास्तव येथें याचें असाधारण मुनित्व विवाक्षित आहे. म्हणून ' एतमेव-' याळाच जाणून, असें अवधारण केळें आहे. कारण याळा जाणळें असतां ' केन कं पश्येत्'या न्यायोंन क्रियेचा असंभव होतो. त्यामुळें स्याचें मननच होतें.

किचैतमेवाऽऽत्मानं स्वं लोकिमिच्छन्तः प्रार्थयन्तः प्रव्राजिनः प्रव्रजनशीलाः प्रव्रजन्ति प्रकर्षेण व्रजन्ति सर्वाणि कर्माणि संन्यस्यन्तीत्यथः । एतमेव लोकिमिच्छन्त इत्यवधारणात्र वाह्यलोकत्रयेप्सृनां पारिव्राच्येऽधिकार इति गस्यते । न हि गङ्गाद्वारं प्रतिपित्सुः काशीदेशिनवासी पूर्वाभिमुखः प्रति । तस्माद्वाह्यलोकत्रयार्थिनां पुत्रकर्मापरब्रह्मविद्याः साधनम् । '' पुत्रेणायं लोको जय्यो नान्येन कर्मणा '' इत्यादि
श्रुतेः । अतस्तदर्थिभिः पुत्रादिसाधनं प्रत्याख्याय न पारित्राज्यं प्रतिपत्तुं युक्तम् । अतत्साधनत्वात्पारित्राज्यस्य । तस्मादेतमेव लोकिमिच्छनतः प्रव्रजन्तीति युक्तमवधारणम् ॥

भाष्यार्थ—( याही कारणाने आत्मवेत्याला कर्मित्व नाहीं—) तसेंच, 'एतमेव लोकं-' याच आत्म्याला ' स्वं-' स्वलोकाला 'इच्छन्तः-'इच्छि-णारे 'प्रव्राजिनः ' प्रव्रजनशील पुरुष 'प्रव्रजन्ति-' प्रकर्षकरून-आधि-क्याने जातात—सर्व कर्मीचा संन्यास कारितात, असा भावार्थ. ' एतमेव लोकामिच्छन्तः-' याच आत्मलोकाची इच्ला करणारे, अते अवधारण—नि-र्धान—केलेले असल्यामुळें बाह्य तीन लोकाची इच्ला करणारांचा पारिव्राज्यानहीं, असें सिद्ध होतें. कारण गंगाद्वारास-हरिद्वारास

जाण्याची इच्छा करणारा काशीनिवासी पुरुष पूर्वेकडे तोंड करून जाऊं छागत नाहीं. तस्मात् आत्मभिन बाह्य—हा छोक, पितृछोक व देवछोक अशा—छोकत्रयाची इच्छा करणारांना पुत्र, कम व अपर ब्रह्म-विद्या -उपासना हें साधन आहे. (ज्याप्रमाणें स्वर्गेच्छूचा स्वर्गसाधनभूत यागामध्यें अधिकार असतो त्याप्रमाणें छोकत्रयाची इच्छा करणारांचाही तत्साधनभूत पुत्रादिकांविषयीं अधिकार आहे, असा भावार्थ. पुत्रादिक हें बाह्य छोकांचें साधन आहे, याविषयीं प्रमाण—) ' पुत्रेणायं छोकों जय्यो नान्यन कर्मणा०-' पुत्रानेंच हा छोक संपादन करतां येणें शक्य आहे, अन्य कर्मानें नाहीं, कर्मानें पितृछोक व विद्येनें देवछोक, अशी याविषयीं श्रुति आहे. यास्तव त्या छोकत्रयाची इच्छा करणारांनीं पुत्रादि साधनांचें प्रत्याख्यान करून—परित्याग करून पारिव्राज्य स्वीकारणें युक्त नव्हे. कारण पारिव्राज्य हें छोकत्रयाचें साधनच नव्हे. तस्मात् याच छोकाची इच्छा करणारे प्रव्रजन करितात हें अवधारण युक्तच आहे.

आत्मलोकप्राप्तिर्द्याविद्यानिवृत्तो स्वात्मन्यवस्थानमेव । तस्मादात्मानं चेल्लोकिमच्छिति यस्तस्य सर्विक्रियोपरम एवाऽऽत्मलोकसाधनं मुख्यम-न्तरङ्गम् । यथा पुत्रादिरेव बाह्यलोकत्रयस्य । पुत्रादिकर्मण आत्मलोकं प्रससाधनत्वात् ॥ असंभवेन च विरुद्धत्वमवोचाम । तस्मादात्मानं लोकिमिच्छन्तः प्रव्रजन्त्येव सर्विक्रियाभ्यो निवर्तेरन्नेवेस्रर्थः ॥

भाष्यार्थ—(' अहा पण आत्मलोक हें स्वरूपच असल्यामुळें सदा प्राप्तच आहे. तेव्हां त्या प्राप्त वस्त्विषयीं इच्छा कशी संभवते ?' अशी आशंका वेऊन सांगतात—) अविद्येची निवृत्ति झाली असतां स्वरूपांत अवस्थान होणें, हीच आत्मलोकप्राप्ति आहे. [अर्थात् आत्मलोकाला आत्मत्व असल्यामुळें तो नित्य प्राप्त जरी असला तरी अविद्येनें आच्छादित झान् लेला असल्यामुळें त्याच्या प्राप्तीची इच्छा संभवते. ' पण त्याचें साधन काय ?' तें सांगतात—] तस्मात् म्ह० अविद्यावशात्—आत्मप्राप्तीची

१ लोकत्रयाथीं क्षोकांचा पारिवाज्यामध्ये आधिकार नसल्यामुळे.

इच्छा संभवत असल्यामुळें जर कोणी आत्मलोकास इच्छीत असेल तर त्याला सर्व कियांचा त्याग हेंच मुख्य अन्तरंग आत्मलोकसाधन आहे. जसें पुत्रादिकच बाहा लोकत्रयाचें साधन [ तसें पारिवाज्यच आत्मलो काचें साधन आहे. ] कारण पुत्रादि कर्मांचा अन्यत्र विनियोग केलेला असल्यामुळें त्याला आत्मलोकाचें साधनत्व नाहीं.

('यद्यि केवल पुत्रादिक कर्म हें आत्मलोक देणारें नाहीं तरी पारि-व्राज्यसमुचित पुत्रादिक हें आत्मलोकप्रापक होईल,' अशी आशंका घे-ऊन सांगतात—) पारिव्राज्यामध्यें पुत्रादिकांचा संभव नाहीं, व पुत्रादि-प्रसंगी पारिव्राज्याचा संभव नाहीं, व्यामुळें म्ह० दोघांचा एकत्र संभव नसस्यामुळें पारिव्राज्य व कर्में यांना विरुद्धत्व आहे असे आम्हीं सांगित-ळें आहे. तस्मात् आत्मा या लोकाची इच्ला करणारे प्रव्रजनच करिता-त—यांनी सर्व कियांपासून निवृत्तच व्हावें, असा भावार्थ.

यथा च बाह्यलेकित्रयार्थिनः प्रतिनियतानि पुत्रादीनि साधनानि विहितान्येवमात्मलोकार्थिनः सर्वेषणानिवृत्तिः पारिव्राज्यं ब्रह्मविदो विधीयत एव ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण 'प्रव्रज्ञान्ति 'असा येथें वर्तमानकाळीं प्रयोग केळेळा असल्यामुळें हा विधि नन्हे,' अशी आशंका घेऊन 'अ-ग्निहोत्रं जुह्नोति-' याळा जसा विधि मानतात तसाच 'प्रव्रजन्ति 'हाही विधि आहे, असें सांगतात—) ज्याप्रमाणें बाह्य लोकत्रयार्थी पुरुषांना पुत्रादि हीं त्या त्या लोकाळा नियत साधनें विहित आहेत त्याप्रमाणें आत्मळोकार्थी ब्रह्मवेत्त्याळा सर्व-एषणानिवृत्ति हें पारिव्राज्य विहितच आहे.

एतद्ध स्म वै तत्पूर्वे विद्या सः प्रजां न कामयन्ते किं प्रजया करिष्यामो येषां नोऽ-यमात्माऽयं लोक इति॥

पारित्राज्याविषयीं हें तें कारण-खरोखर भूतकालीन आत्मझ ""तना यांची इच्छा करीत नाहीत. कारण प्रजा या साधनानें आम्ही कोणतें फळ मिळविणार १ कीं ज्या आमचा आत्मा हाच छोक आहे. आम्हांछा आत्मा हेंच प्राप्तब्य फळ अभिषेत आहे.

कुतः पुनस्त आत्मलोकार्थिनः प्रव्रजन्त्येवेत्युच्यते । तत्रार्थवाद-वाक्यरूपेण हेतुं दर्शयति । एतद्ध स्म वै तत् । तदेतत्पारिव्राज्ये कारणमुच्यते । ह स्म वै किल पूर्वेऽतिकान्तकालीना विद्वांस आत्मज्ञा प्रजां कर्मापरब्रह्मविद्यां च । प्रजोपलाक्षितं हि त्रयमेतद्वाह्मलोकत्रयसाधनं निर्दिश्यते प्रजामिति । प्रजां किं । न कामयन्ते । पुत्रादिलोकत्रयसा-धनं नानुतिष्ठन्तीत्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—(पारित्राज्यविधि सांगून त्याला अपेक्षित असलेला अर्थवाद आकांक्षापूर्वक उत्थापित करितात—) पण ते आत्मलोकार्थी प्रत्रजनच कोणत्या कारणाने करितात तें सांगितलें जातें. त्याविषयीं अर्थवादवाक्यरूपानें श्रुति हेतु प्रदर्शित करते. 'एतद्ध स्म वै तत्-'तें हें पारित्राज्याविषयीं कारण सांगितलें जातें. 'ह स्म वै-' खरोखर 'पूर्वे-' अतिक्रान्तकालीन—भूतकालचे 'विद्वांसः ' आत्मक्ष 'प्रजां 'प्रजां, कर्म व अपरब्रह्मविद्या; 'प्रजां 'या पदानें प्रजापलक्षित असें हें त्रिविधं बाह्य लोकत्रयसाधन सांगितलें जातें. प्रजेचें काय करितात ? प्रजेची कामना करीत नाहींत. ह्मणजे पुत्रादि लोकत्रयाच्या साधनांचें अनुष्ठान करीत नाहींत, असा भावार्थ.

नन्वपरब्रह्मदर्शनमनुतिष्ठन्त्येव । तद्वलाद्धि व्युत्थानम् । नापवा-दात् । ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्राऽऽत्मनो ब्रह्म वेद सर्वं तं परादादिः त्यपरब्रह्मदर्शनमप्यपवदत्येव । अपरब्रह्मणोऽपि सर्वमध्यान्तर्भावात् । यत्र नान्यत्पत्र्यतीति च । पूर्वापरबाह्मान्तरदर्शनशितषेधाचापूर्वमनपर-मनन्तरमबाह्ममिति । तत्केन कं पत्रयेद्विजानीयादिति च । तस्मान्नाऽऽ-त्मदर्शनव्यतिरेकेणान्यत्र्युत्थानकारणमपेक्षते ॥

भाष्यार्थ-( पूर्वींचे विद्वान् साधनत्रयाचें अनुष्ठान करीत नसत, असें जें म्हट्छें आहे, त्याविषयीं आक्षेप घेतात-) अहोपण ते पूर्वींचे

विद्वान्ही अपर ब्रह्मदर्शनाचे अनुष्ठान कारितातच. ('पण एषणांचा स्याग करणारांना त्याच्या अनुष्ठानाचा काय उपयोग?' अशी आशंका चेऊन सांगतात—) त्या अनुष्ठानाच्या बळानेच एषणांपासून न्युत्थान होतें. ( आत्मवेत्त्यांना अपरविद्येचें अनुष्ठान योग्य नाहीं, असें दूषण देतात—) तसें नाहीं. कारण त्याचा निषेध केलेला आहे. 'ब्रह्म त्याला पराकृत करतें कीं जो 'ब्रह्म आत्म्याहून अन्य आहे' असें जाणतो. सर्व त्याका पराकृत करतें 'इत्यादि श्रुति अपर ब्रह्मदर्शनाचाही अपवाद-निषेध-करतेच. कारण सर्वीमध्यें अपर ब्रह्माचाही अन्तर्भाव होतो. ( त्याविषयींच दुसरी श्रुति –) ' ज्या अवस्थेंत दुसरें पहात नाहीं,' . अशिही श्रुति आहे. ('ज्या भूमब्रह्मामध्यें स्थित झालेला पुरुष चक्षु-रादि इंद्रियांनी दुसरें कांहीं पहात, ऐकत वगरे नाहीं 'इत्यादि अर्थाच्या श्रुतीनें दर्शनादिव्यवहाराचें निवारण केलेलें असल्यामुळें आत्मवेत्त्याचें अपरब्रह्मदर्शनही युक्त नव्हें, असा भावार्थ. ) तसेंच, 'अपूर्वें, अनपरं, अनन्तरं, अबाह्यं 'अशारीतीनें पूर्व, अपर, बाह्य व अन्तर दर्शनाचा प्रतिषेघही केळ्ळा आहे. 'त्यावेळी कोणत्या साधनाने कोणाळा पाह-णार, कोणाळा जाणणार ' असेंही म्हटलें आहे. तस्मात् आत्मदर्शनाला सोडून दुसरें कोणतेंही एषणांपासून व्युत्थानाचें कारण अपेक्षित नाहीं. ( आत्मदर्शन हेंच व्युत्थानाचें कारण आहे. त्याव चून दुमण्या कार-णाची अपेक्षा नाहीं. )

कः पुनस्तेषामभिपाय इत्युच्यते किं प्रयोजनं फलं साध्यं करि-ष्यामः प्रजया साधनेन । प्रजा हि बाह्यलेकसाधनं निर्ज्ञाता । स च बाह्यछोको नास्यस्माकमात्मव्यतिरिक्तः । सर्वे ह्यस्माकमात्मभूत-मेव सर्वस्य च वयमात्मभूताः । आत्मा च न आत्मत्वादेव न केन-चित्साघनेनोत्पाद्य आप्यो विकार्यः संस्कार्यो वा । यद्प्यात्मयाजिनः क्यें कर्मेति तद्पि कार्यकरणात्मद्र्शनविषयमेव । इदं मेऽनेनाङ्गं

ाादिश्रवणात् । न हि विज्ञानधनैकरसनैरन्तर्यद-

र्शिनोऽङ्गाङ्गिसंस्कारोपधानदर्शनं संभवति । तस्मान्न किंचित्प्रजादि-साधनैः करिष्यामः॥

भाष्यार्थ — ( पुत्रादि साधनत्रयाचें अनुष्ठान न करणाऱ्या त्या लोकांचा अभिप्राय प्रश्नपूर्वक सांगतात—) वरील साधनत्रयाचें अनुष्ठान न करण्यांत त्यांचा काय बरें अभिप्राय असतो ? तेंच 'किं प्रजया करि-ष्यामः ' इत्यादि वाक्यानें सांगितलें जार्ते- ' किं-' कोणतें प्रयोजन-फल-साध्य 'प्रजया-'प्रजा या साधनानें 'करिष्याम:-' आम्ही संपा-दन करणार (' अहो कैवल्य हेंच त्या साधनानें साध्य होणारें फल आहे,' म्हणून म्हणाल तर सांगतों-) प्रजा बाह्य लोकाचें साधन म्हणून वर ज्ञात झाँछेछी आहे; आणि तो बाह्य छोक आम्हांछा आत्म्याहून व्यतिरिक्त नाहीं. कारण आम्हांछा. सर्व आत्मभूतच आहे; व आम्ही सर्वाचे आत्मभूत आहों; आणि आमचा आत्मा तर आत्मलामुळेंच कोणत्याही साधनाने उत्पाद्य, आप्य, विकार्य किंवा संस्कार्य नाहीं. ' आतां कर्म आत्मयाजी पुरुषाच्या संस्कारार्थ आहे,' असे जें मानलेळें भाहे तेंही शरीरेंद्रियसमूहाला आत्मा समजणें, या प्रत्ययाला अनुलक्ष-नच होय. कारण तसें सांगणाऱ्या श्रुतिवचनांत 'हें माझें अंग या कर्माकडून संस्कृत केलें जातें ' असें अंगांगित्व श्रुत आहे. विज्ञानवनैक-रसनैरन्तर्य पाहणाऱ्या पुरुषाने अंगांगिसंस्कारापधान पहाणें संभवत नाहीं. ( आत्मा अखंड विज्ञानैकरस आहे असें जाणणारा पुरुष 'हें माझें अंग, त्याला संस्कृत करणारें हें कर्म,' इत्यादि भावनाच करीत नाहीं.)तस्मात् प्रजादि साधनांनीं आग्ही कांहीं साध्य संपादन करीत नाहीं.

अविदुषां हि तत्प्रजादिसाधनैः कर्तव्यं फलम् । न हि मृगतिष्ण-कायामुदकपानाय तदुदकदर्शी प्रवृत्त इति तत्रोषरमात्रमुदकाभावं पद्य-तोऽपि प्रवृत्तिर्युक्ता। एवमस्माकमपि परमार्थोत्मलोकदर्शिनां प्रजादिसा-धनसाध्ये मृगतिष्णकादिसमेऽविद्वदर्शनविषये न प्रवृत्तिर्युक्तेत्यभिप्रायः॥

भाष्यार्थ—( तर प्रजादिकांच्या योगाने साध्य फळ कोणाळा अ-सर्ते ? तें सांगतात—) अविद्वानांनाच प्रजादि साधनांच्या योगाने साध्य फळ असतें. मृगजळाचे ठिकाणीं हें उदक आहे, असें जाणणारा उदक प्राशन करावयास प्रवृत्त होतो, म्हणून तेथें केवळ माळ जिमन आहे, जलाचा एक बिंदुही नाहीं, असें जाणणाराही जलप्राशनास प्रवृत्त होईल, हें संभवत नाहीं. याचप्रमाणें परमार्थ आत्मलोकदर्शी अशा आमचीही अविद्वानांच्या ज्ञानाचा विषय व त्यामुळेंच मृगजला-सारस्था प्रजादि साधनांच्या साध्यामध्ये प्रवृत्ति होणें युक्त नन्हे, असा अभिप्राय.

तदेतदुच्यते येषामस्माकं परमार्थदिशिनां नोऽयमात्माऽशनायादिवि-निर्मुक्तः साध्वसाधुम्यामविकार्योऽयं छोकः फलमभिप्रेतम् । न चा-स्याऽऽत्मनः साध्यसाधनादिसर्वसंसारधर्मविनिर्मुक्तस्य साधनं किंचि-देषितच्यम् । साध्यस्य हि साधनान्वेषणा क्रियते । असाध्यस्य साध-नान्वेषणायां हि जलबुद्धया स्थल इव तरणं कृतं स्यात् । खे वा शाकुनपदान्वेषणम्।तस्मादेतमात्मानं विदित्वा प्रव्रजेयुरेव ब्राह्मणा न क-मीऽऽरसेरिवत्यर्थः।यस्मात्पूर्वे ब्राह्मणा एवं विद्वांसः प्रजामकामयमानाः॥

भाष्यार्थ—( याच अर्था ' येषां नोऽयमात्मायं छोकः ' हें श्रुति-वाक्य घेऊन त्याचें व्याख्यान करितात—) तेंच हें सांगितछें जातें—'येषां नः-' ज्या आम्हां परमार्थदर्शी पुरुषांचा ' अयं आत्मा-' हा अशनाया-दिरहित, साधु व असाधु कर्मानें अविकार्य आत्मा ' अयं छोकः-' हा छोक—फळ अभिप्रेत आहे. साध्य-साधनादि सर्व संसारधर्मापासून वि-निर्मुक्त असळेख्या आत्म्याचें कांहीं साधन आहे, असें समजणें युक्त नव्हे. जें साध्य असतें त्याच्याच साधनाची अन्वेषणा—शोध—केछी जाते. पण असाध्य वस्तूच्याही साधनाची अन्वेषणा कर्छ छागल्यास स्थळा-वरही—येथें जळ आहे, अशा भावनेनें—पोहूं छागल्यासारखें होईळ. आकाशांत पक्ष्याचीं पावळें उमटळेळीं आहेत कीं काय, असें पाहण्या-साम्में भावें तस्मात् या आत्म्याळा जाणून ब्राह्मणांनीं प्रव्रजनच क-कर्छ नये, असा याचा भावार्थ. ज्याअर्थी असें जाणणारे पूर्वीचे ब्राह्मण प्रजेची कामना न करणारे असे होते (त्याअर्थी हर्छीच्या मुमुक्षु ब्राह्मणांनीही प्रवजनच करावें. )

ते ह स्म पुत्रैषणायाश्च वित्तैषणायाश्च लोके-षणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति या ह्येव पुत्रेषणा सा वित्तेषणा या वित्तेषणा सा लोकेषणोभे ह्येत एषणे एव भवतः ॥

अर्थ —याप्रमाणें साध्य-साधनव्यवहाराची निंदा करणारे ते खरो-खर पुत्रैषणा, वित्तैषणा व लोकैषणा यांपासून व्युत्थान करून भिक्षाचर्य करितात. जी पुत्रैषणा ती वित्तेषणा, जी वित्तेषणा तीच लोकैषणा; ह्या दोन्ही एषणाच आहेत.

त एवं साध्यसाधनसंव्यवहारं निन्दन्तोऽविद्वद्विषयोऽयमिति कृत्वा किं कृतवन्त इत्युच्यते । ते ह स्म किल पुत्रैषणायाश्च वित्तै-षणायाश्च लोकैषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्तीत्यादि व्याख्या-तम् । तस्मादात्मानं लोकिमिच्छन्तः प्रव्रजन्ति प्रव्रजेयुरिलेष विधिर-र्थवादेन संगच्छते ॥

भाष्यार्थ—('ते ह स्म-' इत्यादि पुढील वाक्य प्रश्नद्वारा घेऊन त्याच्या पांचव्या अध्यायांतील व्याख्यानाचें स्मरण देतात. कारण हेंच वाक्य पांचव्या म्ह० तिसऱ्या अध्यायांतिही आर्के आहे.—) 'ते-' हा अविद्वानांचा विषय आहे, असे समज्ज्ञ अशारीतीनें साध्य-साधन-संव्यवहाराची निंदा करणारे ते ब्राह्मण काय करते झाले, तें सांगितलें जातें. 'ते ' ब्राह्मण 'ह स्म-' खरोखर ' पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणायाश्च लोकेषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्य चरन्ति-' या वाक्याचें व्याख्यान वर केलें आहे. ( बृहदा. अ. ३ पृ. १३५-४० पहा ) तस्मात् आत्मा या लोकाची इच्छा करणारे प्रवजन करितात—त्यांनीं प्रवजन करावें, हा विधि अर्थवादानें सुसंगत होतो.

न हि सार्थवादस्यास्य लोकस्तुत्याऽऽभिमुख्यमुपपद्यते। प्रव्रजन्तीत्यस्यार्थवादरूपो ह्येतद्ध स्मेत्यादिरुत्तरो प्रन्थः। अर्थवादश्चेत्रार्थवादान्तरमपेक्षेत । अपेक्षते त्वेतद्ध स्मेत्याद्यर्थकादं प्रव्रजन्तीत्येतत्। यसमात्र्यूचे विद्वांतः प्रजादिकर्मभ्यो निवृत्ताः प्रवृत्तितवन्त एव तस्माद्धुनान्तना अपि प्रव्रजन्ति प्रवृत्तेयुरित्येवं संवध्यमानं न लोकस्तुत्यभिमुखं भवितुमईति। विज्ञानसमानकर्तृकत्वोपदेशादित्यादिनाऽवोचाम।।

भाष्यार्थ — ( 'हा आत्मलोक महा प्रभावशाली भाहे.कारण त्याची इच्छा करणारे साधक दुष्कर असलेलें पारित्राज्यही कारितात-' अशी येथें स्त्रति विवक्षित आहे. हा विधि नव्हे,अशी आशंका घेऊन सांगतात-) अर्थवादासह असळेल्या या वाक्याला लोकस्तुतीने अभिमुखःव उपपन होत नाहीं. कारण ' प्रवजान्त ' याचा ' एतद्ध सम वै०' इत्यादि उत्तर ग्रंथ हा अर्थवादरूप आहे. पण ' प्रव्रजन्ति ' हा जर अर्थवाद असता तर त्याला दुसऱ्या अर्थवादाची अपेक्षा नव्हती. पण ' प्रव्रजन्ति ' हें ' एतद्ध सम बैठ' इसादि अर्थवादाची अपेक्षा तर करीत आहे. ज्या-अर्थी पूर्वींचे विद्वान् प्रजादिकमाँपासून ।निष्टत्त होत्साते प्रव्रजनच करते झाले त्याअर्थी अलीकडील विद्वान्ही प्रवजन करतात—त्यांनी प्रवजन करावें, असें संबद्ध होणारें वाक्य छोकस्तुत्यर्थ असर्णे संभवत नाहीं. शिवाय 'वि-दित्वा न्युत्थाय मिक्षाचर्यं चरन्ति-' (अ.३ पृ.१४८)या वाक्याचें न्याद्यान करतांना पूर्वी विज्ञान व व्युत्थानादि यांचा कर्ता समान-एकच आहे, असा उपदेश केलेला असल्यामुळें विज्ञानाप्रमाणें व्युत्थानहीं येथे विहित आहे, असे सांगितलें आहे. (त्याच न्यायानें न्युत्थानाचाच दुसरा पर्याय असे येथील हें पारित्राज्य विधेय आहे, त्याचें विधान आहे. तो विधि आहे, अर्थवाद नव्हे, असे समजावें.)

वेदानुवचनादिसहपाठाच । यथाऽऽत्मवेदनसाधनत्वेन विहितानां वेदानवचनादीनां यथार्थत्वमेव नार्थवादत्वं तथा तैरेव सह पठितस्य 'ऽऽत्मछोकप्राप्तिसाधनत्वेनार्थवादत्वमयुक्तम् ॥ भाष्यार्थ—वेदानुवचन, यज्ञ, दान, तप यांसह प्रव्रजनाचा पाठ असल्यामुळेंही तो विधिच आहे, अर्थवाद नव्हे. उयाप्रमाणें आत्मज्ञाना-च्या साधनत्वार्ने—साधन या रूपानें—विहित असलेल्या वेदानुवचनादिकां-ना यथार्थत्वच आहे, अर्थवादत्व नाहीं त्याप्रमाणें यांच्या बरोबर पठित असलेल्या पारिव्राज्याला आत्मलोकाच्या प्राप्तीचें साधनत्व आहे;व त्याला साधनत्व असल्यामुळें अर्थवादत्व असणें युक्त नाहीं-

फलविभागोपदेशाच । एतमेवाऽऽत्मानं लोकं विदित्वेत्यन्यम्माद्धाः ह्याह्रोकादात्मानं फलान्तरत्वेन प्रविभजति । यथा पुत्रणैवायं लोको जय्यो नान्येन कर्मणा कर्मणा पितृलोक इति ॥

मान्यार्थ — (पारित्राज्य विधेयच आहे, याविषयीं आणखी हेतुं सांगतात -) तसाच श्रुतीनें फलाच्या विभागाचा उपदेश केला आहे. [ म्हणजे पुत्रादि साधनांनीं साध्य होणाऱ्या फलाहून पारित्राज्यांनें साध्य होणारें फल निरालें सांगितलें आहे. त्यामुळें पुत्रादिक जसें विधेय आहे तसें पारित्राज्यही विधेय आहे, असा भावार्थ. ] 'याच आत्मलोकास जाणून ' असें म्हणून अन्य बाह्य लोकांहून आत्म्याला फलान्तर या रूपानें श्रुति विभक्त करते. ज्याप्रमाणें 'पुत्रानेंच हा लोक जय्य-र्जि-कण्यास शक्य आहे अन्य कर्मानें नाहीं, कर्मानें पितृलोक लें इत्यादि बाक्यांत पुत्राचें मनुष्यलोक हें फल, कर्माचें पितृलोक हें फल सांगित-लेलें असल्यामुळें पुत्र, कर्म, अपर विद्या हीं विधेय आहेत (त्याप्रमाणें 'या प्रकृत स्वात्म-लोकाला आपाततः जाणून त्यालाच साक्षात् जाण-ण्याची इच्ला करणारे प्रव्रजन करितात ' असें वचन असल्यामुळें पुत्रा-दिकांच्या फलाहून ज्याचें फल अगदीं निरालें आहे असें पारिवाज्य पुत्रादिकांप्रमाणेंच विधेय आहे. असा भावार्थ.)

न च पत्रजन्तीत्येतत्पाप्तवहोकस्तुतिपरम्। प्रधानवचार्थवादापेक्षम्। सक्रच्छ्तं स्यात् । तस्माद्धान्तिरवैषा छोकस्तुतिपरमिति ॥

100

भाष्यार्थ — (पारित्राज्य स्तुतिपर नाहीं, याविषयीं हेतु –) 'वायु ही मोठी वेगवती देवता आहे ' असे एक अर्थवादवाक्य आहे; त्यांत वायुचें वेगवत्त्व प्रत्यक्ष प्रमाणानें प्राप्त — सिद्ध आहे. त्यामुळें त्याच्या योगानें वायुदेवतेची स्तुति होते. म्हणून तो अर्थवाद आहे, असे म्हणतां येतें. पण ' प्रत्रजन्ति ' हें इतर प्रामाणांनीं प्राप्त नाहीं. त्यामुळें तें छोनकस्तुतिपर नाहीं. तसेंच तें पारित्राज्य दर्श-पोर्णमासादि इतर प्रधान कर्मांप्रमाणें अर्थवादाची अपेक्षा करणारें आहे. तसेंच पारित्राज्याला जर अर्थवादत्व असतें तर त्याचें श्रवण एकदाच झाळें असतें; पण तें एक-दाच श्रुत नसून' प्रत्रजन्ति, प्रजां न कामयन्ते, खुत्थाय भिक्षाचरें चरन्ति ' असे वारंवार श्रुत आहे; त्यामुळेंही तें विहित आहे. तस्मात् 'प्रत्रजन्ति 'हें आत्मलोकस्तुतिपर आहे,हें म्हणणें ही शुद्ध श्रांतिच आहे.

न चानुष्ठेयेन पारित्राज्येन स्तु।तिरुपपद्यते । यदि पारित्राज्यमतुः छेयमपि सदन्यस्तुत्यर्थे स्याद्दर्शपूर्णमासादीनामप्यनुष्ठेयानां स्तुत्यर्थता स्यात् । न चान्यत्र कर्तव्यतैतस्माद्विषयात्रिक्कीता यत इह स्तुत्यर्थो भवेत् । यदि पुनः कचिद्विधिः परिकल्प्येत पारित्राज्यस्य स इहंब मुख्यो नान्यत्र संभवति ॥

भाष्यार्थ — (तर मग पारित्राज्य विधेयही असो व स्तावकहीं असो, म्हणून म्हणाछ तर तेंही बरोबर नाहीं, असें सांगतात—) अनुष्ठेय असले स्वान महणाछ तर तेंही बरोबर नाहीं, असें सांगतात—) अनुष्ठेय असले स्वान स्वान हों स्तुति होंगें अनुपपन्न आहे. कारण पारित्राज्य अनुष्ठेय असून जर अन्य स्तुतिपरही असेंछ तर दर्श-पूर्णमासादि इतर अनुष्ठेय कर्मानाही स्तुत्यर्थेल आहे असें म्हणावें छागेछ. ('यज्ञादिकां-प्रमाणें पारित्राज्याचें विधान अन्यत्र असो; पण येथें स्तुतिच आहे,'म्हणून म्हणाछ तर सांगतों—) या आत्मज्ञानाह्य विषयाछा सोहून दुस-च्या कोठेंही पारित्राज्याची कर्तव्यता चांगळीशी ज्ञात झालेंछी नाहीं कीं अयामुळें येथें त्याछा स्तुत्यर्थ म्हणतां येईछ. पारित्राज्याचा विधि जर कोठें परिकल्पावयाचा असेंछ तर तो येथेंच मुख्य होय. दुसऱ्या प्रितेन

येंत तो संभवत नाहीं. (कारण कमीधिकारामध्येंच त्याच्या त्यागाचा विधि असर्णे विरुद्ध आहे, असा भावार्थः )

यद्प्यनिधक्ततिषये पारित्राज्यं परिकल्प्यते तत्र वृक्षाद्यारोहणाद्यपि पारित्राज्यवत्कल्प्येत । कर्तव्यत्वेनानिर्ज्ञातत्वाविशेषात् । तस्मात्स्तुति - त्वगन्धोऽप्यत्र न शक्यः कल्पयितुम् ॥

भाष्यार्थ — (अहोपण पारित्राज्याविषयीं विधि जरी असला तरी ष्यांना कोणसाच कर्माचा अधिकार नाहीं त्यांना उद्देशून तो आहे, अशी आशंका धेऊन सांगतात—) आतां पारित्राज्य हें अनिधकत पुरुपांना उद्देशून आहे, असें जें कार्रिपलें जातें [तेंही बरोबर नाहीं. कारण तसें मानस्यास] त्या कर्माचा अधिकारी नसलेस्या पुरुषाचे ठिकाणीं पारित्राज्याप्रमाणें वृक्षादिकांवर आरोहण करणें—चढणें इत्यादिकांचीही कस्पना केली जाईल. कारण कर्तन्य या रूपानें चांगलें ज्ञात झालेलें नसेंण हें दोन्ही ठिकाणीं समान आहे. [म्ह० कर्माचा ज्यांना अधिकार नाहीं, अशा अंध, पंगु इत्यादिकांनीं वृक्षांवर आरोहण करावें इत्यादि जसें अवस्य कर्तन्य महणून ज्ञात झालेलें नसतें त्याप्रमाणें त्यांनीं पारित्राज्यही करावें, असें ज्ञात झालेलें नसतें त्याप्रमाणें त्यांनीं पारित्राज्यही करावें, असें ज्ञात झालेलें नसतें त्याप्रमाणें त्यांनीं पारित्राज्यही करावें, असें ज्ञात झालेलें नसतें त्याप्रमुलें श्रुतिविहित पारित्राज्य अनिधक्तिविषय आहे, असे मानस्यास त्यांना उद्देशून वृक्षारोहणादि-कहीं कारिपलें जाईल. कारण मग अधिकार, योग्यता, शक्याशक्यता इत्यादि पाहण्याची आवस्यकताच नाहीं.] तस्मात् या ठिकाणीं स्तुति-त्याच्या गंधाचीही कर्मना करतां येणे शक्य नाहीं.

स एष नेति नेत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यतेऽशी-यों न हि शीर्थतेऽसङ्गो न हि सज्यतेऽसितो न व्यथते न रिष्यत्येतमु हैवैते न तरत इत्यतः पापमकरविमत्यतः कल्याणमकरविमत्युभे उ हैवैष एते तरित नैनं कृताकृते तपतः॥२२॥ अर्थ—नतो हा 'नेति नेति' अशा रितीनें निर्देश केला गेलेला आसा अगृह्य आहे, त्याचें प्रहण केलें जात नाहीं; अशीर्य आहे, त्याचा नाश होत नाहीं; असंग आहे, तो आसक्त होत नाहीं. तो अबद्ध आहे; ज्यथा पावत नाहीं; हिंसा पावत नाहीं. असें जाणणाऱ्या ब्रह्मज्ञालाच हीं दोन्हीं प्राप्त होत नाहींत, हें योग्यच आहे. शरीरधारणेच्या निमिन्तानें मीं पाप केलें, असा पश्चात्ताप व त्यासाठींच पुण्य केलें, असा हर्ष त्याला होत नाहीं. तो ब्रह्मज्ञ पुण्य व पाप या दोविंक्ही उल्लंघन करून जातो. केलेलें व न केलेलें नित्यानुष्टान त्याला फलदानानें व प्रत्यवायोत्पादनानें ताप देत नाहीं. २२

यद्ययमात्मा लोक इष्यते किमर्थं तत्प्राप्तिसाधनत्वेन कर्माण्येव नाऽऽरभेरिन्कं पारित्राज्येनेति । अत्रोच्यते अस्याऽऽत्मलोकस्य कर्म-भिरसंबन्धात् । यमात्मानिमच्छन्तः प्रत्रजेयुः स आत्मा साधनत्वेन फळत्वेन चोत्पाद्यत्वादिप्रकाराणामन्यतमत्वेनापि कर्मभिर्न संबध्यते । तस्मात्स एष नेति नेत्यात्माऽगृह्यो न हि गृह्यत इत्यादिलक्षणः ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणे अर्थवादासह पारिव्राज्याचे व्याख्यान करून 'स एप नेति नेति०' इसादि भागाचे व्याख्यान करण्यासाठी शंका वितात—) 'अहो पण हा आत्मा हाच छोक जर इच्छिछा जात आहे तर त्याच्या प्राप्तीचें साधन म्हणून कर्मेंच का आरंभूं नयेत, पारिव्राज्यच काय करावयाचें आहे?' थाचें उत्तर असें सांगितछें जातें—कारण या आत्म- दोकाचा कर्माशीं संबंध नाहीं. म्हणून कर्मांचा साधन या रूपानें आरंभ करतां येत नाहीं. ज्या आत्म्याची इच्छा करणारे संन्यास करितात तो आत्मा साधनत्वानें व फळत्वानें उत्पाद्यत्वादि चार प्रकारितिछ एकाही प्रकारानें कर्माशीं संबद्ध होत नाहीं. त्यामुळें तो आत्मा 'स एव नेति नेति आत्मा अगृह्यो न गृह्यते' इत्यादिछक्षण आहे. [म्ह० तो निष्प्रपंच आहे.] वस्मादेवंछक्षण आत्मा कर्मफळसाधनासंबन्धी सर्वसंसारधर्मातीतोऽस्थूळादिधर्मवान् अजोऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयः

सैन्धवधनविद्वज्ञानैकरसस्वभावः स्वयंज्योतिरेक एवाद्वयोऽपूर्वोऽनप-रोऽनन्तरोऽबाह्य इत्येतदागमतस्तर्कतस्य स्थापितं विशेषतस्रेह जनक-याज्ञवल्क्यसंवादेऽस्मिस्तस्मादेवंलक्षण आत्मिन विदित आत्मत्वेन नैव कर्मारम्भ उपपद्यते । तस्मादात्मा निर्विशेषः ॥

भाष्यार्थ—('अहोपण तो जरी असा निष्प्रपंच असला तरी त्याची इच्छा करणाऱ्या साधकाच्या पारित्राज्याची सिद्धि कशी होते,' अशी आशंका वेऊन सांगतात—) ज्याअर्थी अशा लक्षणाचा आत्मा कमें,फल व साधनें यांशी संबंध न ठेवणारा, सर्व संसारधर्मीहून विलक्षण, अशन्तायादिकांहून अतीत, अस्थूलादि धर्मवान्, अज, अजर, अमर, अमृत, अभय, सैंधवाच्या खड्याप्रमाणें विज्ञान-एकरसत्वभाव, स्वयंज्योति,एकच, अद्भय, अपूर्व, अनपर, अनन्तर, अबाह्य आहे, असे पूर्वी ठिकठिकाणीं आगमतः व तर्कतः स्थापित केलें व विशेषतः या जनक याज्ञवल्ययसंवादांत त्याचाच निश्चय केला आहे त्याअर्थी अशा स्वरूपाचा आत्मा आत्मावानें आपाततः ज्ञात झाला असतांही कमींचा आरंभ उपपन्न होत नाहीं. तस्मात् आत्मा निर्विशेष आहे.

न हि चक्षुष्मान्पथि प्रवृत्तोऽहिन कूपे कण्टके वा पति । कृत्सस्य च कर्मफलस्य विद्याफलेऽन्तर्भावात् । न चायत्नप्राप्ये वस्तुनि विद्वा-न्यत्नमातिष्ठति । "अर्के चेन्मधु विन्देत किमर्थे पर्वतं व्रजेत् । इष्ट-स्यार्थस्य संप्राप्तौ को विद्वान्यत्नमाचरेत् ॥" "सर्वं कर्माखिलं पार्थ ज्ञाने परिसमाप्यते" इति गीतासु । इहापि चैतस्यैव परमानन्दस्य ब्रह्मवित्प्राप्यस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीत्युक्तम् । अतो ब्रह्म-विदां न कर्मारम्मः ॥

भाष्यार्थ — (उक्त आत्मविषयक विवेकज्ञानवानाला कर्मानुष्ठान नाहीं, याविषयीं दृष्टान्त –) मार्गानें जात असलेला घड डे:ळ्याचा मनुष्य दिव-सादवळ्या क्र्यांत किंवा कांट्यांत पडत नाहीं, हें प्रासिद्ध आहे. (त्याच न्यायानें ज्ञानी कर्मीत पडत नाहीं) ब्रह्मज्ञानाच्या फळामध्यें सर्व कर्मींच्या फळाचा अन्तर्भीव होत असल्यामुळं मुमुक्षू छा कर्म करण्याची आवश्य-कता नाहीं. यत्नावाचूनच प्राप्त होणाऱ्या वस्तू विषयीं कोणताही ज्ञाता— विचारी यत्न करीत नाहीं. कारण 'रुईच्या झाडावरच जर मध मिळाळा तर त्यासाठीं पर्वतावर कोण जाईळ ? इष्ट वस्तूची प्राप्ति झाल्यावर के:णता विचारी पुरुष त्यासाठीं यत्न करीळ ?' असे म्हटळें आहे. 'हे अर्जुना, फळासह सर्व कर्म ज्ञानामध्यें अन्तर्मृत होतें.' असे गीतेमध्यें ही म्हटळें आहे. येथे—या उपनिषदांतही 'ब्रह्मवेत्त्याळा प्राप्त करून घेण्यास योग्य असळेल्या याच ब्रह्मानन्दाच्या ळेशावर अन्य भूतें उपजीविका करितात,' असे म्हटळें आहे. यास्तव ब्रह्मवेत्त्याळा कर्मारंभ नाहीं.

यस्मात्सर्वेषणाविनिवृत्तः स एष नेति नेसात्मानमात्मत्वेनोपगम्य तद्भूपेणेव वर्तते तस्मादेतमेवंविदं नेति नेसात्मभूतम् हैवैते वक्ष्यमाणे न तरतो न प्राप्नुत इति युक्तमेवेति वाक्यशेषः । के ते इत्युच्यते । अतोऽस्मानिमित्ताच्छरीरधारणादिहेतोः पापमपुण्यं कर्माकरवं कृत-वानस्म कष्टं खलु मम वृत्तमनेन पापेन कर्मणाऽहं नरकं प्रतिपत्त्य इति योऽयं पश्चात्पापं कर्म कृतवतः परितापः स एनं नेति नेसात्मः भृतं न वरति ॥

भाष्यार्थ — ('ण्तमु॰' इत्यादि वाक्याची योजना करितात—) ज्याअशी सर्व एषणांपासून विशेषतः निवृत्त झालेला तो हा 'नेति नेति'
अशा रीतीनें आत्याला आत्मतानें जाणून तद्र्पानेंच राहतो त्याअशी
'एतं-' या असे जाणणाराला 'नेति नेति' अशा आत्मभूत झालेल्याला
'उ ह एव एते-' पुढें सांगितलीं जाणारीं (पुण्य व पाप) हीं दोन्ही 'न
तरतः' प्राप्त होत नाहींत, 'इति-' हें युक्तच आहे, असा 'तरतः' यापुढें वाक्यशेष लावावा तीं दोन कोणतीं ? तें सांगितलें जातें—'अतः-'
या निमित्तामुळें—शरीरधारणादि कारणानें मी 'पापं अकरवं-' पाप केलें;
सरोखर म इया हातून वाईट गोष्ट घडली, या पापकर्मनें मी नरकास
जाईन, असा जो हा पाप करणाराला मागाहून होणारा परिताप तो हा
या निति नेति-'अशा रीतीनें आत्मभूत झालेल्या पुरुषाला प्राप्त होत नाहीं.

तथाऽतः कल्याणं फलविषयकामानिमित्ताद्यझदानादिलक्षणं पुण्यं शोभनं कर्म कृतवानिस्म । अतोऽहमस्य फलं सुखमुपभोक्ष्ये देहान्तर इत्येषोऽपि हर्षस्तं न तरित । उभे उ हैवैष ब्रह्मविदेते कर्मणी तरित पुण्यपापलक्षणे । एवं ब्रह्मविदः संन्य।सिन उभे अपि कर्मणी श्लीयेते पूर्वजन्मिन कृते ये ते इह जन्मिन कृते ये ते चापूर्वे च नाऽऽरभ्येते।।

भाष्यार्थ—-त्याचप्रमाणें 'अतः-' फलविषयक कामना या निमित्ता-मुळें 'कल्याणं अकरवं-' यज्ञ-दानादिलक्षण पुण्य—शोभन कर्म मीं केलें आहे, त्यामुळें मी याचें फल—मुख देहान्तरीं—पुढच्या जन्मीं भोगीन अशा प्रकारचा हा हर्षही त्याला प्राप्त होत नाहीं. कारण 'उमे उ हैवैषः-' हा ब्रह्मविद् 'एते उमे उ' हीं दोन्ही पुण्य-पापलक्षण कर्में 'तरति-' तर-तो—त्यांचें उल्लंबन करतो. ('अहोपण पुण्य-पापांना तरून जातो असें महटल्यास पुण्य व पाप त्याहून पृथक् राहतात असें होतें, कारण नदीला तरून गेल्यावर नदी त्या तरून जाणाराहून पृथक् असते,' अशी आशंका बेऊन सांगतात—) अशा रीतीनें संन्यासी ब्रह्मवेत्याचीं पूर्वजन्मीं जीं केलीं होतीं तीं व या जन्मीं जीं केलीं तीं अशीं दोन्ही—पुण्य-पापाल्य कर्में क्षीण होतात व दुसन्या अपूर्व—नवीन पुण्य-पापांचा आरंभ होत नाहीं.

किंच नेनं कृताकृते कृतं निस्रानुष्ठानमकृतं तस्यैवाकिया ते अपि कृताकृते एनं न तपतः । अनात्मक्रं हि कृतं फल्डदानेनाकृतं प्रत्यवायोत्पादनेन तपतः । अयं तु ब्रह्मविदात्मविद्याग्निना सर्वाणि कर्माणि सस्मीकरोति ''यथैधांसि समिद्धोऽग्निः" इस्यादिस्मृतेः । अरीरारम्भक-योस्तूपभोगेनैव क्षयः । अतो ब्रह्मविद्कर्मसंबन्धी ।।२२॥

भाष्यार्थ — (याही कारणास्तत्र ब्रह्मवेत्त्याचा धर्मीदिकांशीं संबंध नाहीं, असे सांगतात—) तसेंच 'नैनं कृताकृते तपतः-' याळा कृत—केळेळें नित्यानुष्ठान अकृत—त्यांचेंच अकरण—अननुष्ठान अशीं तीं कृताकृत कमेंही त्याळा ताप देत नाहींत. अनात्मज्ञ पुरुषाळाच केळेळें नित्यानुष्ठान फळदानानें व न केळेळें नित्यानुष्ठान प्रत्यवायाच्या उत्पत्तीनें ताप

देतात. पण दा ब्रह्मवेत्ता आत्मिविद्यारूप अग्नीनें सर्व कर्मांचें भरम करतो; कारण त्याविषयीं 'यथैधीं सि सिमद्रोग्निः ०-' इत्यादि स्मृति प्रमाण भाहे. पण शरीराचीं भारंभक अशीं जीं पुण्य-पापें त्यांचा उपभागानेंच क्षय होतो. यास्तव ब्रह्मवेत्ता कर्मसंबंधी नाहीं. २२.

> तदेतहचाऽभ्युक्तम् । एष निस्रो महिमा बाह्मणस्य न वर्धते कर्मणा नो कनीयान् । तस्यैव स्यात्पदिवत्तं विदित्वा न लिप्यते कर्मणा पापकेनेति ॥

अर्थ--हेंच तस्व ऋषेनें सांगितलें आहे. हा ब्राह्मणाचा नित्य महिमा आहे. तो पुण्यकमीनें वृद्धि पावत नाहीं व पापानें क्षीण होत नाहीं. त्याच महिम्याचें पद—स्वरूप जाणणारा व्हावें, कारण त्याला जाणून पाप कर्मानें लिस होत नाहीं.

तदेतद्वस्तु ब्राह्मणेनोक्तमृचा मन्त्रेणाभ्युक्तं प्रकाशितम् । एष नेति नेत्यादिछक्षणो नित्यो महिमा । अन्ये तु महिमानः कर्मकृता इत्य-नित्याः । अयं तु तद्विछक्षणो महिमा स्वाभाविकत्वान्तित्यो ब्रह्मविदो ब्राह्मणस्य स्यक्तसर्वेषणस्य । कुतोऽस्य नित्यत्विमिति हेतुमाह । कर्मणा न वर्धते ग्रुभछक्षणेन कृतेन वृद्धिछक्षणां विक्रियां न प्राप्तोति । तथा-ऽश्रुभेन कर्मणा नो कनीयान्नाप्यपक्ष्यछक्षणां विक्रियां प्राप्तोति । उप-चयापचयहेतुभूता एव हि सर्वा विक्रिया इत्येताभ्यां प्रतिषिध्यन्ते । अतोऽविक्रियत्वान्तित्य एष महिमा ॥

भाष्यार्थ—(वर सांगितलेख्या ब्रह्मिविद्या फळाळा मंत्राचेंही भानु-कूल्य दाखिवतात-) 'तदेतत् ' तेंच हें ब्राह्मणानें सांगितलेकें तत्त्व 'ऋचा-' मंत्रानें 'अभ्युक्तं.' प्रकाशित केलें आहे. 'एष:-' हा 'नेति

ज्याप्रमाणें चांगला पेटलेला आप्ति काष्ठांना भस्मसात् करतो तसा ज्ञानापि
 संचित व कियमाण कर्मांना भस्मसात् करतो, असा स्या स्मृतीचा भावार्थ.

नेति' इत्यादि छक्षण 'नित्यो महिमा-' नित्य महिमा, इतर महिमे कर्मकृत असल्यामुळें अनिय आहेत. पण हा त्याहून विछक्षण—अकर्मकृत—
असळेळा महिमा स्वाभाविक असल्यामुळें नित्य आहे. (कीणाचा ?)
'ब्राह्मणस्य-' प्यानें सर्व एषणांचा त्याग केळा आहे अशा ब्रह्मवेत्त्याचा.
पण त्या ब्राह्मणाच्या महिम्याळा नित्यत्व कीणत्या कारणानें ? असें कीणी विचारीळ म्हणून त्याचा हेतु सांगतात—'कर्मणा न वर्धते-' शुमळक्षण कृत कर्मानें वृद्धि छक्षण विक्रियेस प्राप्त होत नाहीं- अपक्षयळक्षण
विक्रियेळा प्राप्त होत नाहीं. वृद्धि व अपक्षय या दोन विक्रियां मुळें
होणाऱ्याच इतर सर्व विक्रिया आहेत. त्यामुळें त्यांच्या या दोन निषेधानीं बाकीच्या सर्व विक्रियाही प्रतिषिद्ध होतात. तस्मात् आत्मा अविक्रिय असल्यामुळें ब्रह्मवेत्त्याचा हा नित्य महिमा आहे.

तस्मात्तस्येव महिम्नः स्याद्भवेत्पद्वित्पद्स्य वेता पद्यते गम्यते ज्ञायत इति महिम्नः स्वरूपमेव पदं तस्य पद्स्य वेदिता । किं तत्पद्-वेदनेन स्यादित्युच्यते । तं विदित्वा महिमानं न छिप्यते न संबध्यते कर्मणा पापकेन धर्माधर्मछक्षणेनोभयमपि पापकमेव विदुषः ॥

भाष्यार्थ—तस्मात् तो महिमा नित्य असहयामुळें 'तस्यैव-' त्याच महिम्याचा 'पदिवत् -' पदाळा—स्वरूपाळा जाणणारा व्हावें. 'पद्यते—गम्यते—ज्ञायते इति पदं-' जाणळें जातें म्हणून पद, महिम्याचें स्वरूपच पद आहे. त्या पदाचा वेत्ता—जाणणारा व्हावें. त्या पदाच्या ज्ञानानें काय होतें ? तें सांगितळें जातें. 'तं विदित्वा-' त्या महिम्यास जाणून 'न ळिप्यते-' संबंध केळा जात नाहीं (कोणाकडून ?) 'कर्मणा पापकेन-' धर्माधर्मळक्षण पापकर्माकडून (ळिप्त केळा जात नाहीं.) आत्मज्ञाळा धर्म व अधर्म ही दोन्ही पापंच आहेत. (कारण पापप्रमाणें पुण्यही बंबक असतें. पुण्यही संसाराळा कारण होतें. म्हणून तेंही पाप आहे.

तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिक्षः समाहितो भूत्वाऽऽत्मन्येवाऽऽत्मानं पश्यित सर्वमात्मानं पश्यित नैनं पाप्मा तराति सर्वं पाप्मानं तराति नैनं पाप्मा तपति सर्वं पा-प्मानं तपति विपापो विरजोऽविचिकित्सो ब्राह्मणो भवत्येष ब्रह्मलोकः सम्राडेनं प्रापि-तोऽसीति होवाच याज्ञवल्क्यः सोऽहं भग-वते विदेहान्ददामि मां चापि सह दास्या-योति॥ २३॥

अर्थ--- ज्याअर्थी आत्मा कर्मसंबंधी नाहीं त्याअर्थी आत्मा कर्म व त्याचें फळ यांशी संबंध न ठेवणारा आहे, असे आपाततः जाणणारा शान्त, दान्त, उपरत, तितिक्षु, समाहित, होऊन स्वश्रीरांतच प्रत्यक् — चैतन्यस्वरूपास पाहतो. तो सर्व आत्मा आहे, असे पाहतो. असे पाह णाराला पुण्य पापलक्षण पाप प्राप्त होत नाहीं. सर्व पापाला उल्लंघितो. त्याला कृताकृतलक्षण पाप ताप देत नाहीं. तोच सर्व पापाला मस्मसात् करतो. तो धर्माधर्मरहित, निष्काम, निःसंशय ब्राह्मण होतो. हे सम्राट्, हा ब्रह्मलोक आहे. या ब्रह्मलोकाला तूं पोंचिवला गेला आहेस, असे याज्ञवल्क्य म्हणाला. तेव्हां जनक म्हणतो—'' तो मी कृतार्थ केला गेलेन्ला तुम्हांला विदेह देशांस देतों. त्यांच्या सहवर्तमान मी आपल्यालाहीं दास्यासाठीं देतों. '' २३

यस्मादेवमकर्मसंबन्ध्येष ब्राह्मणस्य महिमा नेति नेत्यादिछक्षणस्त -स्मादेवंविच्छान्तो वाह्येन्द्रियच्यापारत उपशान्तस्तथा दान्तोऽन्तःकर-णतृष्णातो निवृत्त उपरतः सर्वेषणाविनिर्मुक्तः संन्यासी तितिक्षुर्द्वह्रस-हिष्णुः समाहित इन्द्रियान्तःकरणचळनरूपाद्यावृत्त्येकाय्यरूपेण समा- हितो भूत्वा । तदेतदुक्तं पुरस्ताद्वारुयं च पाण्डित्यं च निर्विद्येति । आत्मन्येव स्वे कार्यकरणसंघात आत्मानं प्रसक्चेतियतारं प्रयित ॥

माध्यार्थ—ज्याअर्था अशारीतीनें हा 'नेति नेति ' इयादिलक्षण ब्राह्मणाचा महिमा अकर्मसंबंधी आहे व्याअर्थी असें जाणणारा 'शांतः-' बाह्येंद्रिय व्यापारापासून उपशांत, तसाच 'दान्तः-'अन्तःकरण तृष्णेपा-सून-निवृत्त, 'उपरतः ' सर्व एषणांपासून विनिर्मुक्त संन्यासी, 'तिति-क्षुः-' द्वंद्रसिहिष्णु, 'समाहितः-' इंद्रियें व अन्तःकरण यांच्या चल-नरूपापासून व्यावृत्त होऊन-ऐकाप्रयरूपानें समाहित होऊन, हेंच पूर्वी 'बाह्यं च पांडित्यं च निर्विद्य'(अ.३पृ.१५५) या वाक्यानें सांगितलें आहे. 'आत्माने एव-' स्वतःच्या शरीरेंद्रियसंघातांतच 'आत्मानं-' प्रत्यक् चेतियता जो आत्मा त्यास पाहतो.

तत्र कि तावन्मात्रं परिच्छित्रं नेत्युच्यते । सर्वं समस्तमात्मानमेव पद्म्यति नान्यदात्मव्यतिरिक्तं वाछात्रमालमप्यस्तीत्येवं पद्म्यति । मन-नान्मुनिभेवति जाप्रतस्वप्तसुषुप्ताख्यं स्थानत्रयं हित्वा । एवं पद्म्यन्तं ब्राह्मणं नैनं पाप्मा पुण्यपापलक्ष्मणस्तर्।ते न प्राप्नोति । अयं तु ब्रह्मवि-त्सर्वं पाप्मानं तरत्यात्मभावेनैव व्याप्नोत्यतिक्रामित ॥

भाष्यार्थ—सा शरीरांत काय तेवड्याच परिमाणाचा—परिच्छित्र आत्मा पहितो ? याचे 'नाहीं ' असे उत्तर सांगितछें जातें. ' सर्व आत्मानं पर्यति-' सर्वाछा—समस्ताला आत्माच पाहतो, आत्मव्यतिरिक्त अन्य बालाग्रमाणही नाहीं असे पाहतो. जाग्रत्, स्वम व सुषुप्त या नांवाचें स्थानत्रय सोडून मननामुळें मुनि होतो. 'नैनं पाप्मा तराति-' असे पा-हणाऱ्या ब्राह्मणाला पुण्य पापलक्षण पाप्मा प्राप्त होत नाहीं. पण हा ब्रह्मवेत्ता ' सर्व पाप्मानं तरित-' सर्व पापास तरतो—आत्मलानेच व्यापतो—साचें अतिक्रमण करतो.

नैनं पाप्मा कृताकृतलक्षणस्तपतीष्टफलप्रत्यवायोत्पादनाभ्याम् । सर्वं पाप्मानमयं तपति ब्रह्मवित्सर्वात्मदर्शनविह्नाः भरमीकरोति। स एष एवंविद्धिपापो विगतधर्माधर्मो विरजो विगतरजो रजः कामो विगतकामोऽविचिकित्स रेछन्नसंशयोऽहमस्मि सर्वोत्मा परं ब्रह्मोति नि श्चितमतिर्बोह्मणो भवति । अयं त्वेवंभूत एतस्यामवस्थायां मुख्यो ब्रा-ह्मणः प्रागेतस्माद्धह्मस्वरूपावस्थानाद्गौणमस्य ब्राह्मण्यम् ॥

भाष्यार्थ—' नैनं पाप्मा तपित-' याला कृताकृतलक्षण पाप इष्ट फल व प्रत्यवाय यांच्या द्वारा ताप देत नाहीं. ' सर्व पाप्मानं तपित-'हा क्रहा-विचा सर्वात्मदर्शनक्षप अमीनें सर्व पापास भस्म करतो. तो हा असें जाणणारा 'विपाप:-' धर्म व अधर्म यांपासून विशेषतः दूर गेलेला—धर्माधर्मश्र्रन्य, 'विरजः-' ज्याचें रज नाहींसें झालें आहे. रज म्ह० काम, जो निष्काम आहे, 'आविचिकित्स:०' ज्याचा संशय तुटला आहे तो मी सर्वात्मा परं ब्रह्म आहें, असा निश्चितमित ब्राह्मण होतो.या अवस्थेंत हा अशा प्रकारचा झालेला मुख्य ब्राह्मण होय. या ब्रह्मवक्षपावस्थानापूर्वा याचें ब्राह्मण्य गौण असरों.

एष ब्रह्मलोको ब्रह्मैव लोको ब्रह्मलोको मुख्यो निकपचिरतः सर्वा-रमभावलक्षणो हे सम्राट् । एनं ब्रह्मलोकं परिप्रापितोऽस्यभयं नेति नेत्यादिलक्षणामिति होवाच याज्ञवल्क्यः ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणें सफल ब्रह्मविद्यचा मंत्र व ब्राह्मण यांच्या योगानें उपदेश करून उपसंहार करतो —) 'एष ब्रह्मलोकः 'हा ब्रह्म-लोक आहे. ब्रह्म हाच लोक ब्रह्मलोक. हे सम्राट्, हा मुख्य, निरुपच-रित, सर्वात्ममावलक्षण, ब्रह्मलोक आहे. 'एनं प्रापितोऽसि-' या अभय 'नेति नेति 'इत्यादिलक्षण ब्रह्मलोकास तूं सर्व प्रकारें प्राप्त केला गेला आहेस.'इति होवाच याज्ञवल्क्यः-'असें याज्ञवल्क्य जनकाला म्हणाला.

एवं ब्रह्मभूतो जनको याज्ञवल्क्येन ब्रह्मभावम।पादितः प्रत्याह । सोऽहं त्वया ब्रह्मभावमापादितः सन्भगवते तुभ्यं विदेहान्देशान्सम ज्ञाल्यं स्प्रमनं ददामि मां च सह विदेहैदीस्याय दासकर्मणे ददामीति । परिसमापिता ब्रह्मविद्या सह संन्यासेन साङ्गा सेतिकर्तव्यताका । परिसमाप्तः परमपुरुषार्थः । एतावत्पुरुषेण कर्त -व्यमेषा निष्ठेषा परागतिरेतानिःश्रेयसमेतत्प्राप्य कृतकृत्यो ब्राह्मणो भवत्येतत्सर्ववेदानुशासनमिति ॥ २३ ॥

मान्यार्थ — याप्रमाणें ब्रह्मीमृत झालेला—याइवल्क्याकडून ब्रह्मभावास प्राप्त केला गेलेला जनक उलट बोल्ला—' सोऽहं भगवते विदेहान्ददा-मि-' तो मी तुजकडून ब्रह्मभावास पोंचिविला गेलेला स्रसाता तु- महांस विदेह देश—माझें समस्त राज्य देतों 'मां चापि सह दास्यायेति-' साणि विदेह देशांसह मी आपल्यालाही दासाचें कार्य करण्यासाठीं देतों, सा 'च-'शब्दानें संबंध लागतो. ( आतां आणखीं कांहीं सांगाव- याचें राहिलें नाहीं, असें सांगतात—) ब्रह्मविद्या संन्यासासह, अंगांसह, व इतिकर्तव्यतेसह सर्वतः समाप्त झाली. परम पुरुषार्थ परिसमाप्त झाला. पुरुषानें एवढेंच करावें. ही परा निष्ठा, ही परा गति, हेंच निःश्रेयस— निश्चित श्रेय होय. यास प्राप्त होऊत क्रतक्रस्य ब्राह्मण होतो. हें सर्व वेदाचें अनुशासन आहे. २३.

## स वा एष महानज आत्माङ्गादो वसुदानो विन्दते वसु य एवं वेद ॥ २४॥

अर्थ — तोच हा महान् अज आरमा सर्वभूतस्थ होऊन अन्न मक्षण करणारा सर्व प्राण्यांच्या कर्माचें फळ देणारा आहे. जो असे जाणतो त्याला सर्व कर्मांचें फळ मिळतें. २४.

योऽयं जनकयाज्ञवल्क्याख्यायिकायां व्याख्यात आत्मा स वा एष महानज आत्माऽलादः सर्वभूतस्थः सर्वान्नानमत्ता वसुदानो वसु धनं सर्वप्राणिकर्मफलं तस्य दाता प्राणिनां यथाकर्म फलेन योजयितेत्यर्थः। तमेतमजमलादं वसुदानमात्मानमलादवसुदानगुणाभ्यां युक्तं यो वेद स सर्वभूतेष्वात्मभूतोऽलमित विन्दते च वसु सर्वं कर्मफलजातं लभते सर्वात्मत्वादेव य एवं यथोक्तं वेद। अथवा दृष्टफलार्थिभिर्थ्येवंगुण

उपास्यः । तेनानादो वसोश्च छञ्घा दृष्टेनैव फलेनानातृत्वेन गोश्वादि-ना चास्य योगो भवतीत्यर्थः ॥ २४ ॥

> स वा एष महानज आत्माऽजरोऽमरोऽमृतोऽ-भयो ब्रह्माभयं वै ब्रह्माभयः हि वै ब्रह्म भवति य एवं वेद ॥ २५ ॥ इति बृहदा-रण्यकोपनिषदि चतुर्थोध्यायस्य चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ४ ॥

अर्थ—तोच हा महान् अज आत्मा अजर, समर, अमृत, अभय ब्रह्म आहे. अभयच ब्रह्म आहे. जो अर्से जाणतो तो अभय ब्रह्मच होतो, २५ (४)

वाऽऽरण्यकस्य योऽर्थ उक्तः स समुधित्यास्यां

कण्डिकायां निर्दिश्यत एतावान्समस्तारण्यकार्थ इति । स वा एष महानज आत्माऽजरो न जीर्यत इति न विपरिणमत इत्यर्थः । अम-रो यस्माचाजरस्तस्मादमरो न म्नियत इत्यमरः । यो हि जायते जीर्यते च स विनश्यति म्नियते वा । अयं त्वजत्वादजरत्वाचाविनाशी यतोऽत एवामृतः ॥

भाष्यार्थ—( निरुपाधिक ब्रह्मज्ञानानें मुक्ति सांगितली व सोपाधिक ब्रह्मज्ञानानें अभ्युद्य सांगितला. तेव्हां आतां पुढील कंडिकेचा काय उपयोग ? अशी आशंका घेऊन सांगतात—) आतां सर्वच आरण्यकाचा जो अर्थ सांगितला तो एकत्र समुचित करून 'एवढाच समस्त आरण्यकाचा अर्थ आहे ' असा या कंडिकेंत सांगितला जातो. ' स वा एष महान् अज आताः' तो हा महान् अज आताः ' अजरः-' जीर्ण होत नाहीं, विपरिणाम पावत नाहीं, असा भावार्थः 'अमरः-' ज्याअर्थी अजर आहे त्याअर्थी अमर. मरत नाहीं, म्हणून अमर. जो उत्पन्न होती व जीर्ण होतो तो विनाश पावतो किंवा मरतो. पण हा उयाअर्थी अजत्वामुळें व अजरवामुळें अविनाशी आहे त्याअर्थींच अमृत आहे.

यस्माज्जिनप्रभृतिभिश्चिभिभीविकारैर्वार्जितस्तस्मादितरैरि भाविक कारैश्विभिस्तत्कृतैश्च कामकर्ममोहादिभिर्मृत्युरूपैर्वर्जित इत्येतत्। अभयोऽत एव । यस्माचैवं पूर्वोक्तिविशेषणस्तस्माद्भयवर्जितः। भयं च हि नामाविद्याकार्यं तत्कार्यप्रतिषेधेन भाविवकारप्रतिषेधेन चावि द्यायाः प्रतिषेधः सिद्धो वेदितव्यः। अभय आत्मैवंगुणाविशिष्टः किम-सौ ब्रह्म परिवृढं निरतिशयं महदित्यर्थः।।

भाष्यार्थ— उयाअर्थी जन्मप्रमृति तीन भावविकारांनी हा वर्जित आहे त्याअर्थी बाकीच्या तीन भावविकारांनीही व त्यामुळें होणाऱ्या मृत्युक्तप काम-कर्म मोहादिकांनी तो रहित आहे, असा भावार्थ. म्हणूनच 'अभय:-' ज्याअर्थी अशारितीनें तो प्रवेक्ति विशेषणांनी युक्त आहे त्याअर्थी भयरहित. भय हें अविद्येचें कार्य आहे. त्या अविद्यान

कार्याच्या प्रतिषेधानें व भावविकारांच्या प्रतिषेधानें अविदेचा प्रतिषेध सिद्धच आहे, असें जाणांवें 'अभयः ' इसादि गुणविविष्ठ हा आत्मा काय आहे ? 'ब्रह्म-'संवेतः वाढळेळें ।निरातिशय महत् आहे,असा भावार्थ.

अभयं वै ब्रह्म । प्रसिद्धमेतहोकेऽभयं ब्रह्मोति । तस्मायुक्तमेवंगुण-विशिष्ट आत्मा ब्रह्मोति । य एवं यथोक्तमात्मानमभयं ब्रह्म वेद सोऽ-भयं हि वै ब्रह्म भवति । एप सर्वस्या उपनिषदः संक्षिप्तोऽर्थ उक्तः । एतस्यैवार्थस्य सम्यक्प्रबोध।योत्पित्तिस्थितिपलयादिकत्पना क्रियाकार-कफलाध्य।रोपणा चाऽऽत्मिन कृता तद्पोहेन च नेति नेतीत्यस्यारोपि-तविशेष।पनयद्वारेण पुनस्तत्वमावेदितम् ।।

भाष्यार्थ—'अभयं वे ब्रह्म-' अभय ब्रह्म आहे, हें छोिककांत प्रांसद्ध आहे. तस्मात् एवंगुणिविशिष्ट आत्मा ब्रह्म आहे, हें ह्याणें युक्तच आहे. 'अभयं हि वे ब्रह्म भवति य एवं वेद-' जो अशारीतीर्ने पूर्वोक्त आत्म्याला अभय ब्रह्म जाणतो तो अभय ब्रह्मच होतो. हा सर्व उपिन-षदाचा संक्षिप्त अर्थ सांगितला आहे. याच अर्थाच्या यथार्थ बोधासाठीं आत्म्याच्या ठिकाणीं उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय इत्यादिकांची कल्पना केली आहे; व क्रिया-कारक-फलांचा अध्यारोप केला आहे; आणि शेवटी त्या सर्वोचा अपवाद करून 'नेति नेति ' अक्षा प्रकारें अध्यारोपित विशेषांच्या निरसनाच्या द्वारा पुनः तत्त्वाचें ज्ञान करून दिलें आहे. (अध्यारोपितवादन्यायानें तत्त्वाचें ज्ञान करून दिलें आहे. सृष्ट्यादि सर्व देत आरोपितच आहे, असा मावार्थ.)

यथकप्रभृत्यापरार्धसंख्यास्वरूपपरिज्ञानाय रेखाध्यारेापणं कृत्वैकेयं रेखा दशेयं शतेयं सहस्रेयामिति प्राह्यत्यवगमयित संख्यास्वरूपं केवलं न तु संख्याया रेखात्मत्वमेव यथा चाकारादीन्यक्षराणि विजिमाहिय-षुः पत्रमषीरेखादिसंयोगोपायमास्थाय वर्णानां सतत्त्वमावेदयित न पत्रमध्याद्यात्मतामक्षराणां प्राह्यित तथा चेहोत्पत्त्याद्यनेकोपायमास्था-यैकं क्षात्त्वमावेदितप् ॥ भाष्यार्थ— ज्याप्रमाणें एकापासून पराधीपर्यंत संख्येचें स्त्रहा चांग-स्याप्रकारें कळण्यासाठीं रेखांचा अध्यारोप करून ही रेखा मह एक, ही रेखा मह. दहा, ही शंभर, ही सहस्र, अशारीतीनें संख्येचें प्रहण करिवणारी रेखा केवळ संख्येचें स्वरूप ज्ञात करून देते, संख्या रेखा-रूपच आहे, असें कांहीं ती ज्ञान करून देत नाहीं किंवा ज्याप्रमाणें अकारादि अक्षरांचें प्रहण करिवण्याची इच्छा करणारा पुरुष कागद, शाई, रेघोट्या काढणें इत्यादि उपायांचा आश्रय करून अकारादि वर्णांचें स्वरूप ज्ञात करून देतो; अक्षरांना कागद, शाई इत्यादिरूपत्व आहे, असें कांहीं ज्ञान तो करवीत नाहीं; त्याच न्यायानें येथें उत्पत्त्यादि अनेक उपयांचा आश्रय करून एक ब्रह्मतत्त्व ज्ञात करून दिछें आहे.

पुनस्तत्कित्पतोपायज्ञानितिविशेषपरिशोधनार्थं नेति नेतिति तत्त्वो-पसंहारः कृतः । तदुपसंहृतं पुनः परिशुद्धं केवलमेव सफलं ज्ञानम-न्तेऽस्यां किण्डकायामिति ॥ २५ ॥ इति षृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ४ ॥

भाष्यार्थ—पण पुनः आत्म्यामध्यं न्व्रह्मामध्यं त्या क ल्पित उपा- यांमुळें प्राप्त होणाऱ्या सृष्टिकारणत्वा दि विशेषांचे निरसन करण्यासाठीं 'नेति नेति ' असा तत्त्वाचा उपसंहार केळा आहे. शेवटीं या कंडिकेत पुनः त्या परिशुद्ध—अभावानेंही असंसृष्ट केवळ—अद्वितीयच सफळ ज्ञाना- चा उपसंहार केळा आहे. २५

इति श्रीबृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्यार्थाच्या चवथ्या अध्यायाचे चवथे बाह्मण समाप्त.

अथ ह याज्ञवल्क्यस्य द्वे मार्थे बभूवतुभेत्रियी च कात्यायनी व च तयोई मैत्रेयी बह्मवादिनी बभूव स्त्रीप्रज्ञैव तर्हि कात्याय-न्यथ ह याज्ञवल्क्योऽन्यद्यृत्तमुपाकरिष्यम् ॥ १ ॥

अर्थ — पूर्वाच्या हेतुप्रधान वाक्यानंतर असे घडलें. याज्ञवस्क्याच्या दोन भार्या होत्या. मैत्रेयी व कात्यायनी. त्यांतील मैत्रेयी ब्रह्मवादिनी होती; व कात्यायनी प्राष्ठत स्त्रीसुद्धिच होती. तेव्हां पूर्ववृत्ताहून अन्य-

वृत्ताचें अवलंबन करण्याची इच्छा करणारा याज्ञवल्क्य (म्हणाला असा पुढें संबंध ) १.

आगमप्रधानेन मधुकाण्डेन ब्रह्मतत्त्वं निर्धारितम् । पुनस्तस्यैवोप-पत्तिप्रधानेन याज्ञवल्कीयेन काण्डेन पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहं कृत्वा विगृह्य-वादेन विचारितम् । शिष्याचार्यसंबन्धेन च षष्ठे प्रश्नप्रतिवचनन्यायेन सविस्तरं विचार्योपसंहतम् । अथेदानीं निगमनस्थानीयं मैत्रेयीब्राह्मण-मारभ्यते । अयं च न्यायो वाक्यकोविदैः परिगृहीतो हेत्वपदेशात्प्रति-ब्रायाः पुनर्वचनं निगमनामिति ॥

भाष्यार्थ — (दुसऱ्या अध्यायांत) आगमप्रधान मधुकांडानें ब्रह्मतत्त्वानं निर्धारण केलें. पुनः (तिसऱ्या अध्यायांत ) उपपत्तिप्रधान याज्ञवन्द्रकीय कांडानें पक्ष व प्रतिपक्ष यांचा परिप्रह करून जयापजयप्रधान जरूपन्यायानें ब्रह्मतत्त्वाचाच विचार केला आणि या सहाव्या [म्ह० चवध्या ] अध्यायांत शिष्य व आचार्य यांच्या संबंधानें प्रश्न-प्रतिवचनं-न्यायानें व्याचाच सविस्तर विचार करून उपसंहार केला. आतां निग-मनस्थानीय मैत्रेयी ब्राह्मण आरंभिलें जातें. ('अहो पण आगम व उपपत्ति यांच्या योगानें निश्चित झालेल्या तत्त्वाविषयीं निगमन व्यर्थ आहे' असें कोणी म्हणेल म्हणून सांगतात—) हा न्याय वाक्यज्ञांनीं स्वीकार-लेला आहे. 'हेस्वपदेशात्प्रतिज्ञायाः पुनर्वचनं ।निगमनं-'हेत्चें कथन करून त्यासह प्रतिज्ञात अर्थाचें पुनः कथन करणें याला निगमन महणतात, असें निगमनाचें लक्षण न्यायदर्शनांत (अध्याय १ आहिक १ सू. ३९) केलें आहे.

अथवाऽऽगमप्रधानेन मधुकाण्डेन यदमृतत्वसाधनं ससंन्यासमा-त्मज्ञानमभिद्दितं तदेव तर्केणाप्यमृतत्वसाधनं ससंन्यासमात्मज्ञानम-धिगम्यते । तर्कप्रधानं हि याज्ञवल्कीयं काण्डम् । तस्माच्छास्नतर्का-भ्यां निश्चितमेतद्यदेतदात्मज्ञानं ससंन्यासममृतत्वसाधनमिति । तस्मा-च्छास्तश्रद्धावद्भिरमृतत्वप्रतिपित्सुभिरेतत्प्रतिपत्तव्यामिति । आगमोपप-

१ तस्यनिणंत्रप्रमान शादाला प्रश्नमतिवचनन्याय म्हणसात.

त्तिभ्यां हि निश्चितोऽर्थः श्रद्धेयो भवत्यव्यभिचारादिति ॥

भाष्यार्थ — (दुसऱ्या प्रकारें संगति सांगतात—) किंवा आगमप्रधान मधुकांडानें संन्यासासह आत्मज्ञान हें जें अमृतत्वाचें साधन
सांगितळें आहे तेंच—संन्यासासह आत्मज्ञान हें अमृतत्वाचें साधन
तकीनेंही अवगत होतें. याज्ञवहकीय कांड तर्कप्रधान आहे. हें प्रसिद्ध
आहे. त्यामुळें शास्त्र व तर्क यांच्या योगानें हें जें संन्यासासह आत्मज्ञान
तें मोक्षाचें साधन आहे हें निश्चित झाळें, हें निष्पन्न होतें. ('अहो
पण शास्त्र व तर्क यांच्या योगानें तर्से जरी निष्पन्न झाळें तरी त्यापासून फायदा काय?' तें सांगतात—) तस्मात् शास्त्रावर श्रद्धा असळेल्या,
अमृतत्व मिळविण्याची इच्छा करणाऱ्या छोकांनीं हें ज्ञान प्राप्त करून
ध्यावें. कारण आगम व उपपत्ति यांनीं निश्चित झाळेळा अर्थ अव्यभिचारी—अबाधित असती ह्मणून तो श्रद्धेय—श्रद्धा ठेवण्यास योग्य असतो. (येथवर पूर्वोत्तर प्रंथाची संगति सांगितळी.)

अक्षरणां तु चतुर्थे यथा व्याख्यातोऽर्थस्तथा प्रतिपत्तव्योऽत्रापि । यान्यक्षराण्यव्याख्यातानि तानि व्याख्यास्यामः । अथेति हेतूपदेशा-नन्तर्थप्रदर्शनार्थः । हेतुप्रधानानि हि वाक्यान्यतीतानि । तदनन्तर-मागमप्रधानेन प्रतिज्ञातोऽर्थो निगम्यते मैत्रेयीब्राह्मणेन । हशब्दे। वृत्ता-वद्योतकः । याज्ञवल्क्यस्यर्षेः किल दे भार्ये पत्न्यौ बभूवतुरास्तां मैत्रेयी च नामत एकाऽपरा कात्यायनी नामतः ।।

भाष्यार्थ--(याप्रमाणें तात्पर्यार्थाचें व्याख्यान केल्यावर श्रुतीच्या अक्षरांचें व्याख्यान करण्याची प्राप्ति आली असतां सांगतात--) यांतील अक्षरांचा अर्थ चवध्या [दुसऱ्या अध्यायांत]जसा सांगितला आहे तसाच तो येथेही समजावा. त्यांतील ज्या अक्षरांचें व्याख्यान पूर्वी झालेकें नाहीं त्यांचेंच तेवढें व्याख्यान करूं. 'अथ-' हा शब्द हेत्च्या उपदेशानंतर, असें आनन्तर्य प्रदर्शित करण्यासाठीं आहे. कारण या पूर्वीची वाक्यें हेतुप्रधानच होतीं हैं प्रसिद्ध आहे. त्यानंतर आतां या आगमप्रधान-

मैत्रयीब्राह्मणाकडून त्या प्रतिज्ञात अर्थाचें निगमन केलें जात आहे. 'ह' हा शब्द गत वृत्ताचा अवद्योतक –गतार्थीचा प्रकाशक आहे. 'याज्ञव-हक्यस्य द्वे भार्ये बभूवतुः-' याज्ञवहक्य ऋषीच्या दोन पत्नी होत्या. 'मैत्रे-यी च कात्यायनी च ' एक मैत्रेयी व दुसरी कात्यायनी.

तयोभीर्ययेभेत्रियी ह किल ब्रह्मवादिनी ब्रह्मवदनशीला बभूवाऽऽ-सीत्। स्त्रीप्रज्ञा स्त्रियां योचिता सा स्त्रीप्रज्ञा सैव यस्याः प्रज्ञा गृह-प्रयोजनान्वेषणाळक्षणा सा स्त्रीप्रज्ञैव तर्हि तस्मिन्काल आसीत्कात्या-यनी । अधैवं सति ह किल याज्ञवल्क्योऽन्यत्पूर्वस्माद्गाईस्थ्यलक्षणा-द्वृत्तात्पारिब्राज्यछक्षणं वृत्तमुपाकरिष्यन्तुपाचिकीर्पुः सन् ॥ १ ॥

भाष्यार्थ--'तयो:-'त्या दोधी भार्योतील 'मैत्रेयी ह-' खरोखर मैत्रेयी 'ब्रह्मवादिनी-' ब्रह्मवदनशीळा-ब्रह्मसंबंधी भाषण करण्याचें जिचें शीळ आहे अशी 'बभूव-' होती. 'स्त्रीप्रज्ञैव तर्हि कात्यायनी-' जी बुद्धि स्त्रीच्या ठिकाणी उचित आहे ती स्त्रीपज्ञा, तीच-गृहप्रयोजन पाहणें एतद्रप-प्रज्ञा जिळा होती ती स्त्रीप्रज्ञा (न्यवहारदक्ष), कात्यायनी 'ताह-' त्यासमयीं तशी स्त्रीप्रज्ञाच होती. 'अथ-' अशी स्थिति असर्ता-म्ह० दोन मार्या व वैराग्यातिशय अशा परस्पर विरुद्ध गोष्टी असतांना-'ह-' खरोखर 'याज्ञवल्क्यः-' याज्ञवल्क्य 'अन्यत् ' पूर्वीच्या—त्यावेळच्या गाई-स्थ्यरूप वृत्ताहून निराळें पारिवाज्यलक्षण वृत्त 'उपाकरिष्यन् ' स्वीका-रण्याची इच्छा करणारा असा होत्साता ( मैत्रेयि, असे म्हणाला, असा पुढें संबंध. ) १.

> मैत्रेयाःति होनाच याज्ञवलक्यः प्रवाजिष्यैन्वा अरेऽइमस्मात्स्था-नाद्सिम इन्त तेऽनया कात्यायन्याऽन्तं करवाणीति ॥२ ॥

अर्थ—-याज्ञवन्त्रय म्हणाला, ''हे मैत्रेयि, मी या स्थानापासून प्रव्रजन करण्याची-दुसऱ्या आश्रमांत जाण्याची इच्छा करीत आहें. यास्तव मी तुझी अनुमित विचारतों, या कात्यायनीसह तुझा विच्छेद करतों-

चन देतों. "१.

व्यजिष्यन्-'च्या जागीं 'उदास्यन्' असा पाठ आहे.

हे मैत्रेयीति ज्येष्ठां भार्यामामन्त्रयामास । आमन्त्रय चोवाच ह प्रव्र जिष्यन्पारिव्राज्यं करिष्यन्वा अरे मैत्रेय्यस्मात्स्थानाद्गः ह्रंस्थ्याद्हमस्मि भवामि । मैत्रेय्यनुजानीहि मां हन्तेच्छासि यदि तेऽनया कात्याय-न्याऽन्तं करवाणीत्यादि व्याख्यातम् ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—'हे मैत्रेयि',' असे म्हणून खेष्ठ भार्यें याज्ञवहक्य हाक मारता झाळा व हाक मारून म्हणाळा—'प्रक्रजिष्यन् वा०-' हे मैत्रेयि, मी या गाईस्थ्यस्थानापासून पारिव्राज्य करण्याची इच्छा करीत आहें. तूं आपळें ब्रह्मवादित्व प्रकट करण्यास जर इच्छीत असशीळ तर हे मैत्रेयि. मळा प्रव्रजन करण्यास अनुज्ञा दे. 'ते अनया कात्यायन्या अन्तं करवाणि' या वाक्याचें व्याख्यान पूर्वी केळें आहे. ( बृहदा. अ. २ पृ. १७१ पहा.) २.

सा होवाच भेत्रयी यन्तु म इयं भगोः सर्वा पृथिवी विसेन
पूर्णा स्यात्स्यां न्वहं तेनामृताऽऽहो नेति, नेति होवाच याझवलक्ष्यो यथैवोपकरणवतां जीवितं तथैव ते जीवित १ स्यादमृतत्वस्य तु न SSशाऽस्ति विसेनेति ॥ ३ ॥ सा होवाच
भेत्रेयी येनाहं नामृता स्यां कि पहं तेन कुर्यो यदेव भगवान्वेद
तदेव मे बूहीति॥ ४ ॥

अर्थ — ती मैत्रेयी म्हणाठी, " भगवन्, बरें ही सर्व पृथ्वी वि-त्तानें पूर्ण अशी जर मठा मिळाठी तर त्या वित्तानें मी अमृत होईन का, की नाहीं ?" त्यावर याज्ञवल्क्य म्हणाठा, " नाहीं. जसें अनेक सुखमाधनांनीं संपन्न असठेल्या ठोकांचें जीवित असतें तसेंच तुझें जीवित सुखोपाय व भोग यांनीं संपन्न होईछ. वित्तानें अमृतत्वाची तर कांहीं आशाच नाहीं." ३.

अर्थ—ती मैत्रेथी म्हणाली, '' ज्यानें मी अमृत होणार नाहीं त्यानें मी काय करूं ? यास्तव आपण जें अमृतत्वसाधन जाणतां तेंच मला सांगा. " ४.

भेत्रेया बहाबादिना असल्यामुळ तिलाच हाक मारून तिच्याशींच सवाद केला, पारुतबद्धि कात्यायनीशीं संवाद केला नाहीं. २ येथे थोडा पाठमेद आहे.

सैवमुक्तोवाच मैत्रेयी सर्वेयं पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यान्तु कि स्यां किमहं वित्तसाध्येन कर्मणाऽमृताऽऽहो न स्यामिति । नेति होवाच याज्ञवल्क्य इत्यादि समानमन्यत् ॥ ३॥ ४॥

भाष्यार्थ-—( भैत्रेयी आपल्याला केवल अमृतत्वाची इच्ला आहे, असे दाखिवते—) ती याप्रमाणें बोलली गेलेली भैत्रेयी महणाली "ही सर्व पृथिवी वित्तानें पूर्ण अशी असली 'स्यां नु अहं तेनामृता-' तर त्या वित्तानें वित्तसाध्य कमीनें अमृता—मुक्त होईन का, की नाहीं ?" 'नेति होवाच याज्ञवल्क्यः' इत्यादि वाक्याचा अर्थ पूर्वीप्रमाणेंच समजावा. (बृ. अ. २ पृ. १८३ पहा) ३,४.

स होवाच याज्ञवल्क्यः प्रिया वे सलु नो मर्वता सनी प्रियमः वृधद्भन्त तार्हे भवत्येतद्याख्यास्यामि ते व्याचक्षाणस्य तु मे निदिष्यासस्वेति ॥ ५ ॥

अर्थ—तो याज्ञवरक्य म्हणाला, '' खरोखर तूं पूर्वीही आम्होला प्रिय असून आतांही प्रियच बाढिवर्ले आहेस. त्यामुळें संतुष्ट होऊन आतां हे स्त्रिय, मी तुला मोक्षाचें साधन सांगेन. सांगत असलेल्या माझ्या भाषणाचें तूं लक्ष लावून श्रवण कर व त्याचेंच चिंतन कर.'' ५.

स होवाच प्रियेव पूर्व खलु नोऽस्मभ्यं भवन्ती सर्ता प्रियमेवायु-धद्वधितवती निर्धारितवत्यासि । अतस्तुष्टोऽहं हन्तेच्छसि चेद्मृतत्व-साधनं ज्ञातुं हे भवति ते तुभ्यं तद्मृतत्वसाधनं व्याख्यास्यामि ॥५॥

भाष्यार्थ—(ब्रह्मविद्येची प्राप्ति गुरुपसादाधीन आहे, हें न्यक्त करण्यासाठीं श्रुति म्हणते—) तो याज्ञवल्क्य म्हणाळा—'प्रिया वे खळु०-'
खरोखर तूं पूर्वी भाम्हांळा प्रियच असून भातां प्रियच 'अवृधत्-' बाढविती झाळीस, प्रियताच निर्धारित केळी आहेस; त्यामुळें मी संतुष्ट
झाळों आहें- 'इन्त-' तूं अमृतत्वाचें साधन जाणण्यास जर इच्छीत
असशीळ तर हे खिये, तुळा मी तें मोक्षाचें साधन सांगेन. (ज्ञानाची

१ पूर्वीपेक्षां येथें थोडा पाठमेद आहे.

इच्छा दुर्छभ आहे, हैं व्यक्त करण्यासाठी भाष्यांत 'चेत्-' जर, असें म्हटकें आहे. ) ५.

स होवाच न वा अरे पत्युः कामाय पतिः श्रियो भवत्यात्म-नस्तु कामाय पतिः थ्रियो भवति । न वा अरे जायायै कामाय जया निया भवत्यात्मनस्तु कामाय जाया प्रिया भवति । न वा अरे पुत्राणां कामाय पुत्राः त्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पुत्राः पिया भवन्ति । न वा अरे वित्तस्य कामाय वित्तं प्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय ।वित्तं प्रियं भवति । नै वा अरे पशूनां कामाय पश्वः प्रिया भवन्त्यात्मनस्तु कामाय पश्वः पिया भवन्ति । न वा अरे ब्रह्मणः कामाय ब्रह्म पियं भवत्यात्मनस्तु कामाय बह्म त्रियं भवति । न वा अरे क्षत्रस्य कामाय क्षत्रं त्रियं भवत्यात्मनस्तु कामाय क्षत्रं त्रियं भवति । न वा अरे लोकानां कामाय लोकाः विया भवन्यात्मनस्त कामाय लोकाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे देवानां कामाय देवाः प्रिया भवन्यात्मनस्तु कामाय देवाः प्रिया भवन्ति । न वा अरे वेदानां कामाय वेदाः प्रिया भवन्त्यात्मनस्त कामाय वेदाः प्रिया भवन्ति । न अरे भूतानां कामाय भूतानि नियाणि भवन्त्यात्मनस्तु कामाय भृतानि त्रियाणि भवन्ति । न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वे पियं भवत्यात्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवति । आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिच्यासितव्यो मैत्रेय्यात्मीने खल्वरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञात इद्र सर्वे विदितम्।। ६।।

अर्थ—तो याज्ञवल्य म्हणाला, 'हे भैत्रेयि, ही गोष्ट प्रसिद्ध आहे कीं, पतीच्या प्रयोजनासाठीं पत्नीला पति प्रिय होत नाहीं; तर स्वतः-च्याच प्रयोजनाकितां तिला पति प्रिय होतो. त्याच न्यायानें जाये-च्या प्रयोजनासाठीं पतीला जाया प्रिय होत नाहीं, तर आपल्या स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं त्याला जाया प्रिय होते. पुत्रांच्या प्रयोजना-साठीं पुत्र आई-बापांना प्रिय होत नाहीं, तर तो त्यांच्या स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं प्रिय होतो. वित्ताच्या प्रयोजनासाठीं वित्त प्रिय होत नाहीं तर स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं तें प्रिय होतें. पशूंच्या प्रयोजनासाठीं

१ हे दोन पर्याय यांत अधिक आहेत. २ येथे थोडा पाठभेद आहे.

पशु प्रिय होत नाहींत तर स्वतःच्या प्रयोजनासाठी ते प्रिय होतात. ब्राह्मणाच्या प्रयोजनासाठी ब्राह्मण प्रिय होत नाही तर आपस्या प्रयो-जनासाठी ते। प्रिय होत असतो. क्षत्रियाच्या प्रयोजनाताठी क्षत्रिय प्रिय होत नाहीं, तर आपल्या प्रयोजनासाठी क्षत्रिय थिय होतो. लोकांच्या प्रयोजनासाठी ते लोक मनुप्याला प्रिय होत नाहींत, तर स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं ते त्याला प्रिय होतात. देवांच्या प्रयोजनासाठी देव भिय होत नाहींत तर स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं ते प्रिय होतात. वेदांच्या प्रयोजनासाठीं वेद प्रिय होत नाहींत तर स्वतःच्या प्रयोजना-साठी वेद प्रिय होतात. भूतांच्या प्रयोजनासाठी भूतें प्रिय होत नाहींत तर स्वतःच्या प्रयोजनासाठीं तीं प्रिय होतात. अगे मैत्रेयि, सर्वांच्या प्रयोजनाकरितां सर्वे प्रिय होत नाहीं तर आपस्या प्रयोजनाकरितां सर्वे प्रिय होतें, हें प्रसिद्ध आहे. यास्तव सर्वांत अधिक प्रिय असलेला आत्माच दर्शनाह आहे. तोच श्रवणाई आहे. तोच मनन करण्यास योग्य आहे व तोच निश्चयाने ध्यान करण्यास योग्य आहे. हे मैत्रेयि, खरोखर आत्म्याला पाहिलें असतां, ऐकलें असतां, लाचें मनन केलें असतां व त्याळा विशेषतः जाणळें असतां हें सर्व विदित होतें. ६.

आत्मिनि खत्वरे मैत्रियि दृष्टे । कथं दृष्ट आत्मनीति उच्यते । पूर्वमान्वार्यगमाभ्यां श्रुते पुनस्तर्केणोपपत्या मते विचारिते । श्रवणं त्वागममात्रेण मत उपपत्त्या पश्चाद्विज्ञात एवमेतन्नान्यथेति निर्धारिते किं भवतीत्युच्यत इदं सर्वे विदितं भवति । इदं सर्वमिति यदात्मनोऽन्यत्। आत्मव्यतिरेकेणाभावात् । ६ ॥

भाष्यार्थ—हे मैत्रेयि, खरोखर हा आत्मा पाहिला असतां (हें सर्व विदित होतें, असा पुढें संबंध.) 'आत्म्याला कसें पाहिलें असतां?' म्हणून आत्मदर्शनोपाय विचाराल तर सागितलें जातें—पूर्वी 'श्रुते-आचार्य व आगम यांच्या द्वारा त्याविषधीं श्रत्रण केलें असतां मागाहून तर्कानें—उपपत्तीनें 'मते' त्याचा विचार केला असतां, श्रवण केवल आगमाच्या योगानें व मनन उपपत्तीनें केल्यावर पश्चात् 'विज्ञाते-' हें असेंच आहे, याहून विपरीत ना-ीं, असें निर्धारण केळें असतां काय होतें तें सांगितळें जातें.—'इदं सर्व विदितं-' हें सर्व विदित होतें. हें सर्व म्हणजे आत्म्याहून अन्य असळें सर्व अनात्मजात विदित होतें. कारण आत्म्याहून भिन्नवानें त्याचा अभाव असतो. (त्यामुळें आत्म-ज्ञानानें तें सर्व ज्ञात होतें.) ६.

ब्रह्म तं परादायोऽन्यन्नाऽऽत्मनो ब्रह्म वेद क्षन्नं तं परादायोऽन्यन्नाऽऽत्मनो ब्रह्म वेद क्षन्नं तं परादायोऽन्यन्नाऽऽत्मनो लोकान्वेद देवास्तं परादुर्योऽन्यन्नाऽऽत्मनो देवान्वेद वेदास्तं परादुर्योऽन्यन्नाऽऽत्मनो देवान्वेद प्रतानि तं परादुर्योऽन्यन्नाऽऽत्मनो भूतानि वेद सर्वे तं परादायोऽन्यन्नाऽऽत्मनः सर्वे वेदेदं ब्रह्मेदं क्षन्नाभिमे लोका इमे देवा इमे वेदा इमानि भूतानीद्र सर्वे यदयमात्मा॥ ७॥

अर्थ— ब्राह्मणजाित त्या पुरुषाछा दूर करते जो ब्राह्मणजाितछा आत्म्याहून पृथक्तानें जाणतो; क्षात्रियजाती त्याछा दूर करते जो तिछा आत्म्याहून पृथक् जाणतो; छोक त्याछा दूर करतात जो छोकांना आत्म्याहून पृथक् जाणतो; देव त्याछा दूर करितात जो देवांना आत्म्याहून पृथक् जाणतो; वेद त्याछा दूर करितात जो वेदांना आत्म्याहून पृथक् जाणतो; मूर्ते त्याछा दूर करितात जो भूतांना आत्म्याहून पृथक् जाणतो; सर्व त्याछा दूर ठेवतें जो सर्वाछा आत्म्याहून पृथक् जाणतो. हे ब्रह्म, हे क्षत्न, हे छोक, हे देव, हे वेद, ही भूतें व हे सर्व हा प्रकृत आत्मा आहे ७.

तमयथार्थदिशिनं परादात्पराकुर्यात्कैवल्यासंविन्धनं कुर्यादयमनात्म-स्वरूपेण मां पदयतीत्यपराधादिति भावः ॥ ७ ॥

भाष्यार्थ—त्या अयथार्थदर्शी—त्राह्मणादि जाति वगैरे सर्व आत्म्या-हून पृथक् आहे असे समजणाऱ्या मिथ्यादर्शी पुरुषाळा ती जातिच 'परादात्-' दूर करते—कैवस्याचा असंबंधी करते, हा मळा अनात्मस्वरू-

<sup>ी 👣</sup> पर्याय यात अधिक आहे.

पाने पाहतो याच अपराधामुळे केवल्यापासून दूर सारते, असा भावाधि । स यथा दुन्दुभेईन्यमानस्य न बाह्याञ्छन्दाञ्छक्नुयादमहणाय दुन्दुभेस्तु अहणेन दुन्दुभ्याघातस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ ८॥

भर्थ --तो दृष्टान्त जसा-छोिककांत ताडन केल्या जाणाऱ्या (का-ठीनें वाजविल्या जाणाऱ्या ) दुंदुभीचे बाद्य दृर्वर पसरणारे-विशेष ध्विन जाणण्यास (हे दुंदुभीचे ध्वनी आहेत असें ओळखण्यास ) कोणी समर्थ होत नाहीं, पण (हे शब्द कशाचे आहेत असें सणून त्यांच्या उत्पत्तिस्थानापाशीं जाऊन किंवा पुष्कळ परिचयामुळें ते दुंदुभी-चेच आहेत असें ओळखून ) दुंदुभीच्या ज्ञानानें किंवा दुंदुभीच्या आघाताच्या—वादनाच्या ज्ञानानें हा शब्द दुंदुभीचा आहे, असें ज्ञान होतें. [नगाऱ्याच्या विशेष ध्वनीचें ज्ञान नगाऱ्याच्या सामान्य ध्वनीच्या ज्ञानावांचून होऊं शकत नाहीं. यास्तव ते त्याहुन भिन्न नाहींत ] ८.

> स यथा शङ्बस्य ध्मायमानस्य न बाह्याञ्छब्द्।ञ्छक्नुयाद्प्रद्ध-णाय शङ्खस्य तु प्रहणेन शङ्खध्मस्य वा शब्दी मृहीतः॥ ९॥

अर्थ--दुसरा दृष्टान्त असा-ज्याप्रमाणें व्यवहारात शब्दानें संयुक्त केल्या जाणाऱ्या शंखाचे बाह्य शब्द प्रहण करण्यास मनुष्य समर्थ होत नाहीं, पण शंखाच्या प्रहणानें किंवा शंखवादनाच्या प्रहणानें हा शंखाचा शब्द आहे, असे ज्ञान होतें. ९

स यथा वीणाये वाद्यमानाये न बाह्याञ्छब्द्।ञ्छक्नुयाद्घहणायं वीणाये तु प्रहणेन वीणावादस्य वा शब्दो गृहीतः ॥ १०॥

अर्थ—नितसरा दृष्टान्त—ज्याप्रमाणे नीणा वाजविन्नी जाऊं लागली असती तिचे बाह्य शब्द प्रहण करण्यास कोणी समर्थ होत नाहीं पण भीणेष्या किंवा विणावादनाच्या ग्रहणानें तो शब्द गृहीत होता. १०.

स यथाऽऽद्वेधाग्नेरभ्याहितस्य प्रथम्भमा विनिश्चर्त्त्येवं वा अ-रेऽस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतदादम्बेदो यजवंदः समावे-दोऽथवीङ्गिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः स्त्राण्यनुव्याख्यानानि व्याख्यानानिष्टि हुतमाश्चितं पायि-——यं च लोकः परश्च लोकः सर्वाणि च भृतान्यस्यैवेतानि नैःश्वसितानि ॥ ११॥ अर्थ—ज्याचे इंघन आई आहे अशा अम्याहित अग्निपासून ज्याप्रमाणे घूम पृथक् निघतात त्याप्रमाणे हे मैत्रेथि, या महद्भूताचे हें निःधसित आहे. ऋग्वेद, यज्ञवेद, सामवेद, अथर्वणवेद, इतिहास, पुराण,
विद्या, उपनिषद्, श्लोक, सूत्रें, मंत्रांची विवरणें, अर्थवाद, इष्ट, हुत,
आशित, पायित, हा लोक, परलोक, सर्व भूतें हीं सर्व या महद्भूताचींच निःश्वसितें आहेत. ११

चतुर्थे शब्दिनिश्वासेनैव लोकाद्यर्थनिश्वासः सामर्थ्यादुक्तो भवती-ति पृथङ्नोक्तः। इह तु सर्वशास्त्रार्थोपसंहार इति कृत्वाऽर्थप्राप्तोऽप्यर्थः स्पष्टीकर्तव्य इति पृथगुच्यते ॥ ११॥

भाष्यार्थ—( या कंडिकेंत चवध्या अध्यायांतीळ याच कंडिकेपेक्षां 'इष्टं हुतं०' इसादि अधिक भाग आहे त्याचा अर्थ सांगतात—) चव-ध्या अध्यायांत शब्दिनश्वासानेंच, अर्थशून्य शब्दाची अनुपपत्ति असणें या सामध्यविस्तन्च, लोकादिक अर्थनिश्वास सांगितळेळा आहे असें होतें. त्यामुळें साचा तेथें पृथक् निर्देश केळा नाहीं. पण येथें सर्व शास्त्राचा उपसंहार करावयाचा आहे, म्हणून अर्थतः प्राप्त होणाराही अर्थ स्पष्ट करणें अवश्य आहे, असें समज्ज्न 'इष्टं, हुतं०' इसादि पृथक् सांगि तळें आहे ११.

स यथा सर्वासामपा समुद्र एकायन मेव सर्वेषा स्पर्शानां त्वोकायन मेव सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायन मेव सर्वेषां गन्धानां नासिके एकायन मेव सर्वेन षां स्रामां जिह्ने कायन मेव सर्वेषा स्रामां जिह्ने कायन मेव सर्वेषा स्राम्ने व सर्वेषा मेव सर्वेषा मेव सर्वेषां कर्मणा हस्तावेकायन मेव सर्वेषा मानन्दाना मुग्रस्थ एकायन मेव सर्वेषां विसर्गाणां पा सर्वेषा मन्दान सर्वेषा मध्वनां पा दावेकायन मेव सर्वेषां वेदानां वागेकायन म् ॥ १२ ॥

अर्थ—तो दृष्टान्त—ज्याप्रमाणें सर्व जठांचें समुद्र हें एक अयन-एक गमन—एक प्रत्यस्थान आहे त्याप्रमाणें सर्व स्पर्शांचें त्वक् हें एक अयन आहे, तसेंच सर्व गंधांचें नासिका हें एक अयन आहे, तसेंच सर्व रसांचे जिह्ना हें एक अयन आहे; सर्व रूपांचें चक्षु हें एक अयन आहे, सर्व शब्दांचें श्रोत्र हें एक अयन आहे; सर्व संकर्पांचें मन हें एक अयन आहे. तसेंच सर्व विद्यांचें हृदय हें एक अयन आहे, तसेंच सर्व कमांचें हात हें एक अयन आहे; तसेंच सर्व आन्नेंचें हात हें एक अयन आहे; तसेंच सर्व आन्नेंचें एक अयन आहे तसेंच सर्व विसर्गांचें पाय हें एक अयन आहे; तसेंच सर्व विसर्गांचें पाय हें एक अयन आहे; तसेंच सर्व वेदांचें वाक् हें एक अयन आहे. १२

स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्सनो रसधन एवेषं वा अरेऽयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्सनः प्रज्ञानधन एवेनेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनद्यति न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीत्यरे बवीमीति होवाच याज्ञवल्कपः ॥ १३॥

अर्थ—त्याविषयीं दृष्टान्त—ज्याप्रमाणें सेंधवाचा खडा अनन्तर, अ-बाह्य, संपूर्ण, रसघनच त्याप्रमाणेंच हे मैत्रेयि, हा आत्मा अनन्तर, अबाह्य, कृत्स्न, प्रज्ञानघनच या भूतांपासून चांगल्याप्रकारें उत्थित होऊन त्यां-च्याच मागोमाग तो विनाश पावतो. याप्रमाणें विनाश पावल्यावर भी अमक्याचा अमुक 'ही विशेष संज्ञा रहात नाहीं, असें हे मैत्रेयि, मी तुला सांगतों, असें याज्ञयल्क्य म्हणाला १३.

सर्वकार्यप्रलये विद्यानिमित्ते सैन्धवधनवद्गन्तरोऽबाद्यः कृत्स्रः प्रज्ञानघन एक आत्माऽवितष्ठते पूर्वे तु भूतमात्रासंसर्गविशेषास्टब्ध-विशेषविज्ञानः सन् । तस्मिन्प्रविल्ञापिते विद्यया विशेषविज्ञाने तन्नि-मित्ते च भूतसंसर्गे न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीत्येवं याज्ञवल्क्येनोक्ता ॥१३॥

भाष्यार्थ—('स यथा सैंधवधनः ' इत्यादि वाक्याचें तात्पर्य सां-गतात—) विद्यानिमित्त सर्व कार्याचा प्रलय झाला असतां सैंधवाच्या ख-ड्याप्रमाणें अनन्तर, अबाह्य, कृत्स्न, प्रज्ञानधन, एक आत्मा अवस्थित होतो. ('एतेम्यो भूतेम्यः ०-' इत्यादि वाक्याचा अर्थ—) पण ज्ञान उत्पन्न होण्याच्या पूर्वी भूतमात्रांच्या विशेष संसर्गामुळें प्याला विशेष विज्ञान प्राप्त झालें आहे असा होत्साता न्यवहार करतो. विद्यच्या योगानें विशेष विज्ञानाचें निमित्त असा भूतसंसर्ग व तें विशेष विज्ञान यांचा प्रविकाप—विख्य झाळा असतां ' न प्रेत्य संज्ञास्ति-' मरणोत्तर विशेष भान नसतें, असें मैत्रेयी याज्ञवस्त्रयाकडून बोळ्ळी गेळी. १३.

सा होवाच मैत्रेय्यत्रैव मा भगवान्मोहान्तमापीपिपन्न वा अह-मिमं विजानामीति स होवाच न वा अरेऽहं मोहं बवीम्य-विनाशी वा अरेऽयमात्माऽनुच्छित्तिधर्मा॥ १४॥

अर्थ—न्ती मैत्रेयी म्हणाछी—''याच प्रज्ञानघनाविषयीं आपण मछा मोहांत पाडलें आहे. मछा संमूढ केलें आहे. त्यामुळें मी आत्म्याला जा-णत नाहीं." याज्ञवल्क्य म्हणाला, '' हे मैत्रेयि, मी मोह पडण्यासारखें सांगत नाहीं. हा आत्मा अविनाशीच आहे. हा अविनाश या धर्मानें युक्त आहे." १४.

सा होवाचात्रैव मा भगवानेतासमनेव वस्तुनि प्रज्ञानघन एव न प्रेत्य संज्ञाऽस्तीति मोहान्तं मोहमध्यमापीपिपदापीपददवगमितवानासि संमोहितवानसीत्यर्थः । अतो न वा अहमिममात्मानमुक्तळक्षणं विजानामि विवेकत इति ॥

माध्यार्थ—( पूर्वोत्तर विरोधाविषयीं शंका घेऊन पारिहार कारितात—) 'सा होवाच-'ती मैत्रेयी म्हणाळी—'अत्रैव-' याच वस्त्विषयीं—प्रज्ञान-धनाविषयींच 'न प्रेस संज्ञास्तीति-' मरणोत्तर विशेष मान नसतें, असें म्हणून 'भगवान् ' 'मोहान्तं-' मोहांत 'आपीपिपद्-' पाडविता झाळा आह—मोहास प्राप्त करविता झाळा. संमोहित करिता झाळा आहे, (तुम्हीं मळा वरीळ वाक्यानें संमोहित केळें आहे,) असा भावार्थ. 'न वा अहमिमं विजानामीति-' त्यामुळें मी या उक्तळक्षण आत्म्याळा विवेकतः जाणत नाहीं.

स होवाच नाहं मोहं ब्रवीम्यविनाशी वा अरेऽयमात्मा । यतो विनष्टुं शीलमस्येति विनाशी न विनाश्यविनाशी विनाशशब्देन विकि-याऽविनाशीत्यविकिय आत्मेत्यर्थः । अरे मैत्रेय्ययमात्मा प्रकृतोऽनुच्छि- तिधर्मा । डाच्छितिरुच्छेद् उच्छेदोऽन्तो विनाश उच्छित्तिर्धर्मोऽस्येत्यु-च्छित्तिधर्मा नोच्छित्तिधर्मोऽनुच्छितिधर्मा नापि विक्रियालक्षणो ना-च्युच्छेद्छक्षणो विनाशोऽस्य विद्यत इत्यर्थः ॥ १४ ॥

भाष्यार्थ—'स होवाच०' त्यावर याज्ञवल्क्य म्हणाला '' मी मोह बोलत नाहीं. हे मैत्रेयि, हा आत्मा अविनाशी आहे. कारण ज्याचें विनाश पावण्याचें शील असतें तो विनाशी, जो विनाश न पावणारा तो अविनाशी, येथें विनाशशब्दांने विकिया ध्यावी. अविनाशी म्ह० अविक्रिय आत्मा असा भावार्थ. हे मैत्रेयि, हा प्रकृत आत्मा 'अनुच्छि-चिभ्रमी ' आहे उच्छित्ति म्ह० उच्छेद, उच्छेद म्ह० अन्त, विनाश. उच्छेद हा ज्याचा धर्म आहे तो उच्छित्तिधर्मी. जो तसा नाहीं तो अनु-च्छित्तिधर्मी.'' याळा विक्रियाळक्षण विनाश नाहीं व उच्छेदलक्षण विना-शही नाहीं, असा भावार्थ १४.

यत्र हि द्वेतिमिव भवति तिद्तर इतरं पश्यित तिद्तर इतरं ज्ञानि तिद्तर इतर्थं स्वयं तिद्तर इतर्थं स्वयं तिद्तर इतर्थं स्वयं तिद्दितर इतर्थं स्वयं तिद्दितर इतर्थं स्वयं तिद्दितर इतरं स्वयं सिवयं इतर्थं स्वयं सिवयं इतर्थं स्वयं सिवयं सिवय

अर्थ—ज्या अविद्यावस्थेत द्वेतसे होते तेव्हां इतर-दृष्टा इतर-सूपा-स पाहतो, इतर इतरास हुंगतो, इतर इतरास चाखतो, इतर इतरास व इतर इतरास ऐकतो, इतर इतराचे मनन करतो, इतर इतरास तराळा जाणतो, जेव्हां याळा सर्व आत्माच झाळे तेव्हां कोणसा साधनानें कशाला पाहणार ? कोणसा साधनानें कशाचा वास घेणार ? कशानें कशाला चाखणर ? कशानें कोणाला बोलणार ? कशानें काय ऐकणार ? कशानें कसलें मनन करणार ? कशानें कोणाला ला स्पर्श करणार ? कशानें कोणाला जाणणार ? तो हा ' नेति नेति ' असा निषेधमुखानें जाणण्यास योग्य आत्मा अगृह्य आहे, त्याचें प्रहण केलें जात नाहीं, अशीर्थ आहे, त्याचा विनाश होत नाहीं, तो असंग आहे, तो आसक्त केला जात नाहीं, तो अबद्ध आहे, व्यथा पावत नाहीं, हिंसा पावत नाहीं, विज्ञात्याला कोणाया साधनानें जाणावें ? हे मेत्रिय, याप्रमाणें तूं मजकडून अनुशासन सांगितली गेली आहेस. अमृनव्यसाधन खरोखर एवढेंच आहे, असें बोल्यन याज्ञवल्य प्रवजन कररता झाला. १५ ( ५ ).

चतुर्ष्विप प्रपाठकेष्वेक आत्मा तुरुयो निर्धारितः परं ब्रह्म । उपायिवशेषस्तु तस्याधिगमेऽन्यश्चान्यश्च । उपेयस्तु स एवाऽऽत्मा यश्चतुथेंऽथात आदेशो नेति नेतीति निर्दिष्टः । स एव पश्चमे प्राणपणोपन्यासेन शाकरुययाज्ञवरुक्यसंवादे निर्धारितः। पुनः पश्चमसमाप्तौ ।
पुनर्जनकयाज्ञवरुक्यसंवादे । पुनरिहोपनिषत्समाप्तौ । चतुर्णामिष
प्रपाठकानामेतदात्मनिष्ठता नान्योऽन्तराले कश्चिद्पि विवाक्षितोऽर्थ इत्येतत्प्रदर्शनायान्त उपसंहारः स एष नेति नेत्यादिः ॥

भाष्यार्थ—(येथवर होऊन गेठेल्या चार अध्यायांतील प्रत्येक अध्यायांत निरिनराळें प्रातिपादन केलेंकें असल्यामुळें आत्मा सिवरोष आहे, अशी आशंका वेऊन या १५ व्या कंडिकेंतील 'स एष नेति नेत्यात्मा ०' इत्यादि भागाचें तात्पर्थ सांगतात—) चारही प्रपाठकांत एक आत्मा तुल्य निश्चित केला आहे. (त्याचें तुल्यत्व कोणत्या प्रकारानें आहे तें सांगतात—) तो परब्रह्म आहे, असेंच सर्वत्र सांगितलें आहे, (मग अध्याय चार कां केले ?) त्याच्या ज्ञानाचा विशेष उपाय मात्र निरानराळा सांगितला आहे. (त्यासाठीं अध्यायभेद.) पण उपेय तर तोच आत्मा आहे; कीं

जो चवध्या [ हा० दुसच्या ] अध्यायांत ' अधात आदेशो नेति नेति' इत्यादि शब्दांनीं निर्दिष्ट आहे. पांचव्या [तिसच्या] अध्यायांतही ' मूर्घा ते विपतिष्यति ' अशा वाक्यानें प्राणाच्या पणाचा उपन्यास करून शाकत्य-याञ्चवत्क्यसंवादांत त्याचाच निर्धार केला आहे. पुनः पांचव्या अध्यायाच्या समाप्तीचे वेळीं ' विज्ञानं आनन्दं ब्रह्म०' इत्यादि प्रसंगानें त्याचाच निश्चय केला आहे. पुनः सहाव्या [ चवध्या ] अध्यायांतील कूचेब्राह्मणांत जनक-याज्ञवत्क्यसंवादांत त्याचेच कथन केलें. पुनः या ब्राह्मणांत जनक-याज्ञवत्क्यसंवादांत त्याचेच कथन केलें. पुनः या ब्राह्मणांत उपनिषत्समाप्तीच्या वेळीं त्याचाच निर्देश केला आहे. सारांशा चारही प्रपाठकांची एतदात्मनिष्ठता आहे. [ ह्म० याप्रमाणें मागील चारी प्रपाठक या आत्मप्रतिपादनांतच परिनिष्ठित आहेत. ] त्यांमध्ये दुसरा कोणताही विवाक्षित अर्थ नाहीं, हें दाखिवण्यासाठीं शेवटीं ' स एव नेति नेति ' इत्यादि उपसंहार केला आहे.

यस्मात्मकारशतेनापि निरूप्यमाणे तत्त्वे नेति नेत्यात्मैव निष्ठा नान्योपल्रम्यते तर्केण वाऽऽगमेन वा तस्मादेतदेवामृतत्वसाधनं यदेत-नेति नेत्यात्मपरिज्ञानं सर्वसंन्यासश्चेत्येतमर्थमुपसंजिहीर्षन्नाह । एता-वदेतावन्मात्रं यदेतन्नेति नेत्यद्वैतात्मदर्शनिमदं चान्यसह्कारिकारणिन-रपेक्षमेवारे मैत्रेय्यमृतत्वसाधनम् । यत्पृष्टवत्यसि यदेव भगवान्वेद तदेव मे ब्रूह्ममृतत्वसाधनामिति तदेतावदेवेति विशेषं त्वयेति ॥ हैवं किल्लामृतत्वसाधनमात्मज्ञानं त्रियाये भार्याया उक्त्वा याज्ञवत्क्यः किं कृतवान्यत्पूर्वं प्रतिज्ञातं प्रवृज्ञिष्यनस्मीति तचकार विजहार प्रवृज्ञि-तवानित्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—( पौर्वापर्याचें पर्याङोचन केन्नें असतां निर्विशेष आस-तत्त्व हाच उपनिषदांचा अर्थ आहे असें उपपादन करून 'एतावदरें खल्ल अमृतत्वं ' हें वाक्य घेऊन त्याचें व्याख्यान करितात—) ज्याअर्थीं शेकडों प्रकारांनीं जरी तत्त्वाचें निरूपण केन्नें तरी शेवटीं 'नेति नेति ' अशाप्रकारें आत्मा हीच निष्ठा उपलब्ध होते, तर्कानें किंवा आगमानें हुसरी निष्ठा उपलब्ध होत नाहीं; त्याअर्थीं 'नेति नेति' अशा प्रकारें जें आत्म्याचें परिज्ञान व सर्वसंन्यास तेंच अमृतत्वाचें साधन आहे, ह्या अर्थाचा उपसंहार करण्याची इच्छा करणारा याज्ञवस्वय सांगतो— 'एतावद्-' हें जें 'नेति नेति ' असें अद्वेत आत्मदर्शन—दुसऱ्या सह-कारी कारणाची अपेक्षा न करणारें—आत्मदर्शन तेंच—फक्त तेवढेंच हे मैत्रेयि, अमृतत्वाचें साधन आहे. 'जें आपण (भगवान्) अमृतत्वसाधन जाणत असाछ तेंच मछा सांगा,' असें जें तूं विचारछें होतेंस तें हें एव- देंच आहे, असें तूं जाणावेंस.

' इति ह उक्त्वा-' खरोखर याप्रमाणे अमृतत्वसाधन आत्मज्ञान प्रिय भार्थेला सांगून याज्ञवल्क्याने काय केलें ? 'मी प्रव्रजन करण्याची इच्छा करीत आहें ' असे जें आरंभीं म्हटलें होतें त्याप्रमाणें केलें.' विजहार-' याज्ञवल्क्य संन्यास करता झाला, असा भावार्थ.

परिसमाप्ता ब्रह्मविद्या संन्यासपर्यवसाना । एतावानुपदेश एतद्दे-दानुशासनमेषा परमनिष्ठेष पुरुषार्थकर्तव्यतान्त इति । इदानीं विचा-यते शास्त्रार्थविवेकप्रतिपत्तये । यत आकुळानि हि वाक्यानि दृश्यन्ते " यावज्ञीवमग्निहोत्रं जुहुयात् " " यावज्ञीवं द्र्शपूर्णमासाभ्यां यजे-त " " कुर्वत्रेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः " " एतद्वे जराम-र्थं सत्रं यदग्निहोत्रम्" इत्यादीन्यैकाश्रम्यज्ञापकानी ॥

भाष्यार्थ — संन्यासांत जिचें पर्यवसान आहे, अशी ब्रह्मविद्या परि-समाप्त झाळी. उपदेश काय तो एवढाच. हेंच वेदाचें अनुशासन, ही परम निष्ठा व हा पुरुषार्थाच्या कर्तव्यतेचा अन्त आहे.आतां शास्त्रार्थाचें विवेकज्ञान होण्यासाठीं विचार केळा जातो. ('अहो पण विरक्ताचा संन्यास ज्ञानाचें अन्तरंगसाधन आहे व केवळ ज्ञान अमृतत्वाचें साधन आहे, या शास्त्रार्थाविषयीं विवेकरूपज्ञान पूर्वीच सिद्ध झाळें आहे. तेव्हां आतां पुनः त्याच संबंधानें विचार करण्याचें काय कारण ?'अशी आशंका वेऊन सांगतात—) कारण शास्त्रवाक्यें आकुळ—परस्पर विरुद्धार्थ दिसतात. (त्यामुळें विचार करणें भाग आहे. विचारावाचून शास्त्रार्थिविवेक होणें शक्य नाहीं. वाक्यांचें आकुळत्वच दाखिवतात—) 'यावज्जीव अग्निहोलाचें हवन करावें;' 'यावज्जीव दर्श व पूर्णमास योनीं यजन करावें' 'कमें करीतच या छोकीं शंभर वर्षे जगण्याची इच्छा करावी.' 'अग्निहोल हें जरा व मरण येईपर्यंत चाळणारें सन्न आहे ' इत्यादि गाईस्थ्य या एकाच आश्रमाचीं ज्ञापक वचनें आहेत.

अन्यानि चाश्रमान्तरप्रतिपादकानि वाक्यानि " विदिखा व्यु-तथाय प्रश्नजन्ति " " ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भवेदृहाद्वनी भूत्वा प्रश्न-जेत् " " यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रश्नजेद्गृहाद्वा वनाद्वा " इति " द्वावेव पन्थानावनुनिष्कान्ततरों भवतः क्रियापथथेव पुरस्तात्सं-न्यासश्च तथोः संन्यास एवातिरेचयति " इति " न कर्मणा न प्रज-या धनेन त्यागेनैकेऽमृतत्वमानशुः " इत्यादीनि ॥

भाष्यार्थ — तशींच दुसरींही दुसन्या आश्रमाचीं प्रातिपादक वचनें आहेत. ' ऑत्म्याला शास्त्र व आचार्य यांच्या द्वारा आपाततः जाणून व गृहस्थाश्रमांतून विपरीतपणें न्युत्थान करून प्रव्रजन कारितात-' (क्रम-संन्यासपर श्रुतीचा निर्देश —) 'ब्रह्मचर्य संपवृन गृहस्थ न्हावें, गृहस्थाश्र-मापासून वानप्रस्थ होऊन प्रव्रजन करावें ' ( आतां क्रम सोहून संन्यासाचें विधान करणान्या श्रुतिवाक्याचा निर्देश —) ' अथवा याच्या उल्ट ब्रह्मचर्यापासूनच प्रव्रजन करावें. किंवा गृहाश्रमांतून किंवा वर्ना-तून तें करावें ' ( कर्म व संन्यास यांतील संन्यासालाच आधिक्य दाख-विणारी श्रुति दाखवितात —) ' दोनच मार्ग शास्त्रांत क्रमानें अम्युदय व निःश्रेयस यांचे उपाय म्हणून पुनः पुनः सांगितलेले आहेत. प्रथम क्रियामार्ग व संन्यास. त्यांतील संन्यासालाच श्रुति अधिक ठरविते.'

१ 'विदिश्वा व्युत्थाय भिक्षाचर्यं चरन्ति ' हें बाक्य पाटक्रमार्ने विद्वत्थंन्या-सपर आहे व अर्थक्रमार्ने विविदियाधंन्यासपर आहे; पण ' आत्मानमेव लोक-भिच्छन्तः प्रवजन्ति ' हें वाक्य तर विविदियाधंन्यासपर आहे, असा वि-भाग वाणावा.

( ज्ञानद्वारा संन्यासाला मोक्षोपायत्व आहे याविषयां श्रुति—) 'कर्मानें नाहीं, प्रजेनें नाहीं, व धनानेंही नाहीं तर त्यागानेंच मुख्य विद्वान् अ-मृतत्त्वास प्राप्त द्वाले.' इत्यादि वाक्यें ( दुसऱ्या—संन्यासाश्रमाचीं प्रतिपादक आहेत. येथील आदिशब्दानें ' तानि वा एतान्यवराणि तपांसि न्यास एवात्यरेचयत् ' इत्यादि वाक्यें ध्यावीं.)

तथा स्मृतयश्च " ब्रह्मचर्यवान्प्रव्रज्ञति " " अविशिर्णब्रह्मचर्यो यिमच्छेत्तमावसेत् " " तस्याऽऽश्रमिकिल्पमेके ब्रुवते " तथा— " वेदानधीत्य ब्रह्मचर्येण पुत्रपौत्रानिच्छेत्पावनार्थं पितृणाम् । अग्नीनाधाय विधिवचेष्टयज्ञो वनं प्रविश्याय मुनिर्नुभूषेत् " " प्राजापत्यां निरूप्येष्टं सर्ववेदसद्क्षिणाम् । आत्मन्यग्नीन्समारोप्य ब्राह्मणः प्रव्रजेन्द्गृहात्" इत्याद्याः । एवं च्युत्थानाविकल्पक्रमयथेष्टाश्रमप्रतिपत्तिप्रतिपाद्कानि हि श्रुतिस्मृतिवाक्यानि शतश उपलभ्यन्त इतरेतरिवरुद्धानि । आचारश्च विद्वाम् । विप्रातिपत्तिश्च शास्त्रार्थप्रतिपत्तृणां बहुविद्यामि । आचारश्च विद्वाम् । विप्रातिपत्तिश्च शास्त्रार्थप्रतिपत्तृणां बहुविद्यामि । अतो न शक्यते शास्त्रार्थो मन्दवुद्धिभिविवेकेन प्रतिपत्तुम् । परिनिष्ठिन्तशास्त्रन्यायबुद्धिभिरेव ह्येषां वाक्यानां विषयविभागः शक्यतेऽवधार- यितुम् । तस्मादेषां विषयविभागज्ञापनाय यथाबुद्धिसामध्यै विचारण्यामः ॥

भाष्यार्थ—-तशाच - ' ब्रह्मचर्यवान् प्रव्रजन करतो ' ' द्याचें ब्रह्म-चर्य नष्ट झार्छे नाहीं त्यानें वाटेळ त्या आश्रमांत रहावें ' ( आश्रमवि-कल्पाविषयीं प्रमाण - ) ' कित्येक ब्रह्मचाऱ्याळा आश्रमविकल्प सांग-तात. ' इत्यादि स्मृति आकुळ झाळेल्या दिसतात. त्याचप्रमाणें - (क्रमसं-न्यासाविषयीं - ) 'ब्रह्मचर्यानें वेदांचें अध्ययन करून, पितरांना पावन करण्यासाठीं पुत्र व पौत्र यांची इच्छा करावी. अग्नींचें आधान करून ज्यानें यथाविधि यज्ञ केळे आहेत त्यानें बनांत प्रवेश करून मुनि हो-ण्याची इच्छा करावी.' 'ज्यांत सर्वस्व ही दक्षिणा दिळी जाते ती प्राजा-

१ हें अक्रमसंन्यासाविषयीं स्मृतिप्रमाण आहे. २ यथेष्ट आश्रम स्वीकारण्यावि-षयीं हें वचन आहे.

पत्य इष्टि करून व आत्म्यामध्ये अग्नीचा समारोप करून ब्राह्मणाने गृहा-तून प्रव्रजन करावें,' इत्यादि स्मृतिवचनें आहेत. (याप्रमाणें दाखि-छेर्या त्रिरोधी वाक्यांचा उपसंहार करितात-) यात्रमाणे व्युत्थानाचा विकरप, क्रम व यथेष्ट आश्रम घेणें यांचें प्रतिपादन करणारीं परस्पर विरुद्ध अशी शेकडों श्रुति स्मृतिवाक्यें उपलब्ध होतात. श्रुति-स्मृतिवे-स्यांचा आचारही असाच परस्पर विरुद्ध दिसतो. (कोणी ब्रह्मचर्यापा-सुनच प्रवजन कारितात; तर कोणी ब्रह्मचर्य संपवृत गाईस्थ्याचा आश्र-य कारितात. कित्येक चारी आश्रमांचा क्रमानें आश्रय कारितात. यामुळें त्याविषयी विचार केल्यावाचून निर्णयाची सिद्धि होत नाहीं. ) शिवाय क्रिनिविधनति शास्त्रार्थवेत्ते जरी बहुवेत्ते होते तरी यांची ही विपरीत मति उपचन्ध होते. ( कोणी ऊर्घ्वरेतसांचे आश्रम आहेत असे म्हणतात कोणी नाहींत असे म्हणतात-) यास्तव-श्रुति, स्मृति व आचार यांम-ध्ये परस्पर विरोध दिसत असल्यामुळे मन्दबुद्धि पुरुषांना विवेकाने शा-सार्थं कळणे शक्य नाहीं. तर ज्यांची शास्त्रबुद्धि व न्यायबुद्धि विशाल अवछोकनाने सर्व प्रकारें निश्चित झाळेळी असते त्यांना या विरुद्ध वा-क्यांचा विषयविभाग निश्चित करतां येणे शक्य आहे. तस्मात् या वा-क्यांचा विषयविभाग ज्ञापित करण्याकरितां आपत्या बुद्धिस।मध्यीनुसार आम्ही विचार करूं.

बावज्जीवश्रुयादिवाक्यानामन्यार्थासंभवातिकयावसान एव वेदार्थः।
तं यज्ञपात्रैर्देहन्तित्यन्त्यकर्मश्रवणाज्ञरामर्यश्रवणाच लिङ्गाच भस्मान्तं
द्वारीरामिति। न हि पारिवाज्यपक्षे भस्मान्तता शरीरस्य स्यात्। स्पृतिश्व—" निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधिः। तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मिञ्ज्ञेयो नान्यस्य कस्यचित्" इति। समन्त्रकं हि यत्कर्म वेदेनेह विधीयते तस्य श्मशानान्ततां दर्शयति स्पृतिः॥

णर्थ—( विचार करणें अवस्य आहे, असे ठरलें असतां पूर्व-' यावज्जीव अग्निहोत्र करावें ' इसादि वाक्यांचा दुसरा अर्थ संभवत नसल्यामुळें वेदार्थ क्रियावसानच आहे. विदार्थाचें पर्यवसान कर्मातच होतें. ] 'त्याळा यज्ञपात्रांसहवर्तमान जाळतात ' असें अन्त्यकर्म सांगितळेळें आहे. 'एतद्धे जरामयं सत्रं ' असें जरा मरण्णपंत अग्निहोत्राचें विधान केळेळें आहे. 'हें शरीर मस्मान्त होतें,' त्याचा भस्मामध्यें अन्त-पर्यवसान—होतो, असे िंछगही आहे. कारण पारिवाज्य—संन्यास-पक्ष वेतल्यास शरीराची भस्मान्तता सिद्ध होत नाहीं; (संन्याशाच्या शवाळा जाळीत नाहींत तर समाधि देतात हें प्रसिद्ध आहे ) 'गर्भाधानापासून इमशानापर्यंत ज्याचा विधि मंत्रांनीं सांगितळेळा आहे त्याचाच या शास्त्रामध्यें अधिकार आहे, असें जाणावें दुसऱ्या कोणाचाही नाहीं. ' अशी स्मृति आहे. ही स्मृति वेदांने येथें जें कर्म समंत्र- क सांगितळें आहे त्याची श्मशानान्तता दाखिवते. (श्मशानांत होणारी अंतिष्ठ हैं कर्महीं समंत्रक सांगितळें आहे.)

अधिकाराभावप्रदर्शनाचात्यन्तमेव श्रुत्यधिकाराभावोऽकर्मिणो ग-म्यते । अग्न्युद्वासनापवादाच '' वीरहा वा एष देवानां योऽग्निसुद्वा-सयते '' इति ॥

भाष्यार्थ—( वरील स्मृतिवचनांत ' नान्यस्य कस्यचित् ' दुसन्या कोणाचाही नाहीं, या शब्दांनी सुचाविलेला अर्थ सांगतात-) अधिका-राचा अभाव प्रदर्शित केलेला असल्यामुळें अकर्मी पुरुषाचा श्रुतीमध्यें मुळींच अधिकार नाहीं, असे सूचित होतें. शिवाय ' जो अग्नीचा उ-च्लेद करतो—परित्याग करतो तो देवांचा वीरहा होतो ' अशा अर्थाच्या वाक्यानें अग्नीच्या उद्दासनाची—त्यागाची निंदा केलेली आहे.

ननु व्युत्थानादिविधानाद्दैकल्पिकक्रियावसानत्वं वेदार्थस्य । ना-न्यार्थत्वाद्व्युत्थानादिश्रुतीनाम् । ''यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहोति'' ''या-वज्जीवं दर्शपूर्णमासाभ्यां यजेत '' इत्येवमादीनां श्रुतीनां जीवनमात्र-निमित्तत्वाद्यदा न शक्यतेऽन्यार्थता कल्पियतुं तदा व्युत्थानादिवा-क्यानां कर्मानिधक्रतविषयत्वसंभवात् ॥

7

-

ईशोपनिषद्धाष्यार्थ पृ. ३८-३९ पहा.

आष्यार्थ- (या पूर्वपक्षावर आक्षेप-) ' अहो पण व्युत्थानादिः काचिंही दर्शन असल्यामुळे वेदार्थाचे क्रियावसानत्व वैकल्पिक होईछ [ म्ह० ' यावडजीव कमें करावीं व त्यांचा संन्यास करावा' असे दोन्ही प्रकारचे विधि उपलब्ध होत असल्यामुळें त्यांचा अधिकारिभेदानें विक. हप मानर्णेच युक्त आहे; वेदाचा अर्थ क्रियापरच आहे, असा पक्षपात करण्यास कांहीं कारण नाहीं, असा भावार्थ. जेथें दोन तुस्य विधि असतील तेथें विकल्प होतो. पण येथें सावकाशत्व व अनवकाशत्व यांच्या योगानें तुश्यत्व नसस्यामुळें विकस्प संभवत नाहीं, असें पूर्वप-क्षवादीच म्हणती-) असे नाहीं. व्युत्थानादि श्रुतींना अन्यार्थल आहे. [ त्या श्रुति अनिधकाऱ्यांकारती आहेत. ] ' यावजीव अप्रिहोत्र करावें,' े यावडजीव दर्शपूर्णमासांनी यजन करावें विस्पादि श्रुतींना जीवनमा-त्रनिमित्तत्व असल्यामुळें [ म्ह० जिवंत असणें याच निमित्ताला अनु-छक्षून सा प्रदृत्त झाछेस्या असस्यामुळें ] स्यांना अन्यार्थत्व आहे-स्यांचा अर्थ अन्य आहे,-अशी जेव्हां करूपना करतां येत नाहीं तेव्हां व्युत्थाना-दि वाक्यांचे कमीनाधिकतविषयत्व संभवतें-[ म्ह० तीं वाक्यें कर्माचें अधिकारी नसलेले जे लोक त्यांना उद्देशून प्रवृत्त झाली आहेत, असे म्हणतां येतें. त्यामुळें व्यांना वैकल्पिक म्हणतां येत नाहीं. अर्थात् वेदार्थाचे पर्यवसान कर्मीमध्ये आहे. ]

" कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः " इति च मन्त्रवर्णा-जरवा वा होवास्मान्मुच्यते मृत्युना वेति च जरामृत्युभ्यामन्यत्र कर्म-वियोगच्छिद्रासंभवात्कार्मणां श्मशानान्तत्वं न वैकल्पिकम् । काणकु-ब्जाइयोऽपि कर्मण्यनाधिकृता अनुमाह्या एव श्रुत्येति व्युत्थानाद्याश्रमा-न्तरविधानं नानुपपन्नम् ॥

भाष्यार्थ—(वरील वेदबाक्यांना वैकाल्पिक म्हणतां येत नाहीं यावि पर्यों दुसरा हेतु सांगतात—) ' येथें कर्में करीतच शंमर वर्षे जगण्याची इच्छा करावी ' असा मंत्रवर्णही असल्यामुळें कर्मविधि वैकाल्पिक नाहीं.

एकतर जरेने या कर्मविधीपासून मुक्त होतो किंवा मरणाने. अशारीतीनें जरा व मृत्यु यांवाचून दुसऱ्या कोणत्याही निमित्तानें कर्माचा वियोग, या छिद्राचा असंभव असस्यामुळें कर्मठांचें रमशानान्तत्व वैकल्पिक नाहीं. ('अहो पण व्युत्थानादि वाक्यांना अनिधक्तविषयत्व कर्से श्रेम्हणतीं वाक्यें अनिधकान्यांना उदेशून प्रवृत्त झालीं आहेत, हें कर्से म्हणतां १' उत्तर—) काणा, कुबडा इत्यादि कर्मामध्यें अनिधकृत असले स्या पुरुषांवरही अनुप्रह करणें श्रुतीला उचित आहे. त्यामुळें व्युत्थानादि दुसऱ्या आश्रमाचें विधानहीं अनुप्रत्न नाहीं.

पारित्राज्यक्रमविधानस्यानवकाशत्वामिति चेत्। न । विश्वजित्सर्वन् मेधयोर्यावजीवविध्यपवादत्वात् । यावजीवाशिहोत्रादिविधेर्विश्वजित्स-वंमेधयोरेवापवःदस्तत्र च क्रमप्रतिपत्तिसंभवो ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भवेद्गृहाद्वनी भूत्वा प्रव्रजेदिति । विरोधानुपपत्तेः । न ह्येवंविषयत्वे पारित्राज्यक्रमविधानवाक्यस्य कश्चिद्विरोधः क्रमप्रतिपत्तेः ॥

भाष्यार्थ—(तीं वाक्यें अनिधकृत पुरुषांकरितां आहेत हें म्हणणें संभवत नाहीं. कारण 'ब्रह्मचर्थ समाप्य' इत्यादि वाक्यांत अधिकृत पुरुषांचाच क्रम सांगितला आहे; असा पूर्वपक्षावर आक्षेप घतात—) 'अहो पण तसें म्हटल्यास म्ह० न्युत्थानादि वाक्यें काणा, कुबडा, आंधळा, इत्यादि अनिधकान्यांना उदेशून आहेत असें म्हटल्यास ब्रह्मचर्थ संपवन गृही न्हावें, गृही होऊन वनी न्हावें व वनी होऊन प्रवन्तन करावें, असें पारिवाज्याच्या क्रमाचें जें विधान केलें आहे, त्याला अवकाश उरत नाहीं.' म्हणून म्हणाल तर (त्याची दुसरी गित दाखिन-तात—) तें बरोबर नाहीं. कारण विश्वजित् यज्ञ व सर्वमेध यांना याव-ज्जीव विधीचें अपवादत्व आहे. ('यावज्जीव आग्नहोत्र करावें' हा उत्सर्ग —सामान्य नियम आहे. विश्वजित् व सर्वमेध हे त्याचे अपवाद आहेत. त्यांतील कोणताही जरी यज्ञ केला तरी त्यांत सर्वस्वाचें दान करावें लागतें.सर्वस्वच दिल्यावर अभिहोत्राची साधनसंपत्तीच नाहींशी होते. त्यांन

मुळे पारित्राज्य अवश्य करावें छागतें. त्यासाठीं वरीछ क्रमाचें विधान आहे, असा भावार्थ. हेंच स्पष्ट करितात—) यावज्जीव अग्निहीत्रादिवि-धीचा विश्वजित् व सर्वमेध हाच अपवाद आहे, व त्यामध्यें 'ब्रह्मचर्य संप्वतृ गृहीं व्हावें, गृहांतून वनी होऊन प्रव्रजन करावें' या क्रमाध्या प्रतिपत्तीचा संभव आहे. ('पण क्रमविधीची अशीच व्यवस्था छावाबी, याविषयीं प्रमाण काय ?' उत्तर—) कारण वरीछ दोन प्रकारच्या विधि-वाक्यांत विरोध येणें योग्य नाहीं. पारिवाज्यक्रमिविधवाक्यांना एवं-विषयत्व आहे म्ह० त्यांचा वरीछ निष्काञ्चन छोक हा विषय आहे, असें म्हटलें असतां क्रमप्रतिपत्तीला कोणत्याही प्रकारचा विरोध येत नाहीं.

अन्यविषयपरिकल्पनायां तु यावज्जीविधानश्रुतिः स्वविषयात्सं-कोचिता स्यात् । क्रमप्रतिपत्तेस्तु विश्वजित्सर्वमेधविषयत्वात्र काश्विद्वाधः॥

भाष्यार्थ—('गृहस्थही जर विरक्त असेळ तर साला पारित्राज्य विहित आहे, अशा रीतीनें क्रमाचा विषय कां मानूं नथे ?' उत्तर—) अन्यविषयाची कल्पना केल्यास 'यावड्डीव अग्निहोत्र करावें' असे यावड्डीव विधान करणारी श्रुति आपल्या विषयापासून संकुचित होते. ('पण इकडे यावड्डीव विधीचा संकोच होऊं नये म्हणून अन्य विषयाची कल्पना करूंच नये असें म्हटल्यास तिकडे क्रमविधीचा संकोच होतो' म्हणून म्हणाळ तर सांगतों—) क्रमप्रतिपत्तीचा विषय विश्वजित्। सर्वमेघ हा आहे. त्यामुळें कांहीं वाध येत नाहीं.

नाऽऽत्मज्ञानस्यामृतत्वहेतुत्वाभ्युपगमात् । यत्तावदात्मेत्येवोपासी-तेत्यारभ्य स एव नेति नेस्नेतद्नतेन प्रन्थेन यदुपसंहतमात्मज्ञानं तद्-मृतत्वसाधनामित्यभ्युपगतं भवता ॥

भाष्यार्थ — (तुःही ज्ञान झाल्यानंतर कर्माच्या त्यागाचा — विद्वःसंन्या-साचा — निषेष करितां की जिज्ञासा झाळी असतां जो विविदिषासंन्यास ो त्याचा निषेष करितां ? असा विकल्प करून सिद्धान्ती पत्र दूषण देतात—) हा पूर्वपक्ष बरोबर नाहीं.कारण आत्मज्ञान अमृतत्वाचें निमित्त—प्ताधन आहे, असें मानछेलें आहे (विद्वत्सं-न्यास अवश्यंभावी असल्यामुळें वेदार्थ कमीवसानच नाहीं. आतां या संक्षिप्त वाक्याचेंच विवरण करितात—) 'आत्मेत्येवोपासीत' (वृ. अ. १ शास. ४ कं. ७ पृ. २४१) येथून आरंभ करून 'स एष नेति नेति' (अ. ४ पृ.३५५) येथपर्यंत जो प्रंथ आहे त्या प्रंथानें ज्या आत्मज्ञानाचा उपसंहार केला आहे तें अमृतत्वाचें साधन आहे, असे ज्याअर्थीं तुम्हींही स्वीकारलें आहे (त्याअर्थी ज्ञान झाल्यावर कमीनुष्ठान निरवकाश आहे, असा भावार्थ.)

तत्रैतावदेवामृतत्वसाधनमन्यनिरपेक्षमित्येतन्न मृष्यते । तत्रभवन्तं प्रच्छामि किमर्थमात्मज्ञानं मर्षयति भवानिति ।।

भाष्यार्थ — (अहो पण आम्ही कर्मसाहित आत्मज्ञान अमृतत्वाचें साधन आहे, असें मानतों. केवल आत्मज्ञान अमृतत्वाचें साधन आहे, असें मानीत नाहीं. त्यामुळें ज्ञानोत्तरही कर्मत्यागाची सिद्धि होत नाहीं अशी शंका वेतों—) आत्मज्ञान अमृतत्वाचें जरी साधन असलें तरी अन्यानिर-पेक्ष—कर्मानिरपेक्ष आत्मज्ञानच अमृतत्वाचें साधन आहे, हें म्हणणें आम्हांला सहन होत नाहीं. ('अहो पण कर्मनिरपेक्ष आत्मज्ञान मोक्षाचें साधन आहे, हें जर तुम्हांला सहन होत नाहीं तर ज्ञानाला मोक्षसाधन तरी कशाला मानता ?' असें सिद्धान्ती ज्ञानकर्मसमुच्चयवाद्यास विचारतों—) कर्मनिरपेक्ष ज्ञान मोक्षसाधन आहे, हें जर मान्य नसेल तर आम्ही तुला असें विचारतों कीं, 'आपण आत्मज्ञान तरी कशासाठींं सहन करतां ? '

शृणु तत्र कारणम् । यथा स्वर्गकामस्य स्वर्गप्राप्त्युपः यमजानतोऽग्नि-होत्रादि स्वर्गपाप्तिसाधनं ज्ञापयति तथेद्दाध्यमृतत्वपतिपित्सोरमृतत्वप्रा-प्त्युपायमजानतो यदेव भगवान्वेद तदेव मे ब्रहीत्येवमाकाङ्क्षितममृत-त्वसाधनमेतावदर इत्येवमादौ वेदेन ज्ञाप्यत इति ॥

<sup>9 &#</sup>x27;परांगं चात्मिज्ञानाद्दन्यत्रेत्यवधारणात्' अता न्याय आहे. त्याचा अर्थ--आत्मिविज्ञानाला सोडून बाकी सर्व कमीचे अंग आहे, असा निश्चय केलेला आहे.

भाष्यार्थ—('आत्मज्ञान शास्त्रीय असल्यामुळे आम्ही तें मोक्षसाधन आहे असे मानतों,' असे पूर्वपक्षकार म्हणतो ) त्याचे कारण ऐक स्वर्गाची इच्छा करणाऱ्या पण स्वर्गप्राप्तीचा उपाय न जाणणाऱ्या पुरुषाळा वेद अग्निहोत्रादि हें स्वर्गाच्या प्राप्तीचें साधन आहे असे ज्याप्रमाणें ज्ञापित करतो—ज्ञान करून देतो त्याप्रमाणें येथेही अमृतत्वाच्या प्राप्तीची इच्छा करणाऱ्या पण अमृतत्वाच्या प्राप्तीचा उपाय न जाणणाऱ्या पुरुष्ताळा भगवान् जें जाणत असेल तेंच मला सांग' असे म्हणून आकां कित असलेळें अमृतत्वाचें साधन 'एतावदरे अमृतत्वसाधनं नातः परमित-' अमृतत्वसाधन एवढेंच आहे, या पलीकडे नाहीं इत्यादि वाक्यांत वेदानें ज्ञापित केळें आहे.

एवं तर्हि यथा ज्ञापितमग्निहोत्रादिं स्वर्गसाधनमभ्युपगम्यते तथे-हाप्यात्मज्ञानम् । यथा ज्ञाप्यते तथाभूतमेव।मृतत्वसाधनमात्मज्ञानम-भ्युपगन्तुं युक्तम् । तुल्यप्रामाण्यादुभयत्र ॥

भाष्यार्थ — (अहो पण शास्त्रानुसार आत्मज्ञानाचा अंगीकार करा-वयाचा म्हटल्यास कर्मनिरपेक्ष आत्मज्ञानच मोक्षाचें साधन आहे, असें ठरतें, असे म्हणून परिहार करितात—) असें जर असेळ तर वेदानें सांगितळेळें अग्निहोत्रादि हें स्वर्गसाधन आहे, असे ज्याप्रमाणें मानळें जातें तसें येथेंही आत्मज्ञान मानोंं. वेदाकडून जसें सांगितळें जातें तसेंच आत्मज्ञान अमृतत्वसाधन मानणें उचित आहे. कारण ज्ञान व कमें या दोघांविषयीं वेदाचें प्रामाण्य तुल्य आहे.

Lik

यद्येवं किं स्यात् । सर्वकर्महेतूपमर्दकत्वादात्मज्ञानस्य विद्योद्भवे कर्मनिवृत्तिः स्यात् । दाराग्निसंबद्धानां तावदिग्नहोत्रादिकर्मणां भेदबु-द्विवयसंप्रदानकारकसाध्यत्वम् । अन्यबुद्धिपरिच्छेद्यां ह्यग्न्यादिदेव-तां संपदानकारकभूतामन्तरेण न हि तत्कर्म निर्वर्त्यते । यथा हि

न्य नान अमृतत्वाचे साधन आहे व ते कभीनिरपेक्षच अमृतत्वसाधन आहे, प्रामाण्य तुरुय आहे.

rd.

£ .

संप्रदानकारकबुद्धचा संप्रदानकारकं कर्मसाधनत्वेनोपदिश्यते सेह विद्यया निवर्त्यते '' अन्योऽसावन्योऽहमस्मीति न स वेद्'' ''देवास्तं परादुर्योऽन्यत्राऽऽत्मनो देवान्वेद् '' '' मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यति '' '' एकधैवानुद्रष्टव्यं '' '' सर्वमात्मानं पश्यति '' इत्यादिश्रुतिभ्यः ॥

भाष्यार्थ — ( अहो पण यथाशास्त्र ज्ञानाचा स्वीकार जरी केला तरी तें केवल-कर्मनिरपेक्ष केवल्याचें कारण कसें ? असे पूर्वपक्षवादी विचारतो-) असे जरी असर्छे तरी काय झाळे ? ( शास्त्रानुसार ज्ञाना-चा स्वीकार करणारास सांगतात-) आत्मज्ञान कर्मांच्या सर्वे हेतूंचा उच्छेद करणारें असल्यामुळें विद्येचा उद्भव होतांच कर्माची निवृत्ति अवश्य होईछ. ( आत्मज्ञान कर्महेतूंचा नाश करणारे आहे हें दाखिन-ण्यासाठीं अगोदर कर्महेतु दाखिवतात-) पत्नी व अग्नि यांशीं संबंध ठेवणाऱ्या अग्निहोत्रादि कर्मांना भेदबुद्धीचा त्रिषय होणारें जें संप्रदान-कारक तत्साध्यत्व आहे. ( त्यांचें संप्रदानकारकसाध्यत्वच सिद्ध करिः तात-) हा माझ्याहून अन्य आहे, या बुद्धीनें परिच्छेद पावणाऱ्या संप्रदानकारक भूत अग्न्यादि देवतेवाचून तें अग्निहोतादि कर्म केव्हांही केळें जात नाहीं. कारण ज्या संप्रदान या कारकबुद्धीनें संप्रदान हें कारक कर्माचें साधन म्हणून सांगितलें जातें ती बुद्धि येथें-विद्यादर्शेत विद्येकडून निवृत्त केटी जाते. 'हा निराळा व मी निराळा असें जो जाणतो तो आत्म्याला जाणत नाहीं. '(बृ. अ. १ ब्रा. ४ पृ. ३३५) 'देव त्याळा दूर कारितात जो देवांना आत्म्याहून पृथक् जाणते। ' ( बृ. अ. २ पृ. १८१ ) ' जो येथें नानासें पाहतो ' ( तो मरणापा-सून मरणास प्राप्त होतो बृ. अ.४ ब्रा.४कं.१२पृ.३२५) हें तत्त्व एकप्र-

<sup>9</sup> कर्ता, कर्म, करण, संप्रदान, अपादान व अधिकरण अशीं सहा कारकें आहेत. ज्याला उद्देशून कांहीं द्यावयाचें तें संप्रदान जर्से अमीला उद्देशून भाहुति बावयाची झाल्यास अमि हें संप्रदान कारक आहे. अमिहोत्रादि कर्मे अशा देव-ताह्मप संप्रदानावाचून होतच नाहींत. म्हणून तो तत्साध्य ओहत.

कारोंनच शास्त्र व आचार्य यांच्या उपदेशाच्या अनुसार पहार्वे (वृ. अ. १ व्रा. १

न च देशकाळिनिमित्ताद्यपेक्षत्वं व्यविध्यतात्मवस्तुविषयत्वादात्म-झानस्य । क्रियायास्तु पुरुषतन्त्रत्वातस्याद्देशकाळिनिमित्ताद्यपेक्षत्वम् । झानं तु वस्तुतन्त्रत्वाच देशकाळिनिमित्ताद्यपेक्षते । यथाऽभिरुष्ण आकाशोऽमूर्त इति तथाऽऽत्मविज्ञानमि ॥

भाष्यार्थ — (अहो पण ' शुचे। देशे प्रतिष्ठाप्य ' इसादि स्मृतिव-चनें असल्यामुळें शुचि प्रदेशीं, दिवसा, शास्त्र व आचार्य यांच्या साह्यानें उत्पन्न झालें ज्ञान पुरुषार्थांचें साधन आहे. तेन्हां तें भेद-मुद्धीचा उपमर्द करणारें आहे, असें कसें म्हणतां ? उत्तर—) कूटस्थ निस्य आत्मवस्तु हा आत्मज्ञानाचा विषय असल्यामुळे आत्मज्ञानाला देश, काल, निमित्त इस्यादिकांची अपेक्षा नाहीं. ( यत्नेकाप्रता तत्राविशे शात्—ज. सू. अ. ४ पा. १ सू. ११. ध्यान, उपासना इस्यादि-कांना पूर्वादि दिशा, प्रातःकालादि काल, शुचि देश इस्यादिकांचा नियम नाहीं. कारण जेथें चित्ताची एकाप्रता होईल तेथे ध्यानादि करावें, कारण दिक् देश-काल इत्यादिकांविषयीं काहीं विशेष सांगितलेला नाहीं, असा न्याय आहे. त्यामुळें आत्मज्ञानाचें साधन अशी जी समाधि तिलाही जर देशादिकांची अपेक्षा नाहीं तर कृटस्यवस्तुतंत्र असलेस्या ज्ञान शुचि देशादिकांची अपेक्षा करणारें आहे, कारण साला शास्त्रा-धेल आहे. धर्माप्रमाणें,' असें अनुमान कोणी करील तर सात पुरुषतं-

ही उपाधि आहे, असें सांगतात—) कर्म पुरुषतम्त्र असर्यामुळें ---- निम्निनित्रकांची अपेक्षा असर्णे योग्य आहे; पण र्ह तें देश-काल-निमित्तादिकांची अपेक्षा -

करीत नाहीं. (विमत—ज्ञान शुचि देशादिकांची अपेक्षा करीत नाहीं. कारण त्याळा प्रमाणत्व आहे. उष्ण अग्नीच्या ज्ञानाप्रमाणें, असें प्रत्यर्तुं-मान सांगतात—) अग्नि उष्ण आहे, आकाश अमूर्त आहे, हें जमें ज्ञान तसेंच आत्मविज्ञानहीं ज्ञान आहे. (अग्नि उष्ण आहे, या ज्ञानाळा जशी पवित स्थान, दिवस इत्यादिकांची अपेक्षा नाहीं त्याप्रमाणें आत्मज्ञानाळा वस्तुत: पवित्र प्रदेशादिकांची अपेक्षा नाहीं, असा भावार्थ).

नन्वेवं सित प्रमाणभूतस्य कर्मविधेर्निरोधः स्यात् । न च तुल्यः प्रमाणयोरितरेतरिनरोधो युक्तः ॥

भाष्यार्थ—( आत्मज्ञान सर्व कर्मीच्या हेतूंचा उपमर्द करणारें आहे, या म्हणण्यावर वादी दोष देतो—) अहो पण असें म्हटस्यास कर्मवि-धीचा निरोध होईछ. पण दोन तुल्य प्रमाणांनीं परस्परांचा निरोध करणें योग्य नव्हे. (कारण कर्मविधीचा निरोध इष्टच आहे, असें म्हट-स्यास कर्मकांडानें ज्ञानकांडाचाही निरोध होईछ, असा भावार्थ.)

न । स्वामाविकभेद्बुद्धिमात्रनिरोधकत्वात् । न हि विध्यन्तरानिरोधकमात्मज्ञानं स्वामाविकभेद्बुद्धिमात्रं निरुणद्धि॥ तथाऽपि हेत्वपहाः
रात्कर्मानुपपत्तेविधिनिरोध एव स्यादिति चेत् । न । कामप्रतिषेधात्काम्यप्रवृत्तिनिरोधवददोषात् ॥ यथा स्वर्गकामो यजेतेति स्वर्गसाधने
यागे प्रवृत्तस्य कामप्रतिषेधाविधेः कामे विहते काम्ययागानुष्ठानप्रवृत्तिनिरुध्यते । न चैतावता काम्यविधिनिरुद्धो भवति ॥

भाष्यार्थ—(पण आत्मज्ञान साक्षात् कर्मिविधीचा ।निरोध करणारं आहे, असें तूं समजतोस कीं तें अर्थात् निरोध करणारें आहे, असें म्हणतोस ? असा विकल्प करून त्यांतील पिहिल्या पक्षाला दूषित करि-तात—) असें नाहीं. म्हणजे आत्मज्ञान साक्षात् कर्मीविधीला निरोध करीत नाहीं.तर तें केवल स्वामाविक भेदबुद्धीचा निरोध करणारें आहे. (हेंच अधिक विशद करितात—) आत्मज्ञान दुसऱ्या विधीला निरोध करणारें नाहीं. तर तें केवल स्वामाविक भेदबुद्धीला निरोध करतें.

१ प्रत्यनुमान म्ह • पहिल्या अनुमानाच्या उत्तर अनुमान.

(तें अर्थात् निरोध करतें, हा दुसरा पक्ष घेऊन त्याचें निरसन—)
तथापि—तें साक्षात् जरी विधिनिरोधक नसकें तरी—कर्मांच्या हेत्चा
अपहार केल्यामुळें कर्माची अनुपपित होते. त्यामुळें अर्थात् विधिनिराधच होतो, म्हणून म्हणाल, तर तें बरोबर नाहीं. कारण ('कामी होऊं
नये' असा कामाचा प्रतिषेध केलेला असल्यामुळें कांहीं लोकांच्या काम्य
प्रवृत्तीला जरी निरोध होत असला तरी तेवल्यानें सर्वांच्याच काम्य
प्रवृत्तीचा निरोध जसा होत नाहीं त्याप्रमाणें आत्मज्ञानामुळें कांहीं
लोकांच्या कर्मविधीला जरी निरोध होत असला तरी सर्वांच्या कर्मविधीला प्रतिबंध होत नाहीं.) त्यामुळें कामप्रतिषेधानें काम्य वृत्तीच्या निरोधाप्रमाणेंच यांतही कांहीं दोष नाहीं.

(दृष्टान्तच अधिक स्पष्ट करितात—) जसें—'ज्याला स्वर्गाची इच्छा असेल त्यानें याग करावा' या विधीनें स्वर्गसाधनभूत यागांत प्रवृत्त झालेल्या पुरुषाचा काम कामप्रतिषेधविधीमुळें नष्ट झाला असतां काम्य यागांचे अनुष्ठान करण्याविषयींची प्रवृत्ति निरुद्ध होते, पण तेवद्यानें काम्यविधिच निरुद्ध होत नाहीं. (कारण प्रतिषेधशास्त्राविषयीं अनिभिन्न पुरुषाच्या तो उपयोगी असतो, असा याचा अभिप्राय).

कामप्रतिषेधविधिना काम्यविधेरनर्थकत्वज्ञानात्प्रवृत्यनुपपतिर्निकृद्ध एव स्यादिति चेत् । भवत्वेवैवं कर्मविधिनिरोधोऽपि । यथा कामप्र-तिषेधे काम्यविधेरेवं प्रामाण्यानुपपत्तिरिति चेत् । अननुष्ठेयत्वेऽनुष्ठा-तुरमावादनुष्ठानविध्यानर्थक्याद्प्रामाण्यमेव कर्मविधीनामिति चेत् । न । प्रागात्मज्ञानात्प्रवृत्त्युपपत्तेः ॥

भाष्यार्थ—(पण हा अभिप्राय न जाणतां वादी शंका करतो—) कामप्रतिषेधविधीनें काम्यविधीला अनर्थकत्व आहे, तो न्यर्थ आहे, असें ज्ञान होत असल्यामुळें पुरुषाची काम्य कर्मांत प्रवृत्तिच होकं शकत नाहीं. त्यामुळें तो काम्यविधि निरुद्धच होतो, असें म्हण-व्यन्ती आपला अभिप्राय गुप्त ठेवूनच म्हणतो—)मग त्याप्रमाणें हों दें. (तरी सुद्धां सिद्धान्याचा आशय न जाणून पूर्ववादी पुनः शंका करतो —) ज्याप्रमाणें कामाचा प्रतिषेध केला असतां काम्यविधि अप्रमाण होतो त्याप्रमाणें ज्ञानानें कमेविधीचा निरोध केला असतां त्याच्या प्रामाण्याची अनुपपत्ति होते, म्हणून म्हण-शिल म्हण कर्म अनुष्ठान करण्यास योग्य नाहीं असे सिद्ध झालें असतां अनुष्ठान करणाराचा अमाव होतो; त्यामुळें अनुष्ठां निवधीला आनर्थक्य येतें आणि अनुष्ठानिविधि न्यर्थ ठरल्यामुळें कमेविधींना अ-प्रामाण्यच येतें म्हणून म्हणशील तर तें बरोबर नाहीं. कारण आत्मज्ञान होण्यापूर्वीं कमेविधीमध्यें प्रवृत्ति होऊं शकते.

स्वाम।विकस्य क्रियाकारकफलभेदविज्ञानस्य प्रागात्मज्ञानात्कर्महेतु । त्वमुपपद्यत एव । यथा कामविषये दोषविज्ञानोत्पत्तेः प्राक्राम्यकर्म-प्रवृत्तिहेतुत्वं स्यादेव स्वर्गोदीच्छायाः स्वाभाविक्यास्तद्वत् ॥

भाष्यार्थ—आत्मज्ञान होण्यापूर्वी स्वाभाविक किया, कारक, फल या भेदज्ञानाला कर्महेतुत्व संभवतेंच [ म्ह १ तें भेदज्ञान कर्मश्रवृत्तीचें कारण होऊं शकते. ] जर्से—कामाविषयींच्या दोषाचें विज्ञान होण्यापूर्वी स्वाभाविक स्वगीदि इच्छेला काम्यकर्मश्रवृत्तीचें हेतुत्व असर्तेच स्याप्र-माणें आत्मज्ञानाच्या पूर्वी भेदाविज्ञानाला कर्महेतुत्व आहे.

तथा सत्यनर्थार्थे वेद इति चेत् । न । अर्थानर्थयोरभिपायतन्त्र-त्वात् । मोक्षमेकं वर्जयित्वाऽन्यस्याविद्याविषयत्वात् । पुरुषाभिपाय-तन्त्रौ द्यर्थानर्थे । मरणादिकाम्येष्टिदर्शनात् । तस्माद्यावदात्मज्ञानवि-घेराभिमुख्यं तावदेव कर्मविधयः । तस्मान्नाऽऽत्मज्ञानसहभावित्वं कर्मणामित्यतः सिद्धमात्मज्ञानमेवामृतत्वसाधनमेतावदरे खल्बमृतत्व-मिति । कर्मनिरपेक्षत्वाज्ज्ञानस्य ॥

भाष्यार्थ — (अज्ञानावस्थेंतच कर्मविधीची प्रवृत्ति होते, याविषयीं भिनिष्ठ प्रसंगाची शंका वादी घेती –) पण तर्से मानस्यास वेद अनर्थार्थ आहे, असे होईछ, असे म्हणशीछ तर तें बरोबर नाहीं. कारण अर्थ व

१ पुरुषांना अनुष्ठेय असलेली जी अमिहोत्रादि कर्नी त्यांच्या विधीना.

अनर्थ हे पुरुषाच्या अभिप्रायाच्या अधीन आहेत. (अर्थात् पुरुषाच्या अभिप्रायामुळें कर्मविधिही पुरुषार्थोपयोगी आहे, असे सिद्ध होतें. त्यामुळें तूं समजतोस तशी अनिष्ठापात्ते येत नाहीं. 'अहो पण प्रत्येक अर्थ पुरुषाच्या अभिप्रायाधीन आहे, असे म्हटल्यास मोक्षालाही वास्त-विक पुरुषार्थत्व नाहीं, असे होईल, अशी आशंका वेऊन सांगतात—) एक मोक्ष सोडून दुसऱ्या सर्वाला अविद्याविषयत्व आहे. (आतां अर्थ व अनर्थ पुरुषाच्या अभिप्रायाधीन आहेत. कारण महाप्रस्थानरूप मरणाची इच्ला करून—स्याला काम्य करून—जिवंत स्थितितच त्यासंबंधी इष्टीचें विधान महाभारतादिकांत आढळतें. तस्मात् पुरुष जोंबर आत्म-ज्ञानविधीच्या अभिमुख—सन्मुख झाला नाहीं तोंवरच कर्मविधि आहेत; आणि त्यामुळेंच कर्मांना आत्मज्ञानसहभावित्व नाहीं, (—कर्म व ज्ञान यांचा समुच्चय नाहीं) म्हणून 'एतावदरे खल्ल अमृतत्वं-' हे मैत्रेयि, अमृतत्वसाधन काय तें एवढेंच असे प्रमाण असल्यामुळें आत्मज्ञानच अमृतत्वसाधन काहे ही गोष्ट सिद्ध झाली. कारण ज्ञानाला कर्म-निरोक्षत्व आहे.

भतो विदुषस्तावत्पारित्राज्यं सिद्धं संप्रदानादिकर्मकारकजात्यादि-शून्याविकियब्रह्मात्मदृढप्रतिपत्तिमात्रेण वचनमन्तरेणाप्युक्तन्यायतः । तथा च व्याख्यातमेतद्येषां नोऽयमात्माऽयं लोक इति हेतुवचनेन पूर्वे विद्धांसः प्रजामकामयमाना व्यात्तिष्ठन्तीति पारित्राज्यं विदुषामात्म-लोकाववोधादेव ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणं ज्ञानाला कर्मविरोधित व कर्मनिरपेक्षत्व आहे, असं सिद्ध ज्ञालें असतां फालित सांगतात—) आत्मज्ञान अमृतत्वाचें साधन आहे, असा सिद्धान्त आहे, इत्यादि वर सांगितलेख्या न्यायानें विद्वानाचें पारित्राज्य—संन्यास—तर प्रमाणभूत वचनावाचूनहीं संप्रदानादि कर्माचें कारक, ब्राह्मणादि जाति इत्यादिकांनीं रहित अविक्रिय ब्रह्मच आहे. अशा केवल दढ आत्मज्ञानानेंच सिद्ध झालें. (अर्थात् आत्मज्ञानच केवल्याचें कारण आहे, असें ठरतें.

सानंतर विद्वानाच्या कर्मानुष्ठानाळा अवकाश नसतो.)आणि तसेंच 'येषां नोऽयं आत्मायं लोकः' या हेतुवचनानें पूर्वीचे विद्वान् प्रजेची इच्छा न करणारे असे होत्साते व्युत्थान करितात अशाप्रकारें आत्मलोकाच्या अव- बोधामुळेंच विद्वानांचें हें पारिवाज्य होतें, असे व्याख्यान केलें आहे; (येथीळ विद्वान् म्ह० आत्मसाक्षात्काराची इच्छा करणारे—आत्म्याचा परोक्ष निश्चय केलेले.आत्मलोकाचा अवबोध म्ह० परोक्ष निश्चय, तो व्युत्था- नाचा हेतु होतें।)

तथा च विविदिषोरिप सिद्धं पारिब्राज्यम् । " एतमेवाऽऽत्मानं छोकिमिच्छन्तः प्रव्रजन्ति " इति वचनात् । कर्मणां चाविद्वद्विषयत्व-मवोचाम । अविद्याविषये चोत्पत्त्यातिविकारसंस्काराथीनि कर्माणीत्य-तः । आत्मसंस्कारद्वारेणाऽऽत्मज्ञानसाधनत्व मिप कर्मणामवोचाम यज्ञादिभिविविदिषन्तीति ॥

भाष्यार्थ—(' शान्तो दान्त उपरतः ' इसादि वाक्यांत शमादि-कांप्रमाणें उपरतीछाही तस्वसाक्षात्काराचें नियतसाधनत्व सांगितळें आहे म्हणून म्हणतात—) तसेंच विविदिषूचेंही पारित्राज्य सिद्ध झाळें. (अयानें वेदाचें अध्ययन केळें आहे, ज्याळा विचाराळा प्रवृत्त करणारें आपाति-क—सामान्य- ज्ञान आहे असा जो मुमुक्षु—मोक्षाचें साधन अशा तस्वसाक्षा-स्काराची अपेक्षा करणारा—ज्याळा आत्म्याचें परोक्ष ज्ञानही नसतें, असा विविदिषु येथें विविक्षित आहे. ) कारण ' याच आत्मळोकाची इच्छा करणारे प्रवृत्तन कारितात' असे स्याविषयीं वचन आहे. शिवाय कर्मांना अविद्वद्विषयत्व आहे, असे आम्हीं सांगितळें आहे. ( त्यामुळें अविधेच्या विरुद्ध असळेल्या विद्येची इच्छा करणाराने म्हणजेच विविदिष्ठूनें केवळ शरीरधारणासाठीं अवश्य असळेल्या कर्मों झून इतर सर्व कर्मांचा त्याग करावा ) तसेंच उत्पत्ति, आहि, विकार व संस्कार यांसाठीं असळेलीं कर्में अविद्याविषयांत संभवतात, ( तीं असाच्य आत्मवस्तूमध्यें संभवत माहीतः याद्मव स्या असाध्य आत्मवस्तूविषयीं जिल्लासा झाळी असलां तीं त्याख्यच होत, असा भावार्थ. 'मग असे जर आहे तर कर्मांचा मोक्षाख्य उत्तम फलाशीं संबंध कसा? 'तें सांगतात—) चित्तसंकारा-च्या द्वारा कर्मांना आत्मज्ञानसाधनत्वही आहे, हें आम्ही 'यज्ञादिकांनीं जाणण्याची इच्छा करितात'या वाक्याच्या व्याख्यानाचे वेळीं (पृ.३४०-३१९अ.४) सांगितळें आहे. (कर्में साक्षात् जरी नाहींत तरी चित्तशुद्धी-च्या द्वारा आत्मज्ञानाला हेतु होतात म्हणजे त्यांचा मोक्षाख्य परम पुरुष्धार्थीं परंपरेनें संबंध आहे.)

अथैवं सत्यविद्वद्विषयाणामाश्रमकर्मणां वलावलविचारणायामात्म-ज्ञानोत्पादनं प्रति यमप्रधानानाममानित्वादीनां मानसानां च ध्यान-ज्ञानवैराग्यादीनां संनिपत्योपकारकत्वम् । हिंसागागद्वेषादिवाहुल्याद्वहु-क्विष्टकर्मविमिश्रिता इतर इत्यतः पारित्राव्यं मुमुक्षणां प्रशंसन्ति— ''त्याग एव हि सर्वेषामुक्तानामपि कर्मणाम् । वैराग्यं पुनरेतस्य मोक्षस्य परमोऽविधः ॥''

भाष्यार्थ——( ' अहो पण भगवद्गीतेंत संन्यास व कर्मयोग हे दोन्ही निःश्रेयसकर आहेत, असे सांगितछे छें असल्यामुळें विविदिष्ठ मुमुश्नंना पारित्राज्यच कर्तव्य आहे असे कसें म्हणतां ? ' उत्तर—) वर सांगित-छेल्या प्रकारानें जसा विद्वस्तंन्यास तसाच विविदिषा संन्यास सिद्ध झाछा असतां अविद्वद्विषय—अविद्वानांनाच अवश्य कर्तव्य असलेखीं जी आश्रम कमें त्यांचें आत्मज्ञानोत्पादनासाठीं बछावछ पाहुं छागछें असतां म्ह० त्यांतीछ अन्तरंग साधनें कोणतीं व बारिहंग साधनें कोणतीं याविषयीं विचार केछा असतां यमप्रधान—अहिंसा, अस्तेय, ब्रह्मचर्य इत्यादि यम ज्यांत प्रधान आहेत अशा—अमानित्व, अदंभित्व इत्यादिकांना व ध्यान ज्ञान-वे-राग्य-दमादि मानसधर्माना संनिपत्योपकारकत्व आहे. (म्हणजे तीं ज्ञानो-त्यादनाच्या साक्षात् उपयोगीं आहेत. ) पण दुसरे नियमप्रधान आश्रम-धर्म हिंसा. राग. द्वेष इत्यादिकांच्या बाहुस्यामुळें पुष्कळशा पापकमीनें असतात. त्यासाठीं मुमुश्चंच्या पारित्राज्याची

प्रशंसा करितात. (कर्मयोगाच्या अपेक्षेने विशेष प्रकारच्या अधिकाऱ्यां-साठीं संन्यास कसा प्रशस्त मानळा आहे तेंच सांगतात—) ' आश्रमांनीं अवश्य अनुष्ठान करावें, म्हणून सांगितळेल्याही सर्व कर्मांचा त्यागच क-रावा.वैराग्य हा या कर्मपरित्यागाचा श्रेष्ठ अवधि आहे.'

" किं ते धनेन किमु बन्धुभिस्ते, किं ते दारैर्जाह्मण यो मरिष्यासि । आत्मानमन्विच्छ, गृहां प्रविष्टं पितामहास्ते क गताः पिता च ॥"

भाष्यार्थ—( मुमुक्ष्नें संन्यासद्वारा श्रवणादिक करावें, याविषयीं दुसऱ्या एका वाक्याचा उल्लेख करितात—) ' हे ब्राह्मणा, जो तूं मरणार आहेस त्या तुला धनानें काय, बंधूंनीं काय व स्त्रीनें तरी काय होणार ? अरे वेड्या, बुद्धिरूप गुहेंत प्रविष्ट झालेख्या आत्म्याचा शोध कर ('मी पिता, पितामह इत्यादिकांच्या मार्गानेंच जाईन, आत्म्याचा शोध करणार नाहीं, ' म्हणून म्हणशील तर ) तुझा पितामह व त्याचे पूर्वज कोठें गेळे व पिता कोठें गेळा ? याचा तुला काहीं पत्ता आहे का ?' ( नाहीं मग अशा अज्ञात मार्गानें जाण्यापेक्षां साक्षात् मोक्ष देणाऱ्या आत्मज्ञानाला संपादन करणें उचित नव्हे का ? असा भावार्थ.)

एवं सांख्ययोगशास्त्रेषु च संन्यासो ज्ञानं प्रति प्रत्यासन उच्यते।।
भाष्यार्थ — (विविदिषा संन्यासाविषयों सांख्यादि दर्शनकारांची संमति दाखवितात —) याचप्रमाणें सांख्य व योगशास्त्रामध्येंही संन्यास ज्ञानाचें प्रत्यासन — अंतरंग साधन आहे, असे सांगितळेळें आहे. (' ज्ञानानें अपवर्ग — मोक्ष व तद्विपरीत कर्मानीं बंध होतो ' असे सांगणारीं सांख्यकारिकांदिकांतून अनेक प्रमाणें आहेत. त्याचप्रमाणें ' अभ्यास व वैराग्य यांच्या योगानें चित्ताचा निरोध होतो, त्यांतीळ वैराग्यानें विषयप्रवाह कुंठित होतो व विवेकदर्शनाभ्यासानें कल्याणप्रवाह उत्पन्न होतो ' इत्यादि योगशास्त्रांत सांगितळें आहे.)

कामप्रवृत्त्यभावाच । कामप्रवृत्तेर्हि ज्ञानप्रतिकूलता सर्वशास्त्रेषु प्र-सिद्धा । तस्माद्विरक्तस्य मुमुक्षोर्विनाऽपि ज्ञानेन ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेदि-त्याद्यपपनम् ।। भाष्यार्थ—तसेंच संन्यासानें कामाच्या प्रवृत्तीचा भभाव होत भ-सल्यामुळें संन्यास ज्ञानांचे अंतरंग साधन आहे. कामप्रवृत्तीला ज्ञानप्र-तिकूलता आहे [ म्ह० कामप्रवृत्ति ज्ञानाला प्रतिकृत आहे ] हें सर्व शौद्ध मध्यें प्रसिद्ध आहे. विविदिषासंन्यासाचा उपसंहार कारतात-) तस्मात् विरक्त मुमुक्षूला वर सांगितलेल्या प्रकारें ज्ञानावाचूनही संन्यास प्राप्त असल्यामुळें ' ब्रह्मच यीपासूनच संन्यास करावा ' इत्यादि विधि-वाक्य उपपन्न होतें.

ननु सावकाशत्वादनिधक्रतिविषयमेतिदित्युक्तं यावज्ञीवश्रुत्युपरोधात्। नैष दोषः । नितरां सावकाशत्वाद्यावज्ञीवश्रुतीनाम् । अविद्वत्कामि-कर्तव्यतां ह्यवाचाम सर्वकर्मणाम् । न तु निरपेक्षमेव जीवनिनिमत्तमेव कर्तव्यं कर्म । प्रायेण हि पुरुषाः कामबहुलाः । कामश्रानेकविषयोऽ-नेककर्मसाधनसाध्यश्च ॥

माध्यार्थ— ('अहो पण पारित्राज्याचे विधान अनिधकत पुरुषाला उद्देशून असणेंच उचित आहे. कारण तर्से मानलें म्हणजे त्याला अवि-रोधानें अवकाश मिळतो. तें कर्माचा ज्यांना अधिकार आहे त्यांना उदे-शून नाहीं. कारण तर्से मानल्यास 'यावज्जीव अग्निहोत्र करावें,' या श्रुतीशीं विरोध येतो व त्यामुळें ती श्रुति निरवकाश होते. पण साव-काश व निरवकाश यांतील निरवकाश बलात्य असतें,' अशी माग-चिच शंका वेतात—) 'अहो पण हे पाग्निज्यविधान सावकाशत्वामुळें अ-निधकतिवधयच आहे, हें आम्हीं सांगितलें आहे.कारण तशी विषयन्यवस्था न केल्यास यावज्जीवश्रुतीचा उपरोध होतो. (ती निरवकाश होते.' सिद्धान्ती तिच्या निरवकाशत्वाला दृषित करितात—) यांत कांही दोष नाहीं. कारण यावज्जीवश्रुतींना अतिशय सावकाशत्व आहे. ('तें करें!' उत्तर—) सर्व कर्मीची कर्तन्यता अविद्यान् कामी पुरुषाला आहे हें

<sup>&#</sup>x27;र्ना न कामयमानः' (अ.४ पृ.२७५) 'काम एष क्रोध एष रजोगुणसमु-श्लो.३७ इत्यादि सर्वशास्त्रांमर्थ्ये.

आम्हीं मार्गे सांगितळें आहे. ('केवळ जीवनाळा निमित्त करून सांगितलेलें कर्म कामी पुरुषाचेंच कर्तव्य कर्से होईल ?' या शंकेचें उत्तर—) कोणसाही प्रकारची अपेक्षा न ठेवतां जीवन या निमित्तानेंच कर्म करावें, असें नाहीं. ( कारण प्रत्यवायपरिहारादि फल इष्ट असर्तेच. अनुष्ठानकर्त्याच्या स्वरूपाचें जरी निरूपण केळें तरी केवल जीवनाला निमित्त करूनच कर्म कर्तव्य आहे, असे ठरत नाहीं, असे सांगतात-) प्रायः पुरुष कामबहुळ असतात हें प्रसिद्ध आहे. (असें जरी असर्छें तरी निस्य कर्मांतीछ प्रवृत्ति कामनिभित्त नाहीं. कारण त्या कर्मोंचें काम्यमान असें फळ नाहीं, अशी आशंका घेऊन सांगतात—) काम अनेकविषय आहे. [ म्ह० त्याचा स्वर्ग किंवा पुत्रादि हा एकच विषय भाहे, असे नाहीं; तर प्रत्यवायपरिहारादिक हाही कामविषय आहे व असे स्याचे अनेक विषय संभवतात. 'तथापि नित्य कर्मों चें जेथें विधा-न् केळें आहे तेथें -त्या विष्युदेशामध्यें-त्यांचें कांहीं काम्यमान फळ श्रुत नाहीं,' अशी आशंका घेऊन सांगतात-] आणि तो अनेकविषय काम अनेक प्रकारचीं कमें या साधनांनी साध्य आहे. (अनेक कर्मोंनी सिद्ध होणारें जे पापक्षयादि साध्य तें जरी विधिप्रदेशामध्यें श्रुत नसलें तरी साध्य आहेच. कारण 'प्राणी जें जें करतो तें तें कामार्चे चेष्टित भाहे' अशी स्मृति असून त्यावाचून प्रवृत्ति संभवत नाहीं. यास्तव निस्य कर्माचेंही कामित फळ आहेच; असा भावार्थ.)

अनेकफलसाधनानि च वैदिकानि कर्माणि दाराग्निसंवन्धपुरूषक-र्तव्यानि पुनः पुनश्चानुष्ठीयमानानि बहुफलानि कृष्यादिवद्वर्षशतसमा-त्तीनि च गाईस्थ्ये वाऽरण्ये वाऽतस्तद्पेक्षया यावष्जीवश्रुतयः ''कुर्वजे-वेह कर्माणि '' इति च मन्त्रवर्णः । तस्मिश्च पक्षे विश्वजित्सर्वमेधयोः कर्मपरित्यागः । यस्मिश्च पक्षे यावज्जीवानुष्ठानं तदा रमशानान्तत्वं भस्मान्तता च शरीरस्य ॥

भाष्यार्थ — ('अहो पण वैदिक कर्मोंचीं फर्के पुत्र, पशु, स्वर्म

इत्यादि नियत आहेत. त्यामुळें त्यांविषयींचा कामही नियतफळच असणें युक्त आहे. त्यामुळें नित्य कर्मांचें काम्यमान फळ संभवत नाहीं,' भशी भाशंका घेऊन सांगतात-) वैदिक कर्में अनेक फडांचीं साधनें भाहेत. (हें खरें, पण तीं प्रत्येक पुरुषाछा कर्तव्य भाहेत. त्यामुळें तुझांळा विवक्षित असळेल्या संन्यासाची सिद्धि होत नाहीं, अशी भारांका वेऊन सांगतात-) पत्नी व आग्नसंबंध या संपत्तीने संपन्न असळेल्या पुरुषालाच तीं कर्तव्य असतातः (इतराला नाहीं. 'अहो पण आविरक्त पुरुषानेंही तीं एकेकदाच करावीत. वारंवार करावयास नकोत. कारण एकेकदा केल्यानेंच विधीला चरितार्थत्व येतें; तेल्हां कर्मौना फलनाहुस्य कर्से ? ' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) त्यांचें भनुष्ठान पुनः पुनः केळें जातें. (कारण तीं याव जीव करावींत, अशी श्रुति असल्यामुळें त्यांच्या आवृत्तीची सिद्धि होते, असा भावार्थ.) कृष्यादिकांप्रमाणें त्यांचीं फळेंही अनेक आहेत ('अहो पण यावउनी-वश्रुतिवशात् अग्निहोत्रादि कर्में सर्व आश्रमांना सतत अनुष्ठेय आहेत. तेव्हां पूर्वीक संन्यासाची उपपात्त कशी छागते ?' अशी आशंका घेऊन सांगतात-) तीं कर्में गृहस्थाश्रमांत किंवा अरण्यांत शतवर्षांनी संपणारीं आहेत. ( अर्थात् वरीछ श्रुति व मंत्र यांचा अविरक्त गृहस्थ हा विषय आहे, या सिद्धान्ताचा उपसंदार करितात-) यास्तव त्यांच्या अपेक्षेने यावज्जीव श्रुति आहेत. ' कुर्वत्रेवेह कर्माणि ' इत्यादि मंत्रवर्ण-ही त्यांच्या अपेक्षेनेंच आहे. (आतां 'विश्वजित् व सर्वमेध हा याव-ज्जीवश्रुतींचा अपवाद आहे ' असें जें वाद्याचें म्हणणें आहे तेंही कामी-अविरक्त गृहस्थविषयक असस्यामुळे ब्रह्मचर्यापासूनच प्रव्रजन करावें, या विधीचा तो अपवाद नव्हे, असें सांगतात-) आणि त्या पक्षीं विश्वजित् व सर्वमेध यांमध्यें कर्मीचा परित्याग आहे.ज्यापक्षीं याव-क्मीनुष्ठान विहित आहे त्यापक्षी इमशानान्तत्व व शरीराचे भस्मा-

इतरवर्णापेक्षया वा यावज्जीवश्रुतिः। न हि क्षत्रियवैद्ययोः पारित्राज्यप्रतिपत्तिरास्ति। तथा मन्त्रैर्यस्योदितो विधिः। ऐकाश्रम्यं त्वाचार्या इत्येवमादीनां क्षत्रियवैद्यापेक्षत्वम्। तस्मात्पुरुषसामध्यज्ञानवैराग्यकामाद्यपेक्षया च्युत्थानिकत्पक्रमपारित्राज्यप्रतिपत्तिप्रकारा न
विरुध्यन्ते। अनिधिक्रतानां च पृथिग्वधानात्पारित्राज्यस्य स्नातको
वाऽस्नातको वोत्सन्नाग्निरनिप्रको वेत्यादिना। तस्मात्सिद्धान्याश्रमान्तराण्याधिक्रतानामेव।। १५।। इति श्रीवृहद्दारण्यकोपनिद्धाष्ये चतुर्थीध्यायस्य पञ्चमं ब्राह्मणम्।। ५।।

भाष्यार्थ - ( यावज्जीवश्रुतीची दुसरी गति सांगतात-) किंवा या-वडजीवश्रुति इतर वर्णीच्या अपेक्षेनें आहे. क्षत्रिय व वैश्य यांना पारि-ब्राज्याची प्राप्ति नाहीं. (यावज्जीवश्रुतीप्रमाणें ऐकाश्रम्यप्रतिपादक स्मृतीनाही क्षत्रियादिविषयत्व आहे, असे सांगतात-) त्याच प्रमाणे 'गर्भाधानापासून इमशानापर्यंत ज्यांचा विधि मंत्रांनीं सांगितला आहे,? आचार्यांना ऐकाश्रम्य सांगितळें आहे 'इत्यादि स्मार्त विधाना क्षत्रिय व वैश्य यांची अपेक्षा आहे. (त्यांच्या अपेक्षेनें वरीछ विधि आहेत. याप्रमाणें कर्म व त्यांचा संन्यास यांचें विधान करणाऱ्या श्रुति-स्मृतींचा विषय भिन्न आहे, असें ठरलें असतां फलिताचा उपसंहार कारितात—) तस्मात् पुरुषाचे सामर्थ्यं, ज्ञान, वैराग्य, काम इत्यादिकांच्या अपेक्षेने व्युत्थानाचा विकरप, क्रमाने पारित्राज्याची प्राप्ति इत्यादि प्रकार परस्पर विरुद्ध नाहीत. (भातां कर्माचे अधिकारी नसलेले-काणा, कुबडा इत्यादि पुरुषही श्रुतीच्या अनुप्रहास पात्र आहेत, असें जें वर वाद्यानें म्हटळें होतें त्याचें निराकरण—) 'स्नातक किंवा अस्नातक, उत्सन्नीमि किंवा अनैमिक ' इत्यादि वाक्यानें अनिधिकाऱ्यांचे पारिवाज्य पृथक् सांगितळेळें आहे. ( याप्रमाणें भाश्रमान्तरविषयक श्रुति-स्मृतीना

भार्या असतांना ज्यानें अग्नि सोडला आहे तो उत्सन्नामि व २ ती नसल्या-भुळें ज्यानें अमि सोडला आहे तो अनिमि.

अनिधिक्रतिविषयत्व नाहीं, असे ठर्ले असतां निगमन कारितात—)तस्मात् अधिकाऱ्यांनाच उद्देशून दुसरे आश्रम आहेत हें सिद्ध झालें १५. इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या चवथ्या अष्यायाचें पांचवें माद्यण समाप्त.

भथ बर्शः पोतिमाष्यो गोववनाद्गे।पवनः पौतिमाष्याःपोतिमाष्यो गोपवनाद्गोपवनः कौशिकाःकोशिकः कैं।ण्डिन्याःकीण्डिन्यः शाण्डिन ल्याच्छ।ण्डिल्यः कोशिकाच्च गोतमाच्च गौतमः ॥ १ ॥

अर्थ—आतां (याञ्चवरुकीय कांडाचा) वंश-गाँपवनापासून पौति-माष्य, पौतिमाष्यापासून गौपवन, गौपवनापासून पौतिमाष्य, कौशिकाः पासून गौपवन, कौण्डिन्यापासून कौश्विक, शाण्डिल्यापासून कौण्डिन्य, गौतम व कौशिकापासून शाण्डिल्य, गौतम १

काभिवेश्याद्वाभिवेश्यो गार्ग्याद्वार्ग्यो गार्ग्याद्वार्ग्यो गौतमाद्वीतमः सेत-वात्सेतवः पाराश्यीयणात्पाराश्यायणो गार्ग्यायणाद्वार्ग्यायण उदाल-कायनादुद्वालकायनो जाबालायनाज्ञाबालायनो मार्ध्यदिनायनान्ना-ध्यंदिनायनः सौकरायणात्सोकरायणः काषायणात्काषायणः सायकाय-नात्सायकायनः कौशिकायनेः कौशिकायानेः ॥ २ ॥

अर्थ—आग्निवेश्यापासून, आग्निवेश्य गार्ग्यापासून, गार्ग्य गार्ग्यापासून, गार्ग्य गार्ग्यापासून, गार्ग्य गौतमापासून,गौतम सेतवापासून,सेतव पाराशर्यायणापासून, पाराशर्यायण गार्ग्यायणापासून, गार्ग्यायण उद्दालकायनापासून, उद्दालकायन जाबाल्ययनापासून, जाबाल्ययन माध्यंदिनायनापासून, माध्यंदिनायन सौकरायणापासून, सौकरायण काषायणापासून, काषायण सायकायनापासून, सायकायन कैशिकायनीपासून, कैशिकायनि २

ष्टतकोशिकाद् चतकोशिकः पाराशयायणात्पाराशयायणः पाराशयात्पा-राशयो जातूकण्या ज्ञातू कण्यं आसुरायणात्र यास्काच्चाऽऽ सुग्यण-क्षेवणेक्षेविणरीप जन्धनेराप जन्धिन रास्त्रास्त्र आन्ने-यादान्नेयो माण्टेमोण्टिगीतमा होतमो गीतम होतमो वात्स्याद्वात्स्यः बल्याच्छाण्डिस्यः केशोर्यात्काण्यात्केशोर्यः काष्यः कुमारहारिता-रो गाल्याद्वाक्षयो विद्याविकाण्याद्विस्थिकिण्डम्यो वत्सनपातो बाभवाद्वत्सनपाद्वाभवः पथः सौभरात्पन्थाः सौभरोऽया-स्याद्वित्यस्य अगिरस आभूतेस्त्वाष्ट्राद्वाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपा-स्वाद्वित्यस्य अगिरस आभूतेस्त्वाष्ट्राद्वाभूतिस्त्वाष्ट्रो विश्वरूपा-स्वाष्ट्वाद्विश्वरूपस्त्वाष्ट्रोऽश्विभ्यामश्चिनौ द्धांच आथर्षणाद्व्य्यङ्खाथ-र्षणोऽथर्षणो दैवादथर्वा देवो मृत्योः प्राध्वश्सनान्मृत्युः प्राध्वश्सनः प्रव्यश्मनात्प्रध्यश्यम एकपेरेकपि विप्रचित्तिर्विप्रचित्तिर्व्यष्टिःथिष्टिः सनारोः सनारः सनातनात्सनातनः सनगात्सनगः परमेष्ठिनः परमेष्ठी ब्रह्मणो ब्रह्म स्वयंभु ब्रह्मणे नमः॥ ३॥ इति बृहद्वारण्यकोपनिषदि चतुर्थोध्याये पष्ठं ब्राह्मणम्॥ ६॥ वृहद्वारण्यकक्रमेण पष्ठोऽध्यायः॥ ६॥

अर्थ-- घृतकौशिकापासून, घृतकौशिक पाराशर्यायणापासून, पाराश-र्यायण पाराश्चरीपासून, पाराशये जातूकण्यीपासून, जातूकण्ये आसु-रायणापास्न व यास्कापास्न, आसुरायण त्रैवणीपास्न, त्रैवणि औप-जंघनीपासून, औपजंघनि आसुरीपासून, आसुरि भारद्वाजापासून, भार-द्वाज आत्रेयापासून, आत्रेय मांटीपासून, मांटि गौतमापासून, गौतमापासून, गौतम वास्यापासून, वात्स्य शांडिस्यापासून, शांडिस्य कैशोर्य काप्यापासून, कैशोर्य काप्य कुमार हारितापासून, कुमार हारित गाळवापासून, गाळव विदर्भी कौंडिन्यापासून, विदर्भी कौंडिन्य व-स्सनपात् बाभ्र गपास्न, वत्सनपात् बाभ्रव पथ सौभरापास्न, पन्थ सौभर अयास्य आंगिरसापास्न, अयास्य आङ्गिरस आभूति त्वाष्ट्रापास्न, आभूति त्वाष्ट्र विश्वरूप त्वाष्ट्रापासून, विश्वरूप त्वाष्ट्र अश्वीपासून, अश्वी दर्धीच आथर्वणापासून, दध्यङ् आथर्वण अथर्व दैवापासून, अथर्वा दैव प्राध्वंसन मृत्यूपासून, प्राध्वंसन मृत्यु प्रध्वंसनापासून, प्रध्वंसन एकर्षीपासून, एकर्षि विप्रचित्तीपासून, विप्रचित्ति व्यष्टीपासून, व्यष्टि सनारूपास्न, सनारु सनातनापास्न, सनातन सनगापास्न, सनग परमेष्ठीपासून, परमेष्ठी ब्रह्मापासून, ब्रह्म स्वयंभू आहे. त्या ब्रह्माळा नम-स्कार असा ३.(६)

अथानन्तरं याज्ञवल्कीयस्य काण्डस्य वंश आरभ्यते यथा मधुका-ण्डस्य वंशः । त्याख्यानं तु पूर्ववत् । ब्रह्म स्वयंभु ब्रह्मणे नम ॐमिति ॥ १ ॥ २ ॥ ३ ॥

इति श्रीवृहदारण्यकोपनिपद्भाष्ये चतुर्थाध्यायस्य पष्ठं वंशब्राद्याणम् ॥६॥ इति श्रीमद्रोविन्दभगवतपूज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरित्राजका-

चार्यस्य श्रीशंकरभगवतः कृतौ वृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें विचारद्वारा आपाततः विरुद्ध भासणान्या श्रुति-स्मृतींच्या अविरोधाचें प्रतिपादन करून 'अथ वंशः' याचा अर्थ सांगतातः) 'अथ-' सांगोपांग सफल आत्मविज्ञानाच्या प्रवचनानंतर याज्ञवल्कीय कांडाचा वंश आरंभिला जातो. जसा मधुकांडाचा वंश याचें व्याख्यान तर पूर्वींच्या व्याख्यांनाप्रमाणेंच समजावें. ब्रह्म स्वयंभु आहे. ब्रह्माला नमस्कार असो. (याप्रमाणें आगम व उपपत्ति यांच्या योगानें संन्यासासह व इतिकर्तव्यतेसह आत्मज्ञान हें अमृतत्वाचें साधन आहे, असा उपसंहार करण्यासाठीं भाष्यांत शेवटीं इतिशन्द आहे. अध्यायभाष्याच्या समातींचे वेळीं 'ब्रह्म स्वयंभु ब्रह्मणे नमः अभिति' असे भाष्यकारांनीं मंगलाचरण केळें आहे.) १—३.

इति श्रीशंकराचार्यभक्त विष्णुशर्मकृत वृहदारण्यकमाष्यार्थाच्या ववश्या अध्यायाचे सहार्वे बाह्मण समाप्त झार्ले. येथे हा चबथा अध्यायही समाप्त.

१ पूर्वीच्या वंशमाह्मणाच्या मार्वातरांत थोडीशी चूक साळी आहे. तिची अशी शुद्धि करावी-अ. ३ पृ. २५९ ओळ ९. शांडिल्य कौशिकापासून आणि गौतमापासून, गौतम (पृ. २६० ओळ १८) आपिनेश्यापासून, आप्रिवेश्य शां- डिल्यापासून व आनिम्लातापासून, आनिम्लात आनिम्लातापासून, आनिम्लात आनिम्लातापासून, आनिम्लात आनिम्लातापासून, आनिम्लात आनिम्लातापासून, गौतम सैतव-भाचीनयोग्यापासून, खेतवपाचीनयोग्य पाराशर्यापासून, पाराशर्य मारद्वाजापासून, परवाज व गौतम यांपासून, गौतम भारद्वाजापासून, पराशर्य वेजवापायनापासून, बेजवापायन कोशिकासनीपासून, अते. ५) धृतकौरिक पाराशर्यायणापासून, (प्रवें सर्वे

## बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यार्थ.

[ मूळ, अर्थ, व भाष्य यांपह]

## अध्याय ५ वा

ॐतत्सद्गह्मणे नमः।

ॐ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णान्पूर्णमुद्दस्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पृर्ण-मेवावशिष्यते ॥

अर्थ — हें परब्रह्म पूर्ण — व्यापी आहे. हें सोपाधिक रूपही स्वरूपानें पूर्ण आहे. तें कार्यात्मक ब्रह्म पूर्ण कारणात्मकापासून पूर्ण रूपानेंच उद्भ - वर्ते. विद्येने पूर्ण — कार्यात्मक ब्रह्माचें पूर्ण विद्यान व अविद्याकृत अन्य - त्वावभासाचा तिरस्कार करून पूर्णच अविद्याष्ट्र राहतें.

पूर्णमद् इत्यादि खिलकाण्डमारभ्यते । अध्यायचतुष्टयेन यदेव साक्षादपरोक्षाद्वय्य आत्मा सर्वान्तरो निकपाधिकोऽशनायाद्यतीतो नेति नेतीति व्यपदेश्यो निर्धारितो यद्विज्ञानं केवलममृतत्वसाधनम् । अधुना तस्यवाऽऽत्मनः सोपाधिकस्य शब्दार्थोदिव्यवहारविषयापत्रस्य पुरस्ता-दनुक्तान्युपासनानि कर्मभिरविरुद्धानि प्रकृष्टाभ्युद्यसाधनानि क्रमभु-किमाल्जि च तानि वक्तव्यानीति परः संदर्भः। सर्वोपासनशेषत्वेनोंकारो दमं दानं द्यामित्येतानि च विधित्सितानि ॥

भाष्यार्थ — (पूर्व अध्यायांत वादन्यायांने सफल व सांगोपांग ब्रह्मात्म-ब्रान सांगितलें. आतां दुसऱ्या काडांला अवतरण देतात—) 'पूर्णमदः०-' इत्यादि खिलकांडाचा आरंभ केला जातो. ('अहोपण पूर्वाध्यायांमध्यें सर्व वक्तन्य सांगून झालेलें असल्यामुळें पुढील खिलकांड आरंभण्याचें काहीं कारण दिसत नाहीं, असी आशंका घेऊन 'पूर्वी न सांगितलेल्या परिशिष्ट वस्तूला 'खिल' असे म्हणतात व तें सांगावयाचें आहे,' असे उत्तर देतात –) गेल्या अध्यायचतुष्टयानें जें साक्षात् अपरोक्ष ब्रह्म, जो सर्वीन्तर आत्मा, निरुपाधिक, अशनायादि धर्मांनीं रहित, 'नेति नेति' असा व्यपदेश करण्यास योग्य असलेला त्याचा निर्धार—निश्चय केला. केवल त्याचें विज्ञान हेंच अमृतत्वाचें साधन आहे, असाही निर्धार केला. आतां त्याच सोपाधिक, शब्दार्थादिव्यवहाराच्या विषयत्वास प्राप्त झालेल्या आत्म्याचीं मार्गे न सांगितलेलीं, कर्मांशीं विरुद्ध नसलेलीं, अत्यंत अम्युद्याचीं साधनें व क्रममुक्ति देण्यास समर्थ असलेलीं जी उगासनें तीं सांगावीं म्हणून या पुढील ग्रंथ आहे. सर्व उपासनांच्या शेषत्वाने—अंगत्वानें ओंकार, दम, दान, दया हींही साधनें येथें विधिनिस्त—विधान करण्यास इष्ट—आहेत.

पूर्णमदः पूर्णं न कुतिश्रद्धावृतं व्यापीत्येतत् । निष्ठा च कर्तरि द्रष्टव्या । अद इति परोक्षाभिधायि सर्वनाम तत्परं ब्रह्मेत्यर्थः । तत्सं-पूर्णमाकाशवद्धः पि निरन्तरं निरुपाधिकं च तदेवेदं सोपाधिकं नामरू पस्थं व्यवहारापन्नं पूर्णं स्वेन रूपेण परमात्मना व्याप्येव नोपाधिपरि-चिछनेन विशेषात्मना ॥

भाष्यार्थ — (ओंकारादिक ष्याच्या साधनत्वाने विधित्सित आहे त्या पूर्वोक्त ऐक्य ज्ञानाचा श्रुति अनुवाद करते –) 'पूर्ण-' पूर्ण-कोठूनही — कोणापासूनही व्यावृत्त न झालेलें -व्यापी असा भावार्थ; 'पूर्ण' हा शब्द क्त (त) या निष्ठासंज्ञक प्रत्ययान्त आहे क्त (त) हा प्रत्यय प्रायः कर्माण भूतकाळीं होत असतो; पण येथील 'पूर्ण' या शब्दांतील तो निष्ठा प्रत्यय कर्तिर आहे, असे समजावें. 'अदः' हें परोक्ष अर्थ कथन विवास आहे. त्यामुळें 'अदः' मह० तें परत्रहा असा त्याचा प्रप्रमाणें 'पूर्ण अदः' यांतील प्रत्येक अवयवाचा वर्ष

सीमून आतां सर्व वाक्याचा अर्थ सांगतात—) तें परब्रह्म संपूर्ण, आका-शाप्रमाणें व्यापी, निरन्तर व निरुपाधिक आहे. ('अदः पूर्ण' या वाक्यानें उक्ष्य तत्पदार्थ प्रदर्शित करून व्वंपदार्थ प्रदर्शित करितात—) तेंच हें सोपाधिक, नामरूपस्थ, व्यवहारापन्न, पूर्ण आहे. (पण सोपा-धिकाछा पूर्णत्व कसें ? उत्तर—) स्वतःच्या—स्वाभाविक—परमात्मरूपानें तें सोपाधिक रूपानें व्यापीच आहे, अर्थात् उपाधीनें परिच्छिन झाळेक्या विशेष रूपानें तें पूर्ण—व्यापी नाहीं. (आम्ही उपहित—सोपाधिक विशि-ष्टरूपानें पूर्णत्वाचें वर्णन करीत नाहीं तर केवळ—निरुपाधिक स्वरूपानें पूर्णत्वाचें वर्णन करतों).

तिद्दं विशेषापनं कार्यात्मकं ब्रह्म पूर्णात्कारणात्मन उद्च्यत उद्गि-च्यत उद्गच्छतीत्येतत् । यद्यपि कार्यात्मनोद्गिच्यते तथाऽपि यत्स्वरूपं पूर्णत्वं परमात्मभावं तत्र जहाति पूर्णमेवोद्गिच्यते । पूर्णस्य कार्योत्म-नो ब्रह्मणः पूर्ण पूर्णत्वमादाय गृहीत्वाऽऽत्मस्वरूपेकरसत्वमापद्य विद्य-याऽविद्याकृतं भूतमात्रोपाधिसंसर्गजमन्यत्वावभासं तिरस्कृत्य पूर्णमे-वानन्तरमबद्धं प्रज्ञानघनैकरसस्वभावं केवछं ब्रह्मावशिष्यते ।।

भाष्यार्थ—( छक्ष्य तत्पदार्थ व त्वंपदार्थ सांगून तेच वाच्य अर्थ सांगतात-) तें हें विशेषापत्र कार्यात्मक ब्रह्म ' पूर्णात् ' कारणात्मक ब्रन्धापासून ' उदस्यते ' उद्गिक होतें, उद्भवतें, असा भावार्थ. जरी तें कार्यक्तपानें उद्गिक होत असलें—उद्भवत असलें तरी पूर्णत्व परमात्मत्व हें जें त्याचें स्वरूप त्याला तें सोडीत नाहीं;तर'पूर्ण-'पूर्णच उद्भवतें. 'पूर्णस्य-' कार्यात्मक पूर्ण ब्रह्माचें ' पूर्ण-' पूर्णत्व ' आदाय 'वेऊन—आत्मस्वरूपेकर-सत्व वेऊन विद्येनें अविद्याकृत भूतमात्राक्षप उपाधीच्या संसर्गामुळें झा-लेल्या अन्यत्वावभासाचा तिरस्कार करून ' पूर्णमेव ' अनन्तर, अबाह्य, प्रभानघनैकरसस्वभाव केवल ब्रह्म अविशिष्ट राहतें.

यदुक्तं ब्रह्म वा इदमप्र आसीत्तदात्मानमेवावेत्तस्मात्तत्सर्वमभवदि-स्रोषोऽस्य मन्त्रस्यार्थः। तत्र ब्रह्मेत्यस्यार्थः पूर्णमद इति । इदं पूर्णमिति ब्रह्म वा इदमप्र आसीदित्यस्यार्थः । तथा च श्रुत्यन्तरम् " यदेवेह तद्मुत्र यद्मुत्र तदन्विह " इति । अतोऽदःशब्दवाच्यं पूर्णं ब्रह्म तदे-वेदं पूर्णं कार्यस्थं नामरूपोपाधिसंयुक्तमविद्ययोद्धिक्तम् । तस्मादेव पर-मार्थस्वरूपादन्यदिव प्रत्यवभासमानम् । तद्यदात्मानमेव परं पूर्णं ब्रह्म विदित्वाऽहमदः पूर्णं ब्रह्मास्मीत्येवं पूर्णमादाय तिरस्कृत्यापूर्णस्वरूपता-मिवद्याकृतां नामरूपोपाधिसंपर्कजामेतया ब्रह्मविद्यया पूर्णमेव केवल्यम-विद्याख्यते ॥

भाष्यार्थ--( उपजम व उपसंहार यांचे एकरूपाव हें-ब्रह्मातमैक्या-मर्ध्ये श्रुतीचें ताल्पर्य आहे, याविषयीं-छिंग आहे, असे सांगतात-) ' ब्रह्म वा इदं अप्र आसीत्-तदात्मानमेवायेत्-तस्मान्तत्सर्वमभवत्-'म्ह० पूर्वी हें सर्व ब्रह्मच होतें; तें आपल्यालाच जाणतें झालें; त्यामुळें ते सर्व झाळें.(बृ.अ.१ पृ.२८८व३१४पहा.)असें जें वर म्हटळें आहे तोच या मंत्राचा अर्थ आहे. ( तो कसा तेंच सांगतात-) त्यांतील ' ब्रह्म ं या रान्दाचा अर्थ 'पूर्णं भदः 'हा आहे. 'इदं पूर्णं 'हा नहा वे इदं अमे आसीत्-' या वाक्याचा अर्थ आहे. ( उपक्रम व उपसंहार यांवरून सिद्ध झाळेल्या ब्रह्मात्मेक्याविषयीं कठश्रुतीचे आनुकूल्य दाखवितात-)'जें या शरीरांत भासणारें शरीरेंद्रियोपाधियुक्त तत्त्व तेंच परत्र व जें परत्र तेंच या समूहांत आहे.'(वृ. पं.र.मा.रस्न१३पृ.१०७-८) अशोही आणखीं श्रुति आहे. यास्तव ' अदः-' तें, या शब्दाचें वाच्य असें जें पूर्ण ब्रह्म तेंच हें कार्यस्थ नामरूपे।पाधिसंयुक्त पूर्ण ब्रह्म आविद्येमुळे उद्भवलेले आहे. स्याच परमार्थस्वरूपाहून निराळेसें प्रतीत होणारें, भासणारें, असें तें आहे. तें ज्यावेळी आपल्याळाच पर पूर्ण ब्रह्म जाणून 'मीच तें पूर्ण पर ब्रह्म आहें,' अशारीतीनें पूर्णीचें प्रहण करून अविद्याकृत, नामरूपोपाधिसंप-र्कजन्य अपूर्णस्वरूपतेचा या ब्रह्माविद्येच्या योगानें तिरस्कार करून केवळ प्रणंच अवशिष्ट राहतें.

" तस्मात्तत्सर्वमभवत्" इति । यः सर्वोपनिषद्र्थी

ब्रह्म स ९पोऽनेन मन्त्रेणान् यत उत्तरसंबन्धार्थम् । ब्रह्मविद्यासाधनत्वेन हि वक्ष्यमाणानि साधनान्योंकारदमदानदयाष्ट्यानि विधित्सितानि खिलप्रकरणसंबन्धात्सर्वोपासनाङ्गभूतानि च ॥

माष्यार्थ — (या पूर्वोक्त विद्याप्तळाविषयीं वाक्याचा उपक्रम अनु-कूळ आहे, असे दाखिवतात —) 'तस्मात्तस्वम्भवत् —' यामुळें ते सर्व तो झाळा, असे आरंभीं सांगितळेंच आहे. (केवळ ब्रह्मकंडिकेशींच या मंत्राचें एकवाक्यत्व आहे, असे नाहीं तर सर्व उपनिषदांशीं त्याची एकवाक्यता आहे, असे सांगतात —) जो सर्व उपनिषदांचा अर्थ – ब्रह्म त्याचाच पुढीळ प्रंथाशीं संबंध दाखिवण्यासाठीं या मंत्राकडून अनु-वाद केळा जातो. ब्रह्मविद्येचीं साधनें म्हणून पुढें सांगितळीं जाणारीं ओंकार, दम, दान, दया या नांवांचीं साधनें येथें विधित्सित आहेत. तशींच तीं खिळप्रकरणाच्या संबंधामुॐ सर्व उपासनांच्या अंगभूत आहेत.

अत्रैके वर्णयन्ति पूर्णात्कारणात्पूर्णं कार्यमुद्रिच्यते । उद्रिक्तं कार्यं वर्तमानकालेऽपि पूर्णमेव परमार्थवस्तुभूतं द्वैतरूपेण । पुनः प्रलयकाले पूर्णस्य कार्यस्य पूर्णतामादायाऽऽत्मिन धित्वा पूर्णमेवाविश्वस्यते कारण-रूपम् । एवमुत्पित्तिस्थितिप्रलयेषु त्रिष्विप कालेषु कार्यकारणयोः पूर्ण-तेव । सा चैकेव पूर्णता । कार्यकारणयोभेदेन व्यपदिश्यते । एवं च देताद्वैतात्मकमेकं ब्रह्म ॥

मान्यार्थ—( ब्रह्म अद्वितीय आहे, हें उत्सर्गतः प्रवृत्त झाछेछें शास्त्र प्रख्यावस्थ ब्रह्मविषय आहे. पण विशेषतः प्रवृत्त झाछेछें सृष्टिशास्त्र याचा अपवाद आहे. त्यामुळें द्वैताद्वैतरूप ब्रह्म हा सर्व उपनिषदांचा अर्थ आहे; आणि तेंच द्विरूप ब्रह्म या मंत्राकडून संक्षेपतः सांगितछें जातें, हा भर्तृप्रपंचाचा पक्ष उत्थापित करितात—) या मंत्राचें व्याख्यान कियेक असे करितात—पूर्ण कारणापासून पूर्ण कार्य उद्वित्त—उद्भूत होतें, आणि उदित्त झाछेंछें तें कार्य वर्तमानकाळींही पूर्णच व्ह०द्वैतरूपानें परमा र्थवस्तुभूत असतें वर्तमानकाळीं कार्य व कारण यांना जसें पूर्णत्व

. سياهن

असतें तसेंच तें स्थितिकाछीं ही असतें, असा भावार्थ. प्रख्यकाछीं ही खोंचें पूर्णस्व दाखिवतात—] पुनः प्रख्यकाछीं पूर्ण कार्योचें पूर्णस्व चेऊन—आत्म्याम ध्यें पूर्णतेचें आधान करून कारणरूप पूर्णच अवशिष्ट राहतें. (याप्रमाणें का-छभेदानें सांगितछेख्या कार्य-कारणांच्या पूर्णस्वाचें निगमन कारितात—) अशारीतीनें उत्पत्ति, स्थिति व प्रख्य या तिन्हीं कार्छीं कार्य व कारण यांची पूर्णताच आहे; ('अहो पण कार्य व कारण अशीं दोन जर पूर्ण आहेत तर अद्वेतिसिद्ध कशीं 'तें सांगतात—) आणि ती पूर्णता एकच आहे. ('तर मग दोघांचें पूर्णत्व कसें सांगितछें आहे?' उन्तर—)तथापि कार्य व कारण यांच्या ठिकाणीं तें भेदानें सांगितछें जातें. याप्रमाणें द्वेताद्वेतात्मक एक ब्रह्म आहे.

यथा किल समुद्रो जलतरङ्गफेनबुद्बुद्दाद्यात्मक एव । यथा च जलं सत्यं तदुद्भवाश्च तरङ्गफेनबुद्बुदादयः समुद्रात्मभूता एवाऽऽविभीवः तिरोभावधर्मिणः परमार्थसत्या एव । एवं सर्वभिदं द्वैतं परमार्थसत्यः मेव जलतरङ्गादिस्थानीयं समुद्रजलस्थानीयं तु परं ब्रह्म ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण एक ब्रह्म अनेकात्मक असणें विरुद्ध शहे' अशी आशंका घेऊन तिचं दृष्टान्तानें निरसन कारतात—) ज्याप्रमाणें खरोखर समुद्र—जल, तरंग, फेंस, बुडबुडे, इत्यादि रूपच (असतो त्याप्रमाणें एक ब्रह्म अनेकात्मक आहे, असा या वाक्याला शेष लावावा. 'अहो पण ब्रह्म दैतादेतरूप जरी असलें तरी अदेत सत्य असून द्वेत असत्य आहे,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) आणि जर्से जल सत्य व त्यापासून उद्भवणारे समुद्रातमभूतच आविभीव-तिरोभावधर्मी तरंग, फेन, बुदबुद इत्यादिकही परमार्थसत्यच त्याप्रमाणें जलतरंगादिकांच्या स्थानीं असलेलें हें सर्व देत परमार्थसत्यच आहे; पण पर ब्रह्म समुद्रजलाच्या स्थानीं आहे.

एवं च किल द्वैतस्य सत्यत्वे कर्मकाण्डस्य प्रामाण्यं यदा पुनर्हेतं द्वतिमचाविद्याकृतं मृगतृष्णिकावद्गृतमद्वैत्तमेष परमार्थनस्तदा सिद्ध

कर्मकाण्डं विषयाभावाद्यमाणं भवति । तथा च विरोध एव स्यात् । वेदैकदेशभूतोपनिषत्प्रमाणं परमाथोंद्वैतवस्तुप्रतिपादकत्वादप्रमाणं कर्म-काण्डमसद्द्वैतिविषयत्वात् । तद्विरोधपारीजिहिषया श्रुत्यैतदुक्तं कार्यकार-णयोः सत्यत्वं समुद्रवत्पूर्णमद् इत्यादिनेति ॥

भाष्यार्थ—(द्वेत परमार्थ सस्य आहे, याविषयीं कर्मकांड श्रुतीचें आजुक्स्य दाखिवतात—) आणि अशारीतीनें द्वेताला सस्यव असलें तरच खरोखर कर्मकांडाला प्रामाण्य आहे, असें होतें. पण जेव्हां द्वेत हें जणुं काय द्वेतसें आहे, तें अविद्याक्तत आहे, मृगजळाप्रमाणें मिध्याच आहे व अद्वेतच परमार्थ—सस्य आहे, असें आपण म्हणतों तेव्हां खरोखर कर्मकांडाला विषयच नाहींसा होऊन कर्मकांड अप्रमाण होतें;आणि तें अप्रमाण झाल्यास (अध्ययनविधीशों) विरोधच येतो. वेदाचा एक देश असा उपनिषद्माग प्रमाण आहे, कारण तो परमार्थ अद्वेत वस्तुपित्यादक आहे, तसेंच कर्मकांड अप्रमाण आहे; कारण असत्—िमध्या द्वेत हा त्याचा विषय आहे, (असा कर्मकांडाच्या प्रामाण्याशों विरोध येतो.) त्या विरोधाचा परिहार करण्याच्या इच्छेनें श्रुतीनें 'पूर्णमदः पूर्ण मेदं 'या मंत्रानें कार्य व कारण यांचें समुद्धाप्रमाणें हें सत्यत्व सांगितलें आहे.

तद्सत् । विशिष्टविषयापवाद्विकल्पयोरसंभवात् । न हीयं सुवि-विश्वता कल्पना । कस्मात् । यथा कियाविषय उत्सर्गप्राप्तस्यैकदेशेऽ-पवादः कियते । यथाऽहिंसन्सर्व मृतान्यन्यत्र तीर्थेभ्य इति हिंसा सर्वभूतविषयोत्सर्गेण निवारिता तीर्थे विशिष्टविषये ज्योतिष्टोमादाव-नुज्ञायते । न च तथा वस्तुविषय इहादैतं ब्रह्मात्सर्गेण प्रतिपाद्य पुनस्तदेकदेशऽपवदितुं शक्यते । ब्रह्मणोऽद्वैतत्वादवैकदेशानुपपत्तेः ॥

भाष्यार्थ—(या भर्तृप्रपंचाच्या मताचा परिहार करितात—) हें म्हणणें बाधित होणारें आहे. कारण विशिष्ट-अद्वितीय ब्रह्म विषयाचा उरक्षरें व अपवाद आणि विकष्टप व समुचय यांचा असंभव आहे. ही

कल्पना सुविवक्षित नाहीं.कोणत्या कारणानें ? ज्याप्रमाणें क्रियाविषयामध्यें उत्सर्गतः प्राप्त झाळेल्याच्या एकदेशामध्यें अपवाद केळा जाता (खाप्रमाणें वस्तुविषयामध्यें केळा जात नाहीं, असा पुढें संबंध) जसें तीर्थांना सोझून अन्यत्र कोणत्याही भूताची हिंसा करूं नये, या वाक्यानें सर्व भूतांविषयीं उत्सर्गतः निवारण केळेल्या हिंसेची तीर्थामध्ये—ज्योतिष्टो-मादि विशिष्ट विषयामध्यें अनुज्ञा दिळी जाते (याच न्यायानें इतर कियांमध्येंही उत्सर्ग व अपवाद जाणावे) पण तसा वस्तूविपयीं उत्सर्गापवाद संभवत नाहीं. येथें उत्सर्गतः अद्वेत ब्रह्माचें प्रतिपादन करून पुनः त्याच्या एकदेशामध्यें अपवाद कारितां येणें शक्य नाहीं. कारण ब्रह्म अद्वेत असल्यामुळेंच त्याच्या एकदेशाची अनुपपत्ति आहे. (अद्वय ब्रह्म उत्पन्न होतें व ळीन होतें,हें म्हणणें संभवतही नाहीं असा भावार्थ.)

तथा विकल्पानुपपत्तेश्व । यथाऽतिरात्रे षोडाशनं गृह्णातीति नाति-रात्रे षोडिशनं गृह्णातीति महणामहणयोः पुरुषाधीनत्वाद्विकल्पो भव-ति । न त्विह तथा वस्तुविषये द्वैतं वा स्यादद्वैतं वेति विकल्पः संभ-वत्यपुरुपतन्त्रत्वादात्मवस्तुनः । विरोधाच द्वैताद्वैतत्वयोरेकस्य । तस्मा-त्र सुविविक्षितेयं कल्पना ॥

माध्यार्थ — त्याचप्रमाणें ब्रह्मामध्यें विकल्पाचीही अनुपपत्ति आहे. जसें अतिरात्रामध्यें षोडशीचें प्रहण करतो, व अतिरात्रांत षोडशीमहण करीत नाहीं, याप्रमाणें षोडशीचें प्रहण करणें अथवा न करणें हें पुरुष्या अधीन असल्यामुळें विकल्प होतो; पण त्याप्रमाणें या ब्रह्मवस्तू-विषयीं देत असावें किंवा अद्वेत असावें, असा विकल्प संभवत नाहीं. कारण आत्मवस्तु पुरुषाध्या अधीन नाहीं. शिवाय एकाच वस्तूचें देतादेतत्व विरुद्ध औहे. यास्तव ही कल्पना सुविवाक्षित नाहीं. [म्ह० उत्सर्ग, अपवाद, विकल्प, समुचय यांचा असंभव असल्यामुळें ब्रह्म नानारस आहे, कि कल्पना युक्त नाहीं.]

ह्माच्या द्वेताद्वेतसमुचितस्पाचा असंभव दासविका आहे.

श्रुतिन्यायिवरोधाच । सैन्धवधनवत्प्रज्ञानैकरसघनं निरन्तरं पूर्वा-परबाह्याभ्यन्तरभेद्विवर्जितं सबाह्याभ्यन्तरमजं नेति नेत्यस्थूळमनण्व-जमजरमभयममृतामित्येवमाद्याः श्रुतयो निश्चितार्थाः संशयविपर्यासा-शङ्कारिहताः सर्वाः समुद्रे प्रक्षिप्ताः स्युरिकंचित्करत्वात् ॥

भाष्यार्थ—शिवाय वरील करपना श्रुति व न्याय यांच्याशी विरुद्ध आहे. (त्यांतील श्रुतिविरोधच प्रथम दाखवितात—) सैंधव मिठाच्या खड्याप्रमाणें प्रज्ञान—एकरसघन, निरंतर, पूर्व—अपर—बाह्य—अम्यन्तर या भेदांनी रहित, सबाह्याम्यन्तर, अज, मूर्तही व अमूर्तही नंहे तर त्या मूर्तामूर्ताहून विलक्षण, अस्थूल, अनणु, अज, अजर, अभय, अमृत, इत्यादि सर्व निश्चितार्थ व संशय-विपर्यास-आशंकाशून्य श्रुति वरील द्वेताहतकरपना केर्यास अकिंचिक्कर—व्यर्थ—ठरत असस्यामुळें [त्या सर्व ] समुद्रांत टाकून दिल्या सारस्या होतील.

तथा न्यायिवरोघोऽपि सावयवस्यानेकात्मकस्य क्रियावतो नित्य-त्वानुपपत्तेः । नित्यत्वं चाऽऽत्मनः स्मृत्यादिद्र्ज्ञनादनुमीयते । तद्विरो-धश्च प्राप्नोत्यनित्यत्वे । भवत्कल्पनानर्थक्यं च । स्फुटमेव चास्मिन्पश्चे कर्मकाण्डानर्थक्यम् । अक्रताभ्यागमक्रतविष्रणाशप्रसङ्गात् ॥

भाष्यार्थ—( याप्रमाणे श्रुतिविरोध दाखवून न्यायिवरोधही दाख-वितात ) तसाच वरीळ द्वैताद्वैतकल्पनेशीं न्यायिवरोधही येतो. सावयव, अनेकात्मक व क्रियावान् अशा पदार्थाच्या निस्यत्वाची अनुपपित्त होते. ( 'पण त्याच्या निस्यत्विविषयींच प्रमाण काय आहे ?' उत्तर—)आत्म्या-चें निस्यत्व स्मरणादिकांची प्रतीति येत असल्यामुळें सावह्नन मानलें जातें. ( स्मरणादि येथीळ आदिशब्दानें आज अर्धे केळेळें कार्य उद्या संपिवणें, फार दिवसांनीं पाहिलेख्या वस्तूळाही ओळखणें, इत्यादिकांचें प्रहण करावें ) आत्म्याळा अनिस्य मानल्यास त्या न्यायपाप्त नित्यत्वा-शीं विरोध येतो. शिवाय आत्म्याळा अनिस्य मानल्यास कर्मकांड सत्यार्थ आहे, प्रमाण आहे, या तुमच्या कल्पनेळा आनर्थक्य येतें. कारण 1

भारमा अनित्य आहे या पक्षी कर्मकांडाचें व्यर्थत्व स्पष्टच आहे. कारण त्याला अनित्य मानस्यास अकृत-अभ्यागम व क्र विप्रणाश हा अप्रसंग येतो

ननु ब्रह्मणो द्वैताहैतात्मकत्वे समुद्रादिदृष्टान्ता विद्यन्ते कथमुच्यते भवतैकस्य द्वैताद्वैतत्वं विरुद्धामिति । न । अन्यविषयत्वात् । नित्यिन-रवयववस्तुविषयं हि विरुद्धत्वमवोचाम द्वैताद्वैतत्वस्य न कार्यविषये सावयवे । तस्माच्छ्रतिस्मृतिन्यायविरोधादनुपपन्नेयं कल्पना ।।

भाष्यार्थ—(वाद्याचें स्वपक्ष-समर्थन—) 'अहो पण ब्रह्माच्या द्वेताद्वेतत्व्यवाविषयीं समुद्रादिकांचे दृष्टान्त आहेत. तेव्हां तुम्ही एकाचें द्वेताद्वेतत्व विरुद्ध आहे, असे कसें म्हणतां ?'( याचें निरसन—) असें नाहीं. (समुद्रादिकांना कार्यत्व व सावयवत्व असल्यामुळें अनेकात्मकत्व असणें यांत कांहीं विरुद्ध नाहीं. पण ब्रह्म नित्य व निरवयव असल्यामुळें याचें अनेकात्मकत्व युक्त नाहीं, अशा आशयानें म्हणतात—) आमच्या विरोधाला अन्यविषयत्व आहे. आम्ही वर जें द्वेताद्वेतत्वाचें विरुद्ध दाखविकें आहे तें नित्य -निरवयव वस्तूविषयीं आहे. सावयव कार्याविष यां तें विरुद्धत्व सांगितलेलें नाहीं. (ब्रह्माच्या नानारसत्वकरपनेच्या अनुपपत्तीचा उपसंहार—) तस्मात् श्रुति, स्मृति व न्याय यांच्याशीं विरोध्य वसल्यामुळें ही करुपना अयोग्य आहे. (येथें 'अजो नित्यः शाश्वतीऽयं पुराणो-' इत्यादि स्मृति जाणाव्या.)

अस्याः करपनाया वरमुपनिषत्परित्याग एव । अध्येयत्वाच न शास्त्रार्थेयं करपना । न हि जननमरणाद्यनर्थशतसहस्रभेदसमाकुरुं समुद्रवनादिवत्सावयवमनेकरसं ब्रह्म ध्येयत्वेन विज्ञेयत्वेन वा श्रुत्यो-पदिश्यते । प्रज्ञानघनतां चोपदिशति । 'एकधैवानुद्रष्टव्यम्''इति च । अनेकघादर्शनापवादाच '' मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पश्यति '' इति ॥

भाष्यार्थ—( ' अहो पण प्रत्यक्षादि प्रमाणांशी विरोध न येईड अशारीतीनें उपनिषदांच्या अर्थाची सिद्धि होण्यासाठीं ही करपना केडी आहे, तेव्हां तिला अयोग्य कसें म्हणतां येईल ? 'उत्तर—) अशा करपनेपेक्षां उप निषदांचा पिरियाग करणेंच चांगलें. शिवाय हें नानारसत्व
ध्येयत्वानें किंवा ब्रेयत्वानें [म्ह० आत्म्याच्या नानारसत्वाचें ध्यान करावें,
अथवा तें जाणावें, असें] शास्त्रानें सांगितलेलें नाहीं. त्यामुळें ही करपना
शास्त्रार्थभूत नाहीं.( याचेंच विवरण—)जनन-मरणादि अनेक शतं-सहस्त्र
अनर्थभेदांनीं अतिशय व्याकुळ झालेलें,समुद्र,वन यांप्रमाणें सावयव अनेकरस ब्रह्म ध्येयत्वानें किंवा विज्ञेयत्वानें श्रुतीनें उपदेशिलेलें नाहीं.[म्ह० समुद्र,
वन इत्यादिकांप्रमाणें अनेकात्मक असलेल्या व जन्म मरणादि अनेक अनर्थानीं व्याकुळ झालेल्या ब्रह्माचें ध्यान करावें, किंवा त्याला जाणावें,
असें श्रुतीनें विधान केलेलें नाहीं. उलट श्रुति—ब्रह्माच्या प्रज्ञानघनतेचा
उपदेश करते. 'शास्त्र व आचार्य यांच्या उपदेशानुसार ब्रह्म एका प्रकारचेंच आहे, असें जाणावें,'असें श्रुति सांगते. 'तो मृत्यूपासून मृत्यूस
प्राप्त होतों, कीं जो ब्रह्मामध्यें नानारूपसें पाहतों. ' असा अनेकधादशेनाचा निषेधहीं केला आहे. ( त्यामुळें नानारस ब्रह्म हा शास्त्रार्थ नव्हे.)

यच श्रुत्या निन्दितं तन्न कर्तव्यम् । यच न क्रियते न स शास्त्रार्थः। ब्रह्मणोऽनेकरसत्वमनेकधात्वं च द्वैतरूपं निन्दितत्वान द्रष्टव्यम् । अतो न शास्त्रार्थः । यत्त्वेकरसत्वं ब्रह्मणस्तद्द्रष्टव्यत्वात्प्रशस्तं प्रशस्तत्वाच शास्त्रार्थो भवितुमहिति ॥

भाष्यार्थ — श्रुतीनें ज्याची निंदा केलेली असते तें कर्तव्य नसतें आणि जें केलें जात नाहीं तो शास्त्रार्थ नव्हे. ब्रह्माचें द्वैतरूप अनेक-रसत्व व अनेकधात्व निंदित असल्यामुळें –श्रुतीनें त्याची निंदा केलेली असल्यामुळें ब्रह्मामध्यें तें पाहूं नये. त्यामुळें अनेकरसत्वदर्शन हा शास्त्रार्थ नव्हे. पण ब्रह्माचें जें एकरसत्व तें द्रष्टव्य असल्यामुळें प्रशस्त आहे व प्रशस्त असल्यामुळें एकरसत्व हा शास्त्रार्थ होणें योग्य आहे.

यत्तुक्तं वेदैकदेशस्याप्रामाण्यं कर्मविषये द्वैताभावादद्वैते च प्रामाण्य-मिति । तन्न । यथाप्राप्तोपदेशार्थत्वात् । न हि द्वैतमद्वैतं वा वस्तु जात-मात्रमेव पुरुषं ज्ञापयित्वा पश्चात्कर्मे वा ब्रह्मविद्यां वोपदिशति शास्त्रम् ॥ भाष्यार्थ--आतां ' द्वेताचा अभाव असल्यामुळें कर्मविषयांत वेदाच्या एकदेशाला अप्रामाण्य येतें व अद्वैतिविषयांत प्रामाण्य येतें, ' असें जें वर म्हटलें आहे [म्ह० असा ब्रह्माद्वैतावर दोष दिला आहे] तें बरोबर नांहीं. कारण शास्त्राला यथाप्राप्तोपदेशार्थत्व आहे. [म्ह० शास्त्र जसें प्राप्त असेल तसाच उपदेश करण्यासाठीं आहे. ] केवल जन्मास आलेल्याच पुरुषाला द्वेत किंवा अद्वेत वस्तूचें ज्ञापन करून नंतर शास्त्र कर्म । किंवा ब्रह्मविद्या यांचा उपदेश करीत नाहीं. ( त्यामुळें शास्त्रच प्रथम भेदाचा बोध करवून मागून अम्युदयाचें साधन असें कर्म सांगतें, त्यामुळें भेदाची अन्यतः प्राप्तिच नाहीं, असें म्हणतां येत नाहीं. ज्या-प्रमाणें शास्त्र जातमात्र-फक्त जन्मास आलेल्या-पुरुषाला अद्वेत वस्तूचा बोध करून मागाहून ब्रह्माविद्येचा उपदेश करतें, असें मानळें जात नाहीं, त्याचप्रमाणें प्रथमच पुरुषाला द्वेताचा बोध करून मागून कर्म सांगतें, असें मानतां येत नाहीं. कारण भेदप्रस्थयदर्शेत पुरुषाला शास्त्राचा आ विकार नसतो. )

न चोपदेशाई द्वैतं जातमात्रपाणिबुद्धिगम्यत्वात् । न च द्वैतस्या-नृतत्वबुद्धिः प्रथममेव कस्यचित्स्यात् । येन द्वैतस्य सत्यत्वमुपदिश्य पश्चादात्मनः प्रामाण्यं प्रतिपादयेच्छास्त्रम् । नापि पापण्डिभिरपि प्रस्थापिताः शास्त्रस्य प्रामाण्यं न गृह्णीयुः ॥

भाष्यार्थ—पण वस्तुतः द्वेत शास्त्राच्या उपदेशालाच योग्य नाहीं. कारण तें नुक्या जन्माला आलेक्या प्राण्याच्या बुद्धीचाही विषय होऊं शकतें. द्वेत मिथ्या आहे, ही बुद्धि प्रथमच काहीं कोणाला होत नाहीं, कीं ज्यामुळें शास्त्र अगोदर द्वेताच्या सत्यत्वाचा उपदेश करून मागाहून स्वतःच्या प्रामाण्याचें प्रतिपादन करील. फार काय पण बौद्धादि पा-खंड्यांनींही श्रेयोमार्गीत प्रस्थापित केलेले सांचे शिष्य शास्त्राचें प्रामाण्य मानीत नाहींत, असें होत नाहीं.

१ प्रसिद्ध मेदाबा अंगीकार करून ह्या भेदावस्थेंतच शास्त्र विधि व निषेध यांचा उपदेश करतें; व ते विधि-निषेध प्रवृत्तिद्वारा सार्थ होतान स्यामुळें कर्म-कांडाला व्ययंख नाहीं, असा भावार्थ.

तस्माद्यथापात्तमेव द्वैतमविद्याकृतं स्वाभाविकमुपादाय स्वाभाविकये-वाविद्यया युक्ताय रागद्वेषादिदोषवते यथाभिमतपुरुषार्थसाधनं कर्मो-पदिशत्यये पश्चात्पसिद्धाक्रियाकारकफलस्वरूपदोषदर्शनवते तद्विपरीतौ-दासीन्यस्वरूपावस्थानफलार्थिने तदुपायभूतामात्मेकत्वदर्शनात्मिकां ब्र-द्याविद्यामुपदिशति ॥

भाष्यार्थ—( कर्मकांड व ज्ञानकांड यांच्या प्रामाण्याच्या उपपत्तीचा उपसंहार कारितात—) तस्मात् यथाप्राप्तच—स्वभावतः जसें प्राप्त आहे तशाच—अविद्याकृत स्वाभाविक द्वेताचें प्रहण करून स्वाभाविक अविदेशेचंच युक्त असलेख्या राग-द्वेषादि दोषवान् पुरुषाला शास्त्र अगोदर यथा-भिमत पुरुषार्थाचें साधन—कर्म सांगतें, त्याला अभिमत—इष्ट असलेख्या पुरुषार्थाच्या साधनाचा उपदेश करतें. त्यानंतर प्रांसद्ध असलेखा जो क्रिया-कारक-फल्स्वरूपांतील सातिशयत्वादि दोष त्यास जाणणाऱ्या व त्या द्वेताच्या विपरीत असलेलें जें औदासीन्योपलक्षित स्वरूप त्यांत अवस्थान म्ह० केवल्य, याच फलाची इच्ला करणाऱ्या पुरुषाला त्या स्वरूपावस्थानरूप फलाच्या उपायभूत आत्मैकत्वदर्शनरूप ब्रह्माविद्येचा उपदेश करतें.

अधेवं सित तदौदासीन्यस्वरूपावस्थाने फले प्राप्ते शास्त्रस्य प्रामाण्यं प्रद्यार्थित्वं निवर्तते । तद्भावाच्छास्यापि शास्त्रात्वं तं प्रति निवर्तत एव । तथा प्रतिपुरुषं परिसमाप्तं शास्त्रमिति न शास्त्रविरोधगन्धोऽप्यस्ति । अद्वैतज्ञानावसानत्वाच्छास्त्रशिष्यशासनादिद्वैतभेदस्य । अन्यतमावस्थाने हि विरोधः स्यादवस्थितस्येतरेतरापेक्षत्वात् । शास्त्रशिष्यशासनानां नान्यतमोऽप्यवतिष्ठते । सर्वसमाप्ते तु कस्य विरोध आशङ्कथेताद्वैते केवले शिवे सिद्धे । नाप्यविरोधताऽत एव ।।

भाष्यार्थ—( शिवाय कर्मकांड व ज्ञानकांड यांचा विरोध तत्त्वज्ञान झाल्यानंतर होतो की त्या पूर्वी ? तत्त्वज्ञानानंतर म्हणाळ तर तो शक्य

१ म्हणजेच साधनचतुष्टयसंपन्न मुमुक्ष्र्ला.

नाहीं. कारण ) आतां अवस्थाभेदानें एका पुरुषाचे ठिकाणीही दोन्ही कांडांचें प्रामाण्य अविरुद्ध आहे. असे ठरळें असतां औदासीन्यस्वरूपा-वस्थानरूप फळ प्राप्त होतांच —केवर्य मिळतांच शाम्त्राच्या प्रामाण्यावि-षयींची इच्छा निष्टत्त होते; आणि शाम्त्रप्रामाण्याविषयींचे अर्थित्व -इच्छा नसर्यानें--शाम्त्रप्रामाण्येच्छेचा अभाव झार्यामुळें त्या पुरुषाप्रत शास्त्राचें शास्त्रत्वही निवृत्त होतेंच. याच न्यायानें प्रत्येक पुरुषाप्रत शास्त्र परिस-माप्त झाल्छें आहे. त्यामुळें शास्त्रविरोधाचा गंधही नाहीं. शास्त्र, शिष्य, शासन इत्यादि द्वैतभेदाचें अद्वेत ज्ञानामध्यें पर्यवसान होतें. शास्त्र,शिष्य, शासन यांतीळ एकादेंही जर अवस्थित असेळ तर विरोध होईळ. कारण अवस्थित असळेल्याळा परस्परापेक्षा असते. पण शास्त्र, शिष्य व शासन यांतीळ एकही अवस्थित होत नाहीं. मग सर्वोचीच समाप्ति झाल्यावर अद्वेत, केवळ, शिव सिद्ध झाळें असतां कोणाच्या विरोधाची शंका ध्यावयाची ? म्हणूनच अविरोधिताही नाहीं.

अथाप्यभ्युपगम्य ब्र्मः । द्वैताद्वैतात्मकत्वेऽि शास्त्रविरोधस्य तुल्य-त्वात् । यदाऽिष समुद्रादिवद्दैताद्वैतात्मकमेकं ब्रह्माभ्युपगच्छामो ना-न्यद्वस्त्वन्तरं तदाऽिष भवदुक्ताच्छास्त्रविरोधात्र मुच्यामहे । कथम् । एकं हि परं ब्रह्म द्वैताद्वैतात्मकं तच्छोकमोहाद्यतीतत्वादुपदेशं न काङ्-क्षति । न चापदेष्टाऽन्यो ब्रह्मणो द्वैताद्वैतरूपस्य ब्रह्मण एकस्यैवाभ्युप-गमात् ॥

भाष्यार्थ— , ब्रह्म अद्भितीयच आहे, द्वैताद्वैतात्मक नाहीं, असे उप पादन केनें आतां ब्रह्म द्वैताद्वैतात्मक आहे, असें जरी माननें तरी विरोध्याचा परिहार करितां येणें शक्य नाहीं, असें सांगतात—) आतां यानं-तर आम्ही ब्रह्म द्वैताद्वैतात्मक आहे, असें मानून बोलतों—ब्रह्माला द्वैता-द्वेतात्मक जरी असलें तरी शास्त्रविरोधाला तुल्य चच आहे. [म्ह० शास्त्रविरोध सारखाच येतो.] स द्वादिकांप्रमाणें द्वैताद्वैतात्मक एक ब्रह्म आहे. दुसरें वस्त्यन्तर नाहीं, असें जरी माननें तरीही तुम्हीं सांगितले-

स्या शास्त्रविरोधापासून आम्ही सुटत नाहीं. तें कैसें १ कारण देतादेता-त्मक पर ब्रह्म एक आहे, तें शोक-मोहादिकांनी विराहित [ानिसमुक्त ] असस्यामुळें उपदेशाची आकांक्षा करीत नाहीं. शिवाय उपदेश करणारा ब्रह्माहून निराळा नाहीं. कारण देतादेतरूप ब्रह्म एकच मानळेळें आहे.

अथ द्वैतिविषयस्यानेकत्वाद्न्योन्योपदेशो न ब्रह्मविषय उपदेश इति चेत् । तदा द्वैताद्वैतात्मकमेकमेव ब्रह्म नान्यदस्तीति विरुध्यते । यस्मि-न्द्वैतिविषयेऽन्योन्योपदेशः सोऽन्यो द्वैतं चान्यदेवेति समुद्रदृष्टान्तो वि-रुद्धः । न च समुद्रोदकैकत्ववद्विज्ञानैकत्वे ब्रह्मणोऽन्यत्रोपदेशग्रहणादि-कल्पना संभवति ॥

भाष्यार्थ — आतां द्वैतिविषयाला अनेकल असल्यामुळें लांत परस्पर उपदेश संभवता. उपदेश ब्रह्मविषय नाहीं, म्हणून म्हणाल तर द्वैताद्वै-तात्मक ब्रह्म एकच आहे, तें अन्य नाहीं, त्याहून अन्य काहीं नाहीं, असा तुमचा सिद्धान्त असल्यामुळें लाष्याशीं विरोध येतो. (शिवाय सर्व जर ब्रह्मरूप आहे तर समुद्राचा दृष्टान्तही योग्य नाहीं. कारण) ज्या द्वेतिविषयामध्यें अन्योन्योपदेश होतो तो निराळा व द्वेतही निराळेंच, त्यामुळें समुद्राचा दृष्टान्त विरुद्धच आहे. (' फेंसादि विकार भिन्न असले तरी त्यांना जर्से समुद्रोदकरूपत्व असतें तसे जीवादिकांना भिन्न व जरी असलें तरी ब्रह्मस्वभाव विज्ञानाला एकल असल्यामुळें ' ब्रह्म सर्वे आहे ' या म्हणण्याशीं काहीं विरोध येत नाहीं,' असें कोणी म्हणेल्ल तर त्यांचे उत्तर—) समुद्राच्या उदकाचें जसे एकल असतें त्याप्रमाणें विज्ञानाचें जर एकल असेल तर ब्रह्माहून अन्य स्थानीं उपदेशग्रहणादिकांची करणना संभवत नाहीं. (कारण सर्वाचें ब्रह्मत्व जर स्वीकारलें तर उपदेशही ब्रह्मविषयकच होईल. कारण जीवर विचार केला नाहीं तर्गेवरच भेद रमणीय वाटणारा आहे, असा भावार्थ.)

-

कारण द्वैताला उदेशून कर्मकांडाका प्रामाण्य व अद्वैताला उदेशून ज्ञानका-डाला प्रामाण्य आहे, असे म्हणता येतें.

न हि हस्तादिदैताद्वैतात्मके देवदत्ते वाक्रणयोर्देवद्तैकदेशभूतयो-वागुपदेष्ट्री कर्णः केवल उपदेशस्य महीता । देवदत्तस्तु नोपदेष्टा नाप्यु-पदेशस्य महीतेति कल्पयितुं शक्यते । समुद्रैकोदकात्मत्ववदेकविज्ञान-वत्त्वादेवदत्तस्य । तस्माच्छूतिन्यायविरोधश्चाभिन्ने तार्थासिदिश्चैवंकल्प-नायां स्यात् । तस्माद्यधाव्याख्यात एवास्माभिः पूर्णमद इसस्य म-नत्रस्यार्थः ॥

भाष्यार्थ-( ' अहो पण ब्रह्म म्हणजे नानारूप वस्तूंचा समुदाय. त्यांत प्रदेशभेद असल्यामुळें म्ह० भिन्न भिन्न अनेक प्रदेश असल्यामुळें व्यांच्यामध्ये परस्पर उपदेश्य-उपदेशकभाव संभवतो. पण स्वतः ब्रह्म उपदेश्यही नाहीं व उपदेशकही नाहीं. ' असे म्हणाळ तर सांगर्ती-) हात, पाय इत्यादि अनेक अवयवांच्या दृष्टीने दे तरूप व एक देही-अवय-बी या दृष्टीनें अद्वैतरूप भशा देवदत्ताख्य पुरुषामध्यें-देवदत्ताचे एक-देशभूत अशा—त्राक् व कर्ण यांतील वाक् उपदेश करणारी व केवल कर्ण-कान उपदेशाचें प्रहण करणारा; पण स्वतः देही-देवदत्त उपदे-ष्टा नाहीं व उपदेशाचें प्रहण करणाराही नाहीं, अशी कल्पना करतां येणे शक्य आहे. कारण समुद्राच्या उदक याच एका रूपाप्रमाणें देव-दत्ताचें विज्ञान हेंच एक रूप आहे. [ म्हणजे जसें समुद्राचें फेंसादिका-मध्यें उदकरूपाने एकत्व असर्ते त्याप्रमाणें देवदत्त या क्षेत्रज्ञाचें वागा-दि इंद्रियांमध्ये एकत्वाने विज्ञानवस्य आहे. त्यामुळे वरच्या सारखी व्य-वस्था संभवत नाही. ब्रह्मविषयींही असेंच जाणावें अतां या मतान्त-राच्या निराकरणाचा उपसंहार करितात-] तस्मात् ब्रह्म एकात्मक व अनेकात्मक आहे, अशी करपना केटी असतां आत्म्याचें एकत्व प्रति-पादणारी श्रुति व सावयव अनेकात्म वस्तु अनिस्य असते, हा पूर्वीक्त न्याय यांच्याशी विरोध येतो व तुमच्या अभिप्रेत अर्थाचीही आसिद्धि होते. तस्मात् ' पूर्णमदः ०' इत्यादि मंत्राचा अर्थ आम्ही जसा वर सां-गितळा आहे, तसाच आहे.

ॐ सं बह्म । खं पुराणं वायुरं समिति ह स्माऽऽह कीरव्यायणी-पुत्रो वेदोऽयं ब्राह्मणा विदुर्वेदैनेन यद्वेदितव्यम् ॥ इति बृहदारण्यको-पनिषदि पञ्चमाध्यायस्य प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १॥

अर्थ——ॐ खं ब्रह्म-भोंशब्दवाच्य आकाश ब्रह्म आहे. (हा मंत्र आहे. ब्राह्मण त्याचें व्याख्यान करतें—) हें ख-आकाश पुराण—सनातन आहे. म्हणजे तें प्रमात्माकाश आहे. पण कीरव्यायणीपुत्र 'खं' या शब्दानें वायु ज्यांत असतो तें वायुर ख-आकाश व्यावें असे. म्हणाला आहे. जें ज्ञातव्य ब्रह्म तें ओंकारानें साधक जाणतो. म्हणून ओंकार हा वेद आहे, असे ब्राह्मण समजतात. (१).

Þ.

ॐ खं ब्रह्मोति मन्त्रोऽयं चान्यत्राविनियुक्त इह ब्राह्मणेन ध्यानकः मीण विनियुज्यते ॥ अत्र च ब्रह्मोति विशेष्याभिधानं खमिति विशेषणम् । विशेषणविशेष्ययोश्य सामानाधिकरण्येन निर्देशो नीलोत्पलवत्खं ब्रह्मे-ति । ब्रह्मशब्दो बृहद्दस्तुमात्रास्पदोऽविशेषितोऽतो विशेष्यते खं ब्रह्मोति ॥

माध्यार्थ—(ध्यानाचें अंग या रूपानें उपनिषदांचा अर्थ असें जें ब्रह्म त्याचा अनुवाद करून ध्यानाच्या विधानार्थ ध्यानांत उपाचा विनियोग केळा आहे असा मंत्र उत्थापित करितात—) 'ॐ खं ब्रह्म-' हा मंत्र आहे. 'इषे त्वा ॰' इत्यादि मंत्रांप्रमाणें दुसऱ्या कोणत्याही कर्मात याचा विनियोग केळेळा नाहीं. पण येथें ब्रह्मणाकडून ध्यानकर्मामध्यें त्याचा विनियोग केळा जातो. (त्या मंत्रापुढीळ 'खं पुराणं०' इत्यादि हें ब्राह्मण आहे. त्या ब्राह्मणाळा ध्यानाशीं संबद्ध असळेल्या पदार्थाचें प्रकाशन करणें, या सामध्यीवरून विनियोजकत्व आहे. वस्तुतः मंत्रां-तीळ सामध्येच विनियोजक असतें. पण मंत्र व ब्राह्मण यांना एकार्थत्व असल्यामुळें—यांचा अर्थ एक असल्यामुळें—ब्राह्मणाळाही सामध्येद्वारा विनियोजकत्व असणें अविरुद्ध आहे, असा भावार्थ.)

या मंत्रांत 'ब्रह्म' या शब्दानें विशेष्याचें कथन केलें व 'खं' हें विशेषणाचें कथन आहे. 'निळें कमळ' याप्रमाणें 'खं ब्रह्म' हा विशेषण व विशेष्य यांचा सामानाधिकरण्यानें—एका प्रथमान्त विभक्तीनें—निर्देश केला आहे. (त्या सामानाधिकरण्यावरूतच त्यांचा विशेषणाविशेष्यभाव निश्चित होतो.) अविशेषित [म्ह० ज्याला विशेषण लावलेलें नाहीं असा] ब्रह्मशब्द केवळ मोठी वस्तु याअधी प्रवृत्त होतो. म्हणूनच 'खं ब्रह्म' असे म्हणून तो ब्रह्मशब्द विशेषित केला जातो [केवल मोठी वस्तु या सामान्य अधीपासून व्यावृत्त केला जातो.]

यत्तत्वं ब्रह्म तदेशिव्दवाच्यमोशब्दस्वरूपमेव वोभयथाऽपि सामा-नाधिकरण्यमविरुद्धम् । इह च ब्रह्मोपासनसाधनत्वार्थमोशब्दः प्रयुक्तः। तथा च श्रुत्यन्तरात् ''एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं परम्" "ओमि-त्यात्मानं युक्तीत" ''ओमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिष्यायीत " ''ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानम्" इत्यादेः ॥

माष्यार्थ—(अहोपण निरुपाधिक किंवा सोपाधिक ब्रह्माला विशेषणवत्त्व जरी असर्ले तरी त्याच्या ठिकाणीं 'ॐ' शब्दाची प्रदृत्ति कशी
होते? तें सांगतात—) तें जें खं ब्रह्म तें ॐशब्देवाच्य किंवा ॐशब्दस्वस्तपच आहे. पण दोन्ही अथीं [म्ह० या दोन अथींतील कोणताही
अर्थ जरी चेतला तरी] सामानाधिकरण्य—एकिंवभिक्तित्व अविरुद्ध आहे.
या मंत्रांत ॐ हा शब्द ब्रह्मोपासनेचें साधन आहे, हें सांगण्यासाठीं
योजला आहे. (त्याविषयीं प्रमाण—) 'ॐ हें श्रेष्ठ आलंबन—उपासनाधार
आहे, हें पर आलंबन आहे' (काठको० पृ. ५८) 'ॐ असा उचार
करून चित्ताला आत्म्यामध्यें योजावें' 'ॐ अशा याच अक्षरानें परम
पुरुषाचें ध्यान करावें' (प्रश्लो० पृ. ८०) ' ॐ या रीतीनें आत्म्याचें
ध्यान करा. (मुण्डको० पृ. ७५) इत्यादि याच अर्थी दुसऱ्या
श्रुति आहेत.

अन्यार्थासंभवाचे।पदेशस्य । यथाऽन्यत्रोभिति शंसत्योमित्युद्गाय-तीत्येवमादौ स्वाध्यायारम्भापवर्गयोश्चोंकारप्रयोगो विनियोगादवग-म्यते न च तथाऽर्थान्तरमिहावगम्यते । तस्माद्वयानसाधनत्वेनैवेहों-कारशब्दस्योपदेशः ॥

१ ॐ या शब्दानें वाच्य, ॐ हें त्याचें नांव आहे.

भाष्यार्थ—'ॐ' हें ब्रह्मोपासनेचें साधन आहे, या अर्थाहून 'ॐ दंबं ब्रह्म' या उपदेशाचा दुसरा अर्थ संभवत नाहीं. (यास्तव ॐ हें ब्रह्मोपासनेचें साधन आहे, असें मानावें. याचाच विस्तार—) ज्याप्रमाणें दुस्यच्या ठिकाणीं 'ॐ इति शंसति-' ॐ असें म्हणून शंसन—शस्त्रपठन करतो, 'ॐ इति उद्गायति-' ॐ असें म्हणून मोठ्यानें सामगान करतो, इत्यादि प्रसंगीं त्याचप्रमाणें स्वाध्यायाच्या आरंभीं व अंतीं ओंकाराचा अय्योग करावा, असें विनियोगावरून ज्ञात होतें, त्याप्रमाणें येथीळ 'ॐ'- काराचें दुसरें प्रयोजन येथें अवगत होत नाहीं तस्मात् 'ॐ खं ब्रह्म' या मंत्रांत ध्यानसाधनत्वानेंच ॐकारशब्दाचा उपदेश केळा आहे.

यद्यपि ब्रह्मात्मादिशन्दा ब्रह्मणो वाचकास्तथाऽपि श्रुतिप्रामाण्या-इत्ह्मणो नेदिष्टमभिधानमोंकारः । अत एव ब्रह्मप्रतिपत्ताविदं परं स्ताधनम् । तच्च द्विप्रकारेण प्रतीकत्वेनाभिधानत्वेन च । प्रतीकत्वेन स्याधानम् । तच्च द्विप्रकारेण प्रतीकत्वेनाभिधानत्वेन च । प्रतीकत्वेन स्याधानम् । तच्च द्विप्रकारेण प्रतीकत्वेनाभिधानत्वेन च । प्रतीकत्वेन स्योकारालम्बनस्य ब्रह्म प्रसीदिति—'' एतदालम्बनं श्रेष्ठमेतदालम्बनं प्रम् । एतदालम्बनं ज्ञात्वा ब्रह्मलोके महीयते ॥ '' इति श्रुतेः ॥

भाष्यार्थ — आतां ब्रह्म, आत्मा इत्यादि शब्द जरी ब्रह्माचे वाचक असले तरी श्रुतिप्रामाण्यावरून 'ओं'कार हें ब्रह्माचें अतिशय निकट— अतिशय प्रिय असें अभिधान—नाम आहे. म्हणूनच ब्रह्मज्ञानाविषयीं हें परम साधन आहे. तें प्रतीकत्वानें व अभिधानत्वानें असें दोन प्रकारें साधन होतें. प्रतीकत्वानें साधनत्व कसें ? ज्याप्रमाणें विष्णु, शिव इत्या-दिकांची प्रतिमा, 'हीच विष्णु आहे,' अशा अभेदानें विष्ण्वादिकांच्या ज्ञानाचें साधन होते त्याप्रमाणें 'ओंकारच ब्रह्म आहे' असें अभेदानें जाणावें; तसें जाणलें असतां ओंकाराला ब्रह्माचें आलंबन करणाराला ब्रह्मप्रसाद होतो. [ओंकाराला प्रतीक—उपासनाधार करून ब्रह्मोपासना करणाराचें ब्रह्म—अन्तर्यामी—चित्सवरूप प्रसन्न होतें. ] कारण 'हें श्रेष्ठ आलंबन आहे, हें सर्व श्रेष्ठ आलंबन आहे. या आलंबनाला जाणून

१ तैतिरीय व छान्द्रोग्य श्रुतींत.

डपासक ब्रह्मकोकी पुज्य होतो.' अशी काठक श्रुति आहे (पृ. ५८).

तत्र खिमति भौतिके खे प्रतीतिर्मा भूदियाह । खं पुराणं चिरं-तनं खं परमात्माकशिमदार्थः । यत्तत्परमात्माकाशं पुराणं खं तद्य-क्षुराद्यविषयत्वानिरालम्बनमशक्यं प्रहीतुमिति श्रद्धाभक्तिभ्यां भाववि-शेषेण चोंकार आवेशयति । यथा विष्णवङ्गाङ्कितायां शिलादिप्रतिमायां विष्णुं छोक एवम् ॥

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें मंत्राचें व्याख्यान करून ब्राह्मणाचें व्याख्यान करितात—)'खं पुराणं-''ॐ खं ब्रह्म'या मंत्रांतील 'खं'या शब्दानें भौतिक आकाश या अर्थाची प्रतीति होऊं नये, म्हणून ब्राह्मण म्हणतें'खं पुराणं-' चिरंतन—सनातन आकाश—परमारमाकाश असा याचा अर्थ. ('अहोपण तें तत्त्व स्वतः स्या स्वरूपानेंच जाणतां येणें शक्य आहे. मग प्रती-कोपदेशाचा उपयोग काय ?' अशी आशंका वेऊन सांगतात—) तें जें परमात्माकाश 'पुराणं खं' तें चक्षुरादिकांचा विषय होणारें नसल्यामुळें निराळंबन—निराधार आहे. त्याचें प्रहण करतां येणें अशक्य आहे. यास्तव श्रद्धा व भित्त आणि विशेष भावना यांच्या योगानें श्रुति ब्रह्माळा ऑकारामध्यें आविष्ट करीत आहे. (ऑकारांतीळ ब्रह्मावेशन उदाहरणानें टढ करितात—) ज्याप्रमाणें विष्णूच्या अंगांनी चिह्नित असळेख्या शाळ-प्राम शिळादि प्रतिमेमध्यें छोक विष्णूच्या अंगांनी चिह्नित असळेख्या शाळ-प्राम शिळादि प्रतिमेमध्यें छोक विष्णूचें आवेशन करितात त्याप्रमाणें (श्रुति ओंकारांत ब्रह्मावेशन करीत आहे.)

वायुरं खं वायुरिस्मिन्वियत इति वायुरं खं खमात्रं स्विमत्युच्यते न पुराणं खिमत्येवमाह स्म । कोऽसौ । कौरव्यायणीपुत्रः । वायुरे हि खं मुद्यः खशब्दव्यवहारस्तस्मान्मुद्ये संप्रत्ययो युक्त इति मन्यते। तत्र यदि पुराणं खं ब्रह्म निरुपाधिस्वरूपं यदि वा वायुरं खं सोपा-धिकं ब्रह्म सर्वथाऽप्योंकारः प्रतीकत्वेनैव प्रतिमावत्साधनत्वं प्रतिपद्यते।

बुद्धांच्या विषयपारतंत्र्याचा परिद्वार कद्भन तिला प्रस्यम्बद्धाज्ञानाच्या अमितुल करणें,

''एतद्वै सत्यकाम परं चापरं च ब्रह्म यदोंकारः'' इति श्रुत्यन्तरात् केवलं खशब्दार्थे विप्रतिपत्तिः ॥

भाष्यार्थ—'वायुरं खं-' यांत वायु असतो म्हणून तें ख वायुरं आहे. येथील 'ख-'शब्दानें केवळ आकाश सांगितलें जातें. पुराण आकाश नन्हे. 'इति ह स्माह-' असे सांगता झाला. तो कोण ? 'कौरन्यायणी-पुत्रः' कौरन्यायणीपुत्र असे सांगता झाला. वायुर आकाशांत म्ह० ज्यांत वायु असतो त्या भूताकाशांत—तें भूताकाश या अर्थी 'ख' या शब्दाचा मुख्य न्यवहार होतो. त्यामुळें शब्दाचा मुख्य अर्थी संप्रत्यय येणें युक्त आहे, असे कौरन्यायणीपुत्र मानतो. त्यांतील जरी पुराण ख—निरुपाधि-स्वरूप ब्रह्म अथवा वायुर ख—सोपाधिक ब्रह्म मानलें तरी मह० कोणतें-ही ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार प्रतिमेप्रमाणें 'प्रतीक' या रूपानेंच ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार प्रतिमेप्रमाणें 'प्रतीक' या रूपानेंच ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार प्रतिमेप्रमाणें 'प्रतीक' या रूपानेंच ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार प्रतिमेप्रमाणें 'प्रतीक' या रूपानेंच ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार प्रतिमेप्रमाणें 'प्रतीक' या रूपानेंच ब्रह्म जरी मानलें तरी ओंकार तेंच हैं पर व अपर ब्रह्म आहे' अशी याअर्थी दुसरी श्रुति आहे (प्रश्लाप. पृ.७५-७६ पहा)अर्थात् येथें जी विप्रतिपत्ति आहे ती केवळ खशब्दा व्या अर्थाविषयों आहे.

वेदोऽयमोंकारो वेद विजानात्यनेन यद्देदितव्यम् । तस्माद्वेद ॐ कारो वाचकोऽभिधानम् । तेनाभिधानेन यद्वेदितव्यं ब्रह्म प्रकाश्यमान-मभिधीयमानं वेद साधको विजानात्युपलभते । तस्माद्वेदोऽयमिति ब्रा-ह्मणा विदुः । तस्माद्वाह्मणानामभिधानत्वेन साधनत्वमभिष्ठेतमोंकारस्य।

भाष्यार्थ—(याप्रमाणें प्रतीकपक्षाचें उपपादन करून अभिधान— नाम—पक्षाचें उपपादन करितात—)'वेदोऽयं-'हा ओंकार वेद आहे. 'वेद-' जाणतो 'एनेन-' यार्ने 'यद्वेदितव्यं 'जें जाणण्यास उचित आहे तें यानें जाणतो. तस्मात् वेद—ओंकार हें वाचक नांव आहे. त्या अभिधानानें —नांवानें जें वेदितव्य—प्रकाशित होणारें—सांगितळें, जाणारें ब्रह्म तें साधक जाणतो, त्याला तें उपलब्ध होतें. म्हणून हा वेद आहे, असें ब्राह्मण जाणतात. तस्मात् ओंकाराला अभिधानत्वानें साधनत्व आहे, म्ह० ओंकार हें ब्रह्माचें अभिधान-वाचक-नांव असल्यामुळें तें त्याच्या उपासनेचें साधन आहे, असें ब्राह्मणांना अभिप्रेत आहे.

अथवा वेदोऽयिनत्याद्यर्थवादः । कथम् । ओंकारो ब्रह्मणः प्रती-कत्वेन विहितः । ॐ खं ब्रह्मेति सामानाधिकरण्यात्तस्य स्तुतिरिदानीं वेदत्वेन । सर्वो ह्ययं वेद ॐकार एव । एतत्प्रभव एतदास्मक सर्व ऋग्यज्ञःसामादिभेदाभिन्न एष ओंकारः ''तद्यथा शङ्कुना सर्वाणि पर्णा-नि•" इत्यादिश्रुत्यन्तरात् ॥

भाष्यार्थ—(वरील अभिधानपक्षाप्रमाणेंच प्रतीकपक्षींही 'वेदोऽयं' इत्यादि प्रंथाचा निर्वाह लागतो, असे सागतात—) अथवा 'वेदोऽयं o' इत्यादि हा अर्थवाद आहे. (अहो पण विधीच्या अभावीं) अर्थवाद कसा संभवतो ! ओंकार ब्रह्माच्या प्रतीकत्वानें विहित आहे. कारण 'ॐ खं ब्रह्म' असे 'ॐ' व 'ब्रह्म' यांचें सामानाधिकरण्य आहे. आतां त्याची वेदत्वानें स्तृति केली जाते. हा सर्व वेद ओंकारच. यापासून उद्भवणारा, एतद्वप असा हा ओंकार सर्व ऋग्यज्ञःसामादिभेदानें भिन्न आहे. 'ज्या-प्रमाणें देंठानें सर्व पानें व्यापलेलीं असतात त्याप्रमाणें ॐकारानें सर्व वेद व्याप्त आहेत' अशा अर्थाची छान्दोग्य श्रुति आहे.

इतश्चायं वेद ॐकारो यद्वेदितव्यं तत्सर्व वेदितव्यमोंकारेणैव वेदैनेनातोऽयमोंकारो वेदः । इतरस्यापि वेदस्य वेदत्वमत एव । तस्माद्विशिष्टोऽयमोंकारः साधनत्वेन प्रतिपत्तव्य इति । अथवा वेदः सः ।
कोऽसौ । यं ब्राह्मणा विदुरोंकारम् । ब्राह्मणानां ह्यसौ प्रणवोद्वीथादिविस्कपैर्विक्रेयः । तस्मिन्हि प्रयुज्यमाने साधनत्वेन सर्वो वेदः प्रयुक्तो
भवतीति ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्चमाध्यायस्य प्रथमं
ब्राह्मणम् ॥ १ ॥

भाष्यार्थ--याही कारणानें हा ओंकार वेद आहे. जें कांहीं पर किंगा अपर बहा जाणण्यास योग्य आहे तें सर्व ज्ञातन्य या ओंकारा-पणतो म्हणून हा ओंकार वेद आहे. इतर वेदाखाही सामुँळेंच वेदत्व आहे. तस्मात् विशिष्ट असा हा ऑकार साधनत्वानें जाणावा. (याप्रमाणें अभिधानपक्षीं व प्रतीकपक्षीं वरीछ एकच वाक्य योजून दोन्ही पक्षीं साधारण्यानें त्याची योजना करितात—) अथवा ते। वेद. तो कोण १ ज्याळा ब्राह्मण ओंकार समजतात तो.कारण ब्राह्मणांना हा प्रणव उद्गीयादि विकल्पांनीं विज्ञेय—उपास्य आहे. यास्तव त्या प्रणवाचा साधन या रूपानें प्रयोग केळा असतां सर्व वेदाचा प्रयोग केळा आहे, असें होतें. १.

इति बृहदारण्यकभाष्यार्थःच्या पांचव्या अध्यायाचे प्रथम बाह्मण समाप्त झालें.

त्रयाः प्राजापत्याः प्रजापतौ पितिर बह्मचर्यमूपुर्देवा मनुष्या असुरा उपित्वा बह्मचर्य देवा ऊचुर्त्रवीतु नो मवानिति तेभ्यो हैतदक्षरमुवाच द इति व्यक्तासिष्टा३ इति व्यक्तासिष्टाते होचुर्दाम्यतिति न आत्थे- स्योमिति होवाच व्यक्तासिष्टेति ॥ १ ॥

अर्थ - - देव, मनुष्य व असुर अशी तीन प्रजापतीची अपसें प्रजापति पिसापाशीं शिष्यवृत्तीनें राहून ब्रह्मचर्यत्रत पाळतीं झाळीं. ब्रह्मचर्यन्वास करून देव प्रजापतीला म्हणाले, "आपण आम्हांला उपदेश करा." तेव्हां त्यांना प्रजापति 'द' असे हें अक्षर सांगता झाला; आणि केवल 'द' हेंच अक्षर सांगृन 'भी काय सांगितलें तें कळलें का ?' असे तो म्हणाला. त्यावर ' आम्हीं समजलों, आम्हांला कळलें, ' असे देव म्हणाले. ' तुम्हीं दान्त व्हा— बाह्य इंद्रियांचें दमन करा, ' असे तुम्हीं सांगितलें. तेव्हां ' होय तुम्हांला बरोबर कळलें, तुम्हीं जाणलेंत, ' असे प्रजापति बोलला १.

अधुना दमादिसाधनत्रयविधानार्थोऽयमारम्भः । त्रयास्त्रिसंख्याकाः प्राजापत्याः प्रजापतेरपत्यानि प्राजापत्यास्ते किं प्रजापतौ पितिरि ब्रह्म-चर्यं शिष्यत्ववृत्तेर्वह्मचर्यस्य प्राधान्याच्छिष्याः सन्तो ब्रह्मचर्यमूषुक्षि-तवन्त इत्यर्थः । के ते । विशेषतो देवा मनुष्या असुराश्च । ते चोषि-

<sup>🤋</sup> ज्ञातव्य कें पर व अपर बह्म खाच्या ज्ञानाला कारण होते असल्यामुळेंच.

त्वा ब्रह्मचर्यं किमकुर्वनित्युच्यते । तेपां देवा ऊचुः पितरं प्रजापतिम्। किमिति । ब्रवीतु कथयतु नोऽस्मभ्यं यदनुशासनं भवानिति ॥

मान्यार्थ—(दुसन्या ब्राह्मणाचें तात्पर्य—) अतां दमादि साधनत्रयाच्या विधानार्थ हा आरंभ—ही आरूपायिकेची प्रवृति आहे. (सर्व उपासनेच्या अंगत्वानें हें दमादिकांचें विधान आहे.) 'लयाः' त्रिसंख्याक—
तीन 'प्राजापत्याः' प्रजापतीचीं अपर्थे प्राजापत्य, ते काय करते
झाळे ! 'प्रजापती पितरि-' प्रजापति जो आपळा पिता—उत्पादक
त्याच्या ठिकाणीं—त्याच्यापाशीं [ब्रह्मचर्यशास करते झाळे, असा संबंध]
'ब्रह्मचर्यः' शिष्यभावानें जी वृत्ति तिच्या संबंधी जे धर्म त्यांत ब्रह्मचर्याळा प्राधान्य असल्यामुळें शिष्य होऊन 'ऊषुः-' ब्रह्मचर्यवास करते
झाळे, असा भावार्थः कोण ते ! विशेषतः 'देव, मनुष्य व असुरः' ते
'ब्रह्मचर्य उपित्वा-' ब्रह्मचर्यवास करून काय करते झाळे तें सांगितळें
जातें. 'देवा ऊचुः-' त्यांतीळ देव प्रजापति पित्याळा म्हणाळे, ' ब्रबतिु
नो भवान् इति-' आपण आम्हांळा जें अनुशासन करावयाचें तें करा,
असे बोळ्ळे.

तेभ्य एवमधिभ्यो हैतदक्षरं वर्णमात्रमुवाच द इति । उक्त्वा च तान्पप्रच्छ पिता किं व्यज्ञासिष्टा३ इति । मयोपदेशार्थमभिहितस्या-क्षरस्यार्थं विज्ञातवन्त आहोस्विन्नेति । देवा उचुव्यंज्ञासिष्मेति विज्ञा-तवन्तो वयम् । यद्येवमुच्यतां किं मयोक्तामिति । देवा उचुर्दाम्यतादा-न्ता यूयं स्वभावतोऽतो दान्ता भवतेति नोऽस्मानात्थ कथयाति । इतर आहोमिति सम्यग्व्यज्ञासिष्टेति ।। १ ॥

भाष्यार्थ—' तेम्यः ह-' याप्रमाणें प्रार्थना करणाऱ्या खांसं येथील हशब्द ऊहापोह करण्यास समर्थ असलेल्यांना शिष्यत्व प्राप्त होतें, हें चोतित करण्यासाठीं आहे ) ' एतदक्षरं उनाच ह इति-' ' द ' हें ग ' द ' हा वर्ण सांगता झाला; आणि तें अक्षर सांगून का?' असें पिता त्यांस विचारता झाला. ('व्यज्ञा- विष्टा३ ' अशी येथें असलेली हुति स्वीकारून प्रश्नाचेंच व्याख्यान करितात—) मी उपदेशार्थ सांगितलेल्या अक्षराचा अर्थ तुम्ही जाणलात काय ! की नाहीं. ! ' विज्ञासिष्मेति होचुः ' देव म्हणाले, '' आम्ही त्याचा अर्थ समजलों.'' ( प्रजापित—) असे जर असेल तर मीं काय सांगितलें तें बोला पाहूं. देव म्हणाले, ' दाम्यतेति न आत्य-' ' तुम्ही स्वभावतः अदान्त आहां; यास्तव दान्त व्हा असे आम्हांला तूं सांगत आहेस.' 'ॐ इंति होवाच व्यज्ञासिष्टेति-' त्यावर प्रजापित म्हणालां, ''होय, चांगलें—बरोबर जाणलेंत.'' ?

अथ हैनं मनुष्या ऊचुर्बवीतु नो भवानिति तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा ३ इति व्यज्ञासिष्मेति होचुर्दनोति न आत्थेस्रोमि-ति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ २ ॥

अर्थ--नंतर प्रजापतीला मनुष्य बोल्ले-' आम्हांला आपण उपदे-श सांगा.' तेव्हां त्यांनाही 'द' असे हेंच अक्षर प्रजापति सांगता झाला; आणि 'या अक्षराचा अर्थ समजलात का? ' असे विचारूं लागला. तेव्हां ' होय आम्ही त्याचा अर्थ समजलों. आम्हाला ' द्या ' असे तूं सांगत आहेस,' असे ते बोल्ले. त्यावर प्रजापित म्हणाला " होय, चांगलें जाणलेंत" २.

समानमन्यत् । स्वभावतो छुब्धा यूयमतो यथाशक्ति संविभजत दत्तेति नोऽस्मानात्थ किमन्यद्ब्र्यात्रो हितमिति मनुष्याः ॥ २ ॥

माध्यार्थ — या कंडिकेचें बाकीचें सर्व व्याख्यान पूर्वांच्या कंडिकेच्या व्याख्यानासारखेंच जाणावें. ( तथापि ' दत्त ' यांतीळ तास्पर्य सांग-तात-) ' तुम्ही मनुष्य स्वभावतः छुन्ध आहां. यास्तव यथाशक्ति संवि-माग करा-'दान द्या,' असें तूं आम्हांळा सांगत आहेस. आम्हांळा दुसरें हित काय सांगणार ? ' असें मनुष्य म्हणाळे. २.

अथ हैनमसुरा ऊचुर्बवीतु नो भवानिति तेभ्यो हैतदेवाक्षरमुवाच द इति व्यज्ञासिष्टा३ इति व्यज्ञासिष्मिति होचुर्दयध्वभिति न आत्थे-स्योभिति होवाच व्यज्ञासिष्टेति ॥ अर्थ—हैंयानंतर प्रजापतीन्ना असुर म्हणाले, " आपण आम्हांला उ-पद्श सांगा. " तेन्हां प्रजापित त्यांनाही 'द' हैंच अक्षर सांगता झाला; आणि 'या अक्षराचा अर्थ जाणलात का ?' असे विचारं लागला. तेन्हां असुर ' आम्हांला अर्थ कळला. दया करा असे तूं आम्हांला सांगत आहेस' असे बोलेले. त्यावर प्रजापित 'होय, चांगलें— बरोबर जाणलेंत ' असे म्हणाला.

तद्तद्वेषा देवी वागनुवदाति स्तनियित्नुई द द इति दाम्यत दत्त दयम्बामिनि तद्तत्त्रयण शिक्षेद्धनं दानं द्यामिनि ॥ ३ ॥ इति बृहदा-रणयकोपानिषादि पञ्चमाम्यायस्य द्वितीयं त्राह्मणम् ॥ र ॥

अर्थ — तें हें प्रजापतीचें अनुशासन अद्यापि अनुवृत्त होतेंच. मेघ गर्जनारूप देवी वाक् 'द द द ' असा त्याचा अनुवाद करिते. दान्त वहा, दान करा व दया करा, असा त्या तीन दकारांचा अर्थ आहे; या- स्तव दम, दान व दया हें प्रजापतीचें त्रिविध अनुशासन आपण स्वी- कारांचें ३ (२)

तथाऽसुरा दयध्वामिति । क्रूरा यूयं हिंसादिपरा अतो दयध्वं प्रार्णेषु दयां कुरुतोति ॥

भाष्यार्थ — त्याचप्रमाणें असुरही आपल्या अभिप्रायानुसार दकारा-चा 'दया करा ' असा अर्थ समजते झाले. तुम्ही ऋूर हिंसादिपर आहां, यास्तव 'दयध्वं-'प्राण्यावर दया करा, अर्से ते समजले.

तदेतत्प्रजापतेरनुशासनमद्याप्यनुवर्तत एव । यः पूर्वं प्रजापतिर्दे-वादीननुशशास सोऽद्याप्यनुशास्त्येव दैन्या स्तनयित्नुछक्षणया वाचा । कथमेषा श्रूयते दैवी वाक्काऽसी स्तनयित्नुदे द द इति दाम्यत द्त्त दयध्वमित्येषां वाक्यानामुपछक्षणाय त्रिदेकार उचार्यतेऽनुकृतिनं तु स्तनयित्नुशब्दिश्चिरेव संख्यानियमस्य छोकेऽप्रसिद्धत्वात् ।।

भाष्यार्थ—( प्रजापतिचें अनुशासन पूर्वी होतें, याविषयीं छिंग सांगतात-) 'तदेतदेव-'तें हें प्रजापतिचें अनुशासन अद्यापि अनुवृत्त

यथील आदिशब्दानें परधनापहार।दिकांचें प्रहण करावें.

होतेंच. (अनुशासनाची अनुवृत्तिच व्यक्त कारितात—) 'एषा दैवी वाक्ं-' जो प्रजाप्रति पूर्वी देवादिकांस अनुशासन करता झाला तो अद्यापि स्तनियानुरूप-मेघगर्जनारूप देवी वाणीनें अनुशासन करतोच. तें कसें ? ही देवी वाक् एकूं येते. कोणती ती ? 'द द द ' अशी मे-घगर्जना. 'दम करा, दान करा व दया करा 'या तीन वाक्यांच्या उ-पलक्षणार्थ तीन वेळ दकार उच्चारला जातो. येथें 'द-'या शब्दाचें नुस्तें अनुकरण विवक्षित आहे. कारण मेघगर्जनेचा शब्द तीनदाच कांहीं होत नाहीं. कारण मेघगर्जनेतं हा शब्द नियमानें तीनदाच होतो, अशी लोकांत प्रसिद्धि नाहीं.

यस्माद्द्यापि प्रजापतिर्दाम्यत द्त्त द्यध्विमत्यनुशास्त्येव तस्मात्का-रणादेतत्त्रयम् । किं तत्त्रयमित्युच्यते दमं दानं द्यामिति शिक्षेदुपाद-द्यात्प्रजापतेरनुशासनमस्माभिः कर्तव्यमित्येवं मितं कुर्यात् । तथा च स्मृतिः—" त्रिविधं नरकस्येदं द्वारं नाशनमात्मनः । कामः कोधस्त-था लोभस्तस्मादेतत्त्रयं त्यजेत् " इति ॥

भाष्यार्थ—-( या प्रस्तुत अर्थवादाचें पर्यवसान विधीमध्यें होतें, असें सांगतात--) ज्याअर्थी अद्यापि प्रजापित ' दमन करा, दान करा व दया करा ' असें अनुशासन करीतच आहे, त्या कारणास्तव ' तदेतत्त्रयं ं तें हें त्रय, तें त्रय काय, तें सांगितळें जातें—' दमं दानं दयामिति-' दम, दान व दया हें त्रय ' शिक्षेत् ं शिकावें, त्याचें प्रहण करावें. म्ह० प्रजापतीचें अनुशासन आम्हीं करावें, अशी मित करावी. ( या श्रुति-सिद्ध विधीच्या अनुसार भगवद्दाक्याची प्रवृत्ति दाखिवतात—) त्या अर्थी ' त्रिविधं नरकस्येदं ं अशी स्मृति आहे. ' आत्म्याचा नाश करणारें हें तीन प्रकारचें नरकद्वार आहे. काम, क्रोध व त्याचप्रमाणें लोभ. या स्तव या त्रयाचा त्याग करावा. ' असा त्या स्मृतीचा अर्थ आहे.

अस्य हि विधेः शेषः पूर्वः । तथाऽपि देवादीनुद्दिस्य किमर्थं दकारत्रयमुद्यारितवान्प्रजापतिः पृथगनुशासनार्थिभ्यः । ते वा कथं

विवेकेन प्रतिपन्नाः प्रजापतेर्मनोगतं समानेनैव दकारवर्णमात्रेणेति परा-भिप्रायज्ञा विकल्पयन्ति ॥

भाष्यार्थ—'तदेतत्त्रयं शिक्षेत्-' या विधीचा 'त्रयाः प्राजापत्याः ०-' हा पूर्व प्रंथ शेष आहे. दमादि त्रयाचें सर्वोनीं अनुष्ठान करावें, असें जरी असळें तरी देवादिकांना उद्देशून प्रजापतींनें दकारत्रय कशासाठीं उच्चारळें ? कारण ते देवादिक पृथक् अनुशासनाची इच्छा करीत होते; किंवा ते देवादिक केवळ दकार या समानच वर्णानें प्रजापतींचें मनोगत पृथक्वानें कसे जाणते झाळे ? असा सिद्धान्त्याचा अभिप्राय जाण-णारे विकल्प करितात. ('दमादित्रयाचें अनुष्ठान सर्वांनीं करावें' हा सिद्धान्त्याचा अभिप्राय जाणणारे वादी विकल्प करितात).

अत्रैक आहुरदान्तत्वादानत्वाद्याछ्त्वैरपराधित्वमात्मनो मन्यमानाः शाङ्किता एव प्रजापतावृषुः किं नो वक्ष्यतीति । तेषां च दकारश्रव- णमात्रादेवाऽऽत्माशङ्कावशेन तद्र्थप्रतिपत्तिरभूत् । छोकेऽपि हि प्रसिद्धं पुत्राः शिष्याश्चानुशास्याः सन्तो दोषान्निवर्तायतव्या इति । अतो । युक्तं प्रजापतेर्दकारमात्रोचारणम् । दमादित्रये च दकारान्वयादात्मनो दोषानुरूत्येण देवादीनां विवेकेन प्रतिपत्तुं चेति । फछं त्वेतदात्मदोष- ज्ञाने सित दोषान्निवर्तयितुं शक्यतेऽल्पेनाप्युपदेशेन यथा देवादयो दकारमात्रेणिति ।।

भाष्यार्थ—(एकदेशी वेदानती वरील विकल्पाचा परिहार असा करि-तात—) याविषयीं कित्येक असें म्हणतात—अदानतःव, अदानःव व अद-याल्लव या दोषांनीं आपल्याला अपराधी मानणारे देवादिक 'हा आतां आपल्याला काय वरें बोलेल' असे साशंक होत्सातेच प्रजापतीच्या समीप ब्रह्मचर्यवास करते झाले. त्यामुळें त्यांना केवळ दकार या अक्षराचें श्रवण होतांच स्वतःच्या शंकेमुळें त्या त्या अर्थाचें ज्ञान झालें. ज्यवहारांतही शिष्य किंवा पुत्र अनुशासन करण्यास योग्य होत्साते दोषांपासून निवृत्त करण्यास योग्य होतात हें प्रसिद्ध आहे. त्यामुळें प्रजापतींचें दकारमात्रोच्चारण युक्तच आहे. त्याचप्रमाणें दमादित्रयामध्यें ची अनुवृत्ति होत असल्यामुळे आपल्या दोषाच्या अनुसार देवा॥ दमादिकांचें पृथक् पृथक् ज्ञान होणेंही योग्य आहे. (हा एकवेदान्यानें सांगितलेला परिहार स्वीकारून सिद्धान्ती आख्यायितात्पर्य सांगतात—) याचें फल हें—आपल्या दोषाचें ज्ञान झालें
। अल्प उपदेशानेंही शिष्यादिकांना निवृत्त करितां येतें. आपले
जाण गारे देवादिक ज्याप्रमाणें नुस्या दकारमात्रानें कामादिकांपासून
केले गेले स्वाप्रमाणें.

न्वेतत्त्रयाणां देवादीनामनुशासनं देवादिभिरप्येकैकमेवोपादेयरेडिप न तु त्रयं मनुष्यैः शिक्षितव्यमिति । अत्रोच्यते । पूर्वैर्देभिविशिष्टरनुष्टितमेतत्त्रयं तस्मान्मनुष्येरेव शिक्षितव्यमिति ॥
गिष्यार्थ — 'अहोपण हें दमादिकांचें अनुशासन देवादिकांसारख्या
छ जीवांना उद्देशून आहे; आणि देवादिकांनींही पूर्वी दमादिकांतींछ
। चेंच प्रहण केर्छे होतें, दमादित्रयाचें नाहीं. खाच न्यायानें हर्छींही
गोनीं पूर्व आचारानुसार एकेकच करावें. त्या तिवांचें अनुष्ठान कर्छ
म्हणून कोणी म्हणेछ तर त्याविषयीं सांगतों—पूर्वीच्या देवादि विशिष्ट
नीं या त्रयाचें अनुष्ठान केर्छे. यास्तव मनुष्यांनींच तें त्रय शिकावें.
। छ एकेकाचें प्रहण कर्छ नये.

त्र द्यालुत्वस्याननुष्टेयत्वं स्यात्कथमसुरैरप्रशस्तैरनुष्टितत्वादिति चेत्।

ह्यत्वास्त्रयाणामतोऽन्योऽत्राभिप्रायः प्रजापतेः पुत्रा देवादयस्त्रयः।

स्यश्च हितमेव पित्रोपदेष्टव्यम् । प्रजापतिश्च हितज्ञो नान्यथोपदि। तस्मात्पुत्रानुशानं प्रजापतेः परममेतद्वितम् । अतो मनुष्यैरेवै। यं शिक्षितव्यमिति ॥

भाष्यार्थ— यांपैकी दयालुखाला अननुष्ठेयत्व आहे. तें कसें ? अप्र-। असुरांनी त्याचें अनुष्ठान केलें आहे, म्हणून तें दयालुख अनुष्ठेय ो, म्हणून म्हणाल तर तें बराबर नाहीं. (असुरांनी जरी दयालु-वें अनुष्ठान केलें असलें तरी तें हिताचें साधन असल्यामुळें दाना- दिकांप्रमाणेंच सर्वीना अनुष्ठेय आहे.) कारण प्रजापित देवादि विद्यांना
तुल्य आहे. यास्तव यांतील अभिप्राय निराळा आहे. देवादिक हे प्रजापतीचे तीन पुत्र होत; आणि पित्यानें पुत्रांना हितच सांगणें उचित
आहे. प्रजापित हित जाणणारा असल्यामुळें तो अन्यथा उपदेश करणार नाहीं. तस्पात प्रजापतीचें पुत्रानुशासन हे परम हित आहे यास्तव
मनुष्यांनींच हें साधनत्रय शिकावें, ('शिक्षितव्यं इति' असा जो तेशव्यः अर्थों
आहे तो देवादिक शरीरवान् आहेत या अर्थवादाचें यथाश्चात अर्थों
प्रामाण्य मानून दकारत्रयाचें तात्पर्य सिद्ध झाठें, हें सांगण्यासाठीं आहे.)

अथवा न देवा असुरा वाडन्ये केचन विद्यन्ते मनुष्येभ्यः । मनुष्याणामेवादान्ता येडन्येहत्तमैर्गुणेः संपन्नास्ते देवा लोभप्रधाना मनुष्यास्तथा
हिंसापराः क्रूरा असुरास्त एव। मनुष्या अदान्तत्वादिदोषत्रयमपेक्य देवादिशन्द्रभाजो भवन्तीतरांश्च गुणान्सत्त्वरज्ञस्तमांस्यपेक्ष्य । अतो मनुष्येरेव शिक्षितन्यमेतस्त्रयमिति । तद्पेक्षयेव प्रजापातिनोपदिष्टत्वात् ।
तथा हि मनुष्या अदान्ता लुन्धाः क्रूराश्च दृश्यन्ते । तथाच्च स्मृतिः-"कामः क्रोधस्तथा लोभस्तस्मादेतस्त्रयं त्यजेत्।" इति ।। इति
बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पश्चमाध्यायस्य द्वितीयं ब्राह्मणम् ।। २ ।।

भाष्यार्थ—(आतां कर्मभीमांसकांच्या मताला अनुसक्त सांगतात—)
अथवा देव किंवा असुर मनुष्यांहून कोणी निराळे नाहीं त. मनुष्यांतीलच जे अदान्त पण दुसन्या उत्तम गुणांनी संपन्न ते देव; जे लोभप्रधान असतात ते मनुष्य व तेच मनुष्य हिंसापर व कूर असल्छे तर
ते असुर होत. मनुष्यच अदान्तत्वादि दोषत्रयाच्या अपेक्षेनें देवादिशब्दांस पात्र होतात. त्याचप्रमाणें सत्त्व, रज व तम या इतर
गुणांच्या अपेक्षेनेंही ते देवादिशब्दांस पात्र होतात. यास्तव महणांचे
मनुष्यांमध्येंच देवादिशब्दांची प्रवृत्ति होत असल्यामुळें दम, दान व
दया हें साधनत्रय मनुष्यांनींच शिकावें. कारण त्यांच्या अपेक्षेनेंच प्रजापतीने त्यांचा उपदेश केला आहे (याला प्रमाण-) म्हणूनच मनुष्या

भदान्त, छुब्ध व क्रूर दिसतात. याविषयी 'काम, क्रोध व तसाच कोम हें त्रिविध नरकद्वार आहे. यास्तव या त्रयाचा स्थाग करावा.' अशी स्मृति आहे. ३.

> इति बृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे दुसरें बाह्मण समाप्त.

एष प्रजापितर्थद्धृद्यमेतद्वह्वोतत्सर्व तदेतरञ्यक्षर हृदयमिति हृ इत्ये-कमक्षरमभिहरन्त्यस्भै स्वाश्यान्ये च य एवं वेद द इत्येकमक्षरं दद-त्यस्मै स्वाश्यान्ये च य एवं वेद यमित्येकमक्षरमेति स्वर्गे लोकं य एवं वेद ॥ १॥ इति बृहदारण्यकोनिषादि पंचमाध्यायस्य तृतियं बाह्मणम् ॥ ३॥

अर्थ—जें हृदय हा प्रजापित, हें ब्रह्म, हें सर्व. तें हें 'हृदय' असे नांव त्रयक्षर आहे. 'हृं हें एक अक्षर; जो असे जाणतो त्याला स्वज्ञातीचे व इतर—असंबद्ध पुरुष सन्मुख बिल आणून अर्पण करितात. 'द-' हें एक अक्षर आहे.जो असे जाणतो त्याला स्वकीय व इतर वीर्य देतात. 'यं' हें एक अक्षर आहे. असे जो जाणतो तो स्वर्गलोकास जाते १ (३)

द्मादिसाधनत्रयं सर्वोपासनशेषं विहितम् । दान्तोऽछुब्धो द्याछः सन्सर्वोपासनेष्वधिक्रियते । तत्र निरुपाधिकस्य ब्रह्मणो दर्शनमातिका-न्तमथाधुना सोपाधिकस्य तस्यैवाभ्युद्यफछानि वक्तव्यानीत्येवमर्थोऽ-यमारम्भः ॥

भाष्यार्थ—सर्व उपासनेचें अंगभूत अशा दमादि साधनत्रयाचें विधान केळें. दान्त, अलुब्ध व दयालु होत्साता साधक सर्व उपासनां-मध्यें अधिकृत होतो. त्यांपैकीं निरुपाधिक ब्रह्माचें दर्शन—उपासन वर होऊन गेळें. आतां सोपाधिक ब्रह्माचींच अम्युदय हें फल देणारीं उपा-सनें सांगावीं, यास्तव हा आरंभ आहे.

एष प्रजापितर्यद्धृदयं प्रजापितरनुशास्तीत्यनन्तरमेवाभिहितम् । कः पुनरसावनुशास्ता प्रजापितरिति । उच्यते । एष प्रजापितः । कोऽसौ यद्धृदयं हृदयमिति हृदयस्था बुद्धिरुच्यते । यस्मिञ्शाकस्य-

ब्राह्मणान्ते नामरूपकर्मणामुषसंहार उक्तो दिग्विभागद्वारेण तदेत्त दस्त नि-भूतप्रतिष्ठं सर्वभूतात्मभूतं हृदयं प्रजापतिः प्रजानां स्रष्टा ॥

भाष्यार्थ—'एव प्रजापितर्यद्धृदयं-' प्रजापित अनुशासन करतो, असे नुकेंच वर सांगितलें. पण हा अनुशासन करणारा प्रजापित कोण है तें श्रुतीकडून सांगितलें जातें. हा प्रजापित हा कोण है 'यत् हृद्यं-' जें हें हृदयः हृदयशब्दानें हृदयस्थ बुद्धि सांगितली जाते. शाकल्य व्राह्म-णाच्या शेवटी (अ. ३ पृ.२५३) ज्यामध्यें नाम ह्रप कमांचा उपसंहार दिग्विभागद्वारा सांगितला तें हें सर्वभूतांचें प्रतिष्ठाभूत व सर्व भूतांचें आत्मभूत हृदय प्रजापित-प्रजांचा स्रष्टा—उत्पादक आहे.

एतद्रह्म बृहत्त्वात्सर्वोत्मत्वाच ब्रह्म । एतत्सर्वम् । उक्तं पञ्चमा-ध्याये हृदयस्य सर्वत्वम् । तत्सर्वं यस्मात्तस्मादुपास्यं हृदयं ब्रह्म । तत्र हृदयनामाक्षरिवषयमेव तावदुपासनमुच्यते । तदेतद्धृदयमित्ति नाम त्र्यक्षरं त्रीण्यक्षराण्यस्येति त्र्यक्षरम् ॥

भाष्यार्थ--'एतद्रह्म-' हें ब्रह्म आहे. कारण ह्याला बृहत्त्व आहे व सर्वात्मत्व आहे म्हणून हें ब्रह्म. 'एतत्सर्थ-' हें सर्व आहे. हृद्याचें सर्वत्व पंचमाध्यायांत [ म्ह०्या उपनिषदाच्या तिसऱ्या अध्यायांत ] सांगितळें आहे. ज्याअर्थी तें सर्व आहे त्याअर्थी हृद्य ब्रह्म आहे, अशी त्याची उपासना करावी. पण आतां अगोदर 'हृद्य' या नांवाच्या अध्यरसंबंधी उपासनच सांगितलें जातें. 'तदेतत्त्रयक्षरं हृदयमिति-' तें हें 'हृद्य' असें नांव त्रयक्षर आहे. ज्याचीं तीन अक्षरें आहेत तें त्यक्षर.

कानि पुनस्तानि त्रीण्यक्षराण्युच्यन्ते । हृ इस्रोकमक्षरम्। अभिहरन्ति हृतेराहृतिकर्मणो हृ इस्रोतद्भुपमिति यो वेद यस्माद्धृद्याय ब्रह्मणे स्वा- श्वेन्द्रियाण्यन्थे च विषयाः शब्दाद्यः स्वं स्वं कार्यमभिहरन्ति हृद्यं च मोक्त्रर्थमभिहरति । अतो हृद्यनान्नो हृ इस्रोतद्श्वरमिति यो वेदास्मे पनित स्वाश्व ज्ञातयोऽन्ये चासंबद्धः । बिलिमिति वाक्यशेषः।

भाष्यार्थ—एण तीं तीन अक्षरें कोणतीं, तें सांगितळें जातें. 'ह इसेकमक्षरं-' 'ह' हें एक अक्षर आहे. 'अभिहरन्ति-' आहरण हें ज्याचें कर्म आहे, अशा 'हृति' धातूचें 'ह' हें रूप आहे, असें जो जाणतो (त्या विद्वानाकडें अभिहरण करितात असा पुढें संबंध.) ज्या-अर्थी हृदय ब्रह्माला 'स्वा:-' इंद्रियें, 'अन्ये च' व शब्दादि विषय आपापळें रूपदर्शनादि कार्य आभिहरतात—त्याचें अभितः हरण करि-तात—आपापळें कार्य सन्मुख आणून देतात, आणि हृदय आपळें सुखादि कार्य भोक्त्याकरितां अभिहरण करतें, 'य एव वेद-' यास्तव 'हृदय' या नांवाचें 'ह' हें अक्षर आहे,असें जो जाणतों 'अस्मे-'त्या विद्वानाला 'अभिहरण करितात- सन्मुख आणून पोंचित्रतात 'स्त्राश्च-'त्याच्या स्वजातीचे 'अन्येच-' व त्याच्याशों ज्ञातितः संबद्ध नसळेळे (त्या विद्वानाला बळी आणुन देतात.) या वाक्याला 'बाळें ' असा शेष लावावा. हें विज्ञानाच्या—उपासनेच्या—भावनेच्या अनुसार—तदनुरूप फळ आहे.

तथा द इत्येतद्प्येकमक्षरमतद्पि दानार्थस्य ददातेर्द इत्येतद्रूपं हृदयनामाक्षरत्वेन निबद्धम्।अत्रापि। हृदयाय ब्रह्मणे स्वाश्च करणान्य-न्ये च विषयाः स्वं स्वं वीर्यं ददति हृदयं च भोक्त्रे ददाति स्वं वीर्य-मतो दकार इत्येवं यो वेदास्मै ददति स्वाश्चान्ये च॥

भाष्यार्थ—तसेंच 'द 'हें ही एक अक्षर आहे. हें ही 'दान 'हा ज्याचा अर्थ आहे, अशा 'ददित ' धातूचें 'द 'हें रूप 'हृदय 'या नांवाच्या अक्षरत्वानें निबद्ध आहे. 'दकार ' अक्षरोपासनेंतील फल सांगितलें जातें. ('अत्रापि 'याच्या पुढें 'फलमुच्यते ' असा शेष लावावा.) हृद्य ब्रह्माला 'स्वाश्च-' इंद्रियें, 'अन्ये च-' दुसरे विषय आपापलें वीर्य देतात; आणि हृद्य भोक्त्याला आपलें वीर्य देतें. यास्तव 'दकार ' अशा शितीनें जो जाणतो—दकाराची उपासना करतो त्याला त्याच्या जातीचे व अन्य बिल आणून देतात.

तथा यमित्येतद्येकमक्षरम् । इणो गत्यर्थस्य यमित्येतद्रृपमस्मिना-

मिन निबद्धामिति यो वेद स स्वर्ग लोकमेति । एवं नामाक्षराद्पीदृशं विशिष्टं फलं प्राप्नोति किमु वक्तव्यं हृद्यस्वरूपोपासनादिति हृद्यस्तुतये नामाक्षरोपन्यासः ॥१॥ इति बृह्दारण्यकोपनिपद्भाष्ये पश्चमाध्यायस्य तृतीयं ब्राह्मणम् ॥ ३॥

भाष्यार्थ—तसेंच ' यं ' असे हेंही एक अक्षर आहे. गति या अर्थी असलेल्या ' इण् ' या धातूचें ' यं ' हें रूप या नांवांत निबद्ध आहे, असें जो जाणतो तो स्वर्ग लोकास जातो. ( अर्थी नामाक्षरोपान सनें तीन व हृदयस्त्ररूपोपासन एक मिळून चार उपासनें येथें विवाक्षित आहेत, असें कोणी म्हणेल म्हणून सांगतात—) अशाप्रकारें नामाच्या अक्षरापासूनही जर असें विशिष्ट फल प्राप्त होतें तर हृदयस्त्ररूपोपासनेपासून याहीपेक्षां विशिष्ट फल मिळेल हें काय सांगावें, अशी हृद्र-याची स्तुति करण्याकरितां त्या नांवांतील अक्षरांचा उपन्यास केला आहे. १.

इति बृहद्रारण्यकोपनिपद्गव्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे तिसरे बाह्मण.

नद्धे तदेतदेव तदास सन्यमेव स यो हैनं मह्यक्षं प्रथमजं वेद् सत्यं मह्यति जयतीमाल्ँलोकााञ्जित इन्न्यसायसय एवमेतन्मद्द्यक्षं प्रथमजं वेद् सत्यं बह्याति सत्य ह्याय बह्या।। १।। इति बृहदारण्यकोपनिपदि पश्चमाध्यः यस्य चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥ ४॥

अर्थ-—तें जें हृदय ब्रह्म तेंच हें होतें.तें सत्यच-पंचभूतात्मक ब्रह्म.जो कोणी या महत्, पूज्य प्रथमजाला सत्य ब्रह्म असें जाणतो तो या लोकांना जिंकतो. त्याचा शत्रु त्याच्या अर्थीन—वश राहतो. त्याचा भभाव होतो. जो याप्रमाणें या महत्, पूज्य, प्रथमजाला सत्य ब्रह्म असें जाणतो स्याला वरील फळ मिळतें—कारण ब्रह्म सत्यच आहे १ (४)

तस्यैव हृद्याख्यस्य ब्रह्मणः सत्यमित्युपासनं विधित्सनाह तत्ति ति हृद्यं ब्रह्म परामृष्टम् । वा इति स्मरणार्थम् । तद्यद्भृद्यं ब्रह्म स्मर्थ-त इत्येकस्तच्छब्दः । तदेतदुच्यते प्रकारान्तरेणेति द्विशीयस्तच्छब्दः । ।न्तरम् । एतदेव तदित्येतच्छब्देन संबध्यते तृतीयस्त- च्छब्दः । एतिदिति वक्ष्यमाणं बुद्धौ संनिधीक्ठत्याऽऽह । आस वभूव । किं पुनरेतदेवाऽऽस यदुक्तं हृद्यं ब्रह्मोति तिदिति तृतीयम्तच्छब्दो वि-नियुक्तः । किं तिदिति विशेषतो निर्दिशति सत्यमेव सच्च त्यच मूर्तं चामूर्वं च सत्यं ब्रह्म पञ्चभूतात्मकमित्येतत् ॥

भाष्यार्थ—स्याच हृदयाख्य ब्रह्माच्या 'सत्य 'या उपासनेचें वि-धान करण्याची इच्छा करणारा वेद म्हणतो—'तत्' 'तें 'याशब्दा-नें हृदय ब्रह्माचा परामर्श केछा आहे. 'वे 'हा शब्द स्मरणार्थ आहे. 'तत्-' जें हृदय ब्रह्म स्मरलें जातें तें, असा एक तच्छब्द आहे. 'तत्-' तें हें दुसऱ्या प्रकारें सांगितलें जातें, असा दुसरा तत्—शब्द आहे. तो दुसरा प्रकार कोणता? 'एतदेव तत्-' असा तिसरा तत्—शब्द एतत्-शब्दाशीं संबद्ध होतो. पुढें सांगितलें जाणारें ब्रह्म बुद्धीमध्यें संनिध क-रून—चित्तांत आणून 'एतत्-' हें, असे श्रुति म्हणते. 'आस ' होतें. हेंच होतें, म्हणून जें म्हणतां तें काय? तर जें 'हृदयं ब्रह्म ' असें महटलें तें, असा तिसऱ्या तत् शब्दाचा विनियोग केला आहे. हें काय? असें कोणी म्हणेल म्हणून श्रुति त्याचा विशेषतः निर्देश करिते 'सत्य-मेव' सत्, त्यत्, मूर्त व अमूर्त सत्य ब्रह्म. पंचभूतात्मक असा याचा इत्यर्थ. (या व्याख्यानानें 'सत्यं ज्ञानं अनन्तं०' यांतील सत्यशब्दाच्या अर्थाची व्यावृत्ति केली आहे.)

स यः कश्चित्सत्यात्मानमेतं महन्महत्त्वाद्यक्षं पूज्यं प्रथमजं प्रथमजातं सर्वस्मात्संसारिण एतदेवां जातं ब्रह्मातः प्रथमजं वेद विजानाति सत्यं ब्रह्मोति । तस्येदं फल्रमुच्यते । यथा सत्येन ब्रह्मणेमे लोका
आत्मसात्कृता जिता एवं सत्यात्मानं ब्रह्म महद्यक्षं प्रथमजं वेद स
जयतीमाँ होकान् । किंच जितो वशीकृत इन्निवत्यं यथा ब्रह्मणाऽसौ
शत्रुरिति वाक्यशेषः । असचासद्भवेदसौ शत्रुर्जितो भवेदित्यर्थः ।
कस्यैतत्फलभिति पुनर्निगमयति । य एवमेतन्महद्यक्षं प्रथमजं वेद
सत्यं ब्रह्मोति । अतो विद्यानुरूपं फल्रं युक्तम् । सत्यं ह्येव यस्माह्रह्म ॥१॥
इति बृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्चमाध्यायस्य चतुर्थं ब्राह्मणम् ॥४॥

行為な難には現のはおいのかいちゃく

भाष्यार्थ-- 'स य:-' तो जो कोणी 'ह एतं-' या सत्यात्म्यास ' महत् ' महत्त्वामुळें मोठ्या ' यक्षं-' पूज्य, ' प्रथमजं-' प्रथम ज्ञाले-ह्या, सर्व संसान्यांच्या पूर्वी हेंच ब्रह्म झालें, म्हणून प्रथमज ब्रह्माला 'बेद ' जाणतो-जो 'सस्यं ब्रह्म' असे जाणतो, साचें हें फळ सांगितळें जाते. ज्याप्रमाणें सत्य ब्रह्माकडून हे छोक आत्मसात् केले गेले आहेत -जिंकलेले आहेत त्याप्रमाणें जो सत्यात्म्याला, ब्रह्माला, प्रथमन महत् यक्षाः छा जाणतो तो ' जयित इमान् छोकान् 'या छोकांस जिंकतो. शिवाय ं जित इन्नु असी ' ज्याप्रमाणें ब्रह्माकडून सर्व वश केलें गेलेलें आहे त्याप्रमाणें हा शत्रु त्याच्याकडून जिंकला गेला आहे-अधीन करून ठे. वला गेला आहे. या वाक्याला 'असी 'या शब्दापुर्दे 'शत्रुः 'असा शेष छावावा. ' असत् 'तो अभावरूप होतो. हा शत्रु जिंकलेला असा होतो, असा भावार्थ. ( पुनरुक्तिदोषाचे निवारण करण्यासाठी भाष्य-कार म्हणतात—) हैं फळ कोणाला मिळतें, तें सांगण्यासाठीं पुनः निग-मन करितात — जो याप्रमाणें या महत्, पूज्य, प्रथमजाला 'सस्यं ब्रह्म' असे जाणतो त्याला हैं फळ मिळतें. त्रहा सत्य असल्यामुळे विधेण्या अ-नुरूप फळ मिळणें युक्तच आहे, कारण उपाअर्थी सत्यच ब्रह्म आहे. १.

इति श्रीबृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे चवर्थे माह्मण.

आप एवेद्मध्र आसुस्ता आपः सत्यममृजन सत्यं मह्म मह्म प्रजा-पतिं प्रजापतिर्देवा एस्ते देवाः सत्यमेवोपःसने तद्ततः प्रक्षर स्वय-मिनि स इत्येकमक्षरं तीत्येकमक्षरं यमित्येकमक्षरं प्रथमोत्तमे अक्षरे सत्यं मध्यतोऽनृतं तदेतदनृतमुभयतः सत्येन परिगृहात एसत्यभृयमे-व भवति नैवं विद्वा एसमनृत एहिनाहित ॥ १ ॥

अर्थ — हें न्यक्त जगत् त्याच्या उत्पत्तीच्या पूर्वी भापच होते. त्या आप सत्याला उत्पन्न करत्या झाल्या. म्हणून तें सत्य ब्रह्म (प्रथमज होय.) तें ब्रह्म प्रजापतीला—विराटाला उत्पन्न करतें झालें. प्रजापति देवांस उत्पन्न करिता झाला. ते देव सत्याचीच उपासना करितात. तें

' सत्य ' असे हें नाम ज्यक्षर आहे. ' स ' असे हें एक अक्षर ' ति ' [ त् ] असे एक अक्षर, व ' यं ' असे एक अक्षर. त्यांतीळ पहिळें व शेवटचें अक्षर सत्य व मधळें अनृत—खोटें. तें हें अनृत दोन्ही बाज्नीं सत्यानें परिगृहीत आहे. त्यामुळें तें सत्यभ्यच—सत्यबहुळच होतें. असें जाणणाच्या विद्वानाळा प्रमादानें कदाचित् बोळळेळें अनृत मारीत नाहीं. १

सत्यस्य ब्रह्मणः स्तुत्यर्थमिदमाह । महद्यक्षं प्रथमजामित्युक्तं तत्कथं प्रथमजत्वामिति । उच्यते । आप एवेदमम् आसुः । आप इति कर्मस-मवायिन्योऽग्निहोत्राद्याहुतयः । अग्निहोत्राद्याहुतर्द्वात्मकत्वाद्प्त्वम् । ताम्चाऽऽपोऽग्निहोत्रादिकभीपवर्गोत्तरकालं केनचिद्दष्टेन सूक्ष्मेणाऽऽ-तमना कर्मसमवायित्वमपरित्यजन्त्य इत्रभूतसहिता एव न केवलाः । कर्मसमवायित्वाचु प्राधान्यमपामिति । सर्वाण्येव भूतानि प्रागुत्पत्ते-रच्याकृतावस्थानि कर्तृसहितानि निर्दिश्यन्त आप इति । ता आपो बीजभूता जगतोऽव्याकृतात्मनाऽवस्थितास्ता एवेदं सर्व नामरूपविकृतं जगदम् आसुर्नान्यित्विचिद्विकारजातमासीत् ॥

भाष्यार्थ — सत्य ब्रह्माच्या स्तुत्यर्थ हैं ब्राह्मण म्हणतें—' महत्, यक्ष, प्रथमज ' असे वर म्हटलें. पण तें प्रथमजत्व कसें ? तें सांगितलें जातें. ' आप एव इदं अप्र आसु:-' आपशब्दानें कर्मसंबंधी अग्निहोत्रादि आहु-त्या ध्याव्या. अग्निहोत्रादि—सोमादि—आहुर्तीना द्रवात्मकत्व असल्यामुळें ' अष्व-' जलत्व आहे. त्या आप अग्निहोत्रादि कर्माच्या नाशानंतर कांहीं अदृष्ट सूक्ष्म रूपानें कर्मांचा संबंध न सोडणाऱ्या अशाच, पण केवल आपरूपानेंच नन्हेत तर इतर भूतांसहवर्तमानच असतात. ( आप केवल न राहतां इतर भूतांसहवर्तमानच जर राहतात तर श्रुतींत नुसत्या आपांचेंच प्रहण कां केलें आहे ? उत्तर—) कर्माशीं समवाियत्व—संबंधित्व असल्यामुळें आपांनाच प्राधान्य आहे. (त्यामुळें येतें त्यांचेंच प्रहण केलें आहे, असा शेष लावावा.) ' आप: ' अशा रीतीनें उत्पत्तीच्या पूर्वीं अन्याकृतावस्थेंत असलेल्या कर्तृसहित सर्वच भूतांचा निर्देश केला जातो.

अन्याक्ततरूपानें अवस्थित असलेख्या त्या आप [ जल ] जगाच्या बी-जभूत आहेत. त्या आपच पूर्वी, आतां हें सर्व नाम रूपानें न्याकृत— न्यक्त झालेलें जगत् होत्या. त्यांवाचून दुसरें कोणतेंही विकारजात नन्हतें.

ताः पुनरापः सत्यमसृजन्त । तस्मात्सत्यं ब्रह्म प्रथमजम् । तदेति । द्विरण्यगर्भस्य सूत्रात्मनो जन्म यद्व्याकृतस्य जगतो व्याकरणम् । तत्सत्यं ब्रह्म कुतः । महत्त्वात् । कथं महत्त्वमिद्याह । यस्मात्सर्वस्य स्रष्ट् । कथम् । यत्सत्यं ब्रह्म तत्यजापतिं प्रजानां पतिं विराजं सूर्या । दिकरणमसृजतेत्यनुषङ्गः । प्रजापतिर्देवान्स विराट् प्रजापतिर्देवान्स सृजत।यस्मात्सर्वमेवं क्रमेण सत्याद्वह्मणो जातं तस्मान्महत्सत्यं ब्रह्म ॥

भाष्यार्थ—पुनः त्या आप सत्याला उत्पन्न करत्या झाल्या. ह्यण्न 'सत्य ब्रह्म ' प्रथमज आहे. (अहो पण 'सत्यं ज्ञानं अनन्तं ब्रह्म ' असे श्रुत असलेलें सत्य ब्रह्म दुसन्या भूतांसहवर्तमान असलेल्या आपां-पासून कर्से होतें ? म्हणून कोणी विचारील तर सांगतात—) जें अव्याकृत —अव्यक्त जगाचें व्याकरण—व्यक्त करणें तें हें हिरण्यगर्भाचें—सूतात्म्याचें जन्म होय. तर मग तें सत्य ब्रह्म कां ? (उत्तर--) कारण त्याला महत्त्व आहे. 'त्याला महत्त्व कर्से ?' असे कोणी विचारील म्हणून सांगतात—ज्याभर्यां तें सर्वाचें स्रष्टू—उत्पन्न करणारें आहे (त्यालयीं त्याला महत्त्व आहे.) सर्वाचें स्रष्टू कर्से ? ' ब्रह्म प्रजापतिं-'जें सत्य ब्रह्म तें प्रजापतीस—प्रजांच्या पतीस-विराटास, सूर्यादिक हीं ज्याचीं करणें आहेत त्या विराट्पुरुषास उत्पन्न करतें झालें, असा संबंध. 'प्रजापतिर्देवान्-' तो प्रजापति—विराट् देवांस उत्पन्न करता झाला. ज्याभर्यीं सर्व अशा कमानें सत्य ब्रह्मापासून उत्पन्न झालें तो सत्य ब्रह्म महत् आहे.

कथं पुनर्यक्षिभिति। उच्यते। त एवं सृष्टा देवाः पितरभि विरा-जमतीत्य तदेव सत्यं ब्रह्मोपासते। अत एतत्प्रथमजं महद्यक्षम्। सस्मात्सर्वात्मनोपास्यं तत्। तस्यापि सत्यस्य ब्रह्मणो नाम सत्यिमिति सदेतत्त्रयक्षरम्। कानि तान्यक्षराणीत्याह्। स इत्येकमक्षरम्। तीत्ये-कमक्षरम्। तीतीकारानुबन्धो निर्देशार्थः। यमित्येकमक्षरम्। तत्र तेषां प्रथमोत्तमे अक्षेरे सकारयकारौ सत्यम् । मृत्युक्त्पाभावात् । मध्यतो मध्येऽनृतम् । अनृतं हि मृत्युः।मृत्य्वनृतयोस्तकारसामान्यात्।।

भाष्यार्थ — पण तें 'यक्ष' कसें ? तेंच सांगितळें जातें – 'ते सत्य- मेवोपासते-' ते याप्रमाणें उत्पन्न केळेळे देव स्वतःचा पिता--जनक असा जो विराद त्याचें ही उछंचन करून त्याच सत्य ब्रह्माची उपासना करि-तात. म्हणून हें 'प्रथमज महत् यक्ष' होय. यास्तव तें सर्वभावानें उपासना करण्यास योग्य आहे. हृदय ब्रह्माप्रमाणें. त्याही सत्य ब्रह्माचें 'सत्य' असेंच नाम आहे. 'तदेतत्त्र्यक्षरम्-' तें नांव त्रयक्षर आहे. तीं तीन अक्षरें कोणतीं ? तें श्रुति सांगते—'स'असें एक अक्षर आहे. 'ति' असें एक अक्षर आहे. वस्तुतः 'त्' असें अक्षर असतीना 'ति' असा इकार जो त्याळा जोडळा आहे तो अनुबंध निर्देशार्थ आहे. (संस्कृतांत धातु वगेरेचा असा इकारानुबंधानें निर्देश करण्याचा परिपाठ आहे.) 'यम्' असे एक अक्षर आहे. त्या तीन अक्ष-रांतीळ पहिळें व शेवटचें सकार व यकार हीं दोन अक्षरें सत्य आहेत. कारण त्यांना मृत्युक्रपाभाव आहे. 'मध्यतो अनृतं-' मध्यें अनृत आहे. अनृत हाच मृत्यु आहे. कारण मृत्यु व अनृत यांमध्यें तकार हें सामान्य—साधर्म्य आहे.

तदेतदनृतं तकाराक्षरं मृत्युरूपमुभयतः सत्येन सकारयकारलक्ष-णेन परिगृहीतं व्याप्तमन्तर्भावितं सत्यरूपाभ्यामतोऽिकंचित्करं तत्स-त्यभूयमेव सत्यवाहुल्यमेव भवति । एवं सत्यवाहुल्यं सर्वस्य मृत्योर-नृतस्याकिंचित्करस्वं च यो विद्वांस्तमेवं विद्वांसमनृतं कदाचित्प्रमादो-कं न हिनस्ति ॥ १ ॥

भाष्यार्थ—' तदेतदनृतं ०-' तें हें अनृत तकाराक्षर मृत्युक्तप आहे. तें सकार यकारकक्षण सत्यानें दोन्ही बाजूंनी परिगृहीत—व्यात—दोन स-त्यक्तप अक्षरांनी अन्तर्भावित आहे. यास्तव तें आकिचित्कर आहे. त्या— मुळें ' सत्य ' हें नांव ' सत्यभूय-' सत्यबाह्नस्यच आहे. त्यांत सत्याचेंच



बाहुत्य आहे व सर्व अनृत मृथ्ला अकिचित्करत्व आहे, असे जो जा-णतो ' एवं विद्वासं-' त्या असे जाणणाऱ्या विद्वानाला ' अनृतं न हि-नित-' अनृत—एकादे वेळी प्रमादानें बोल्लेलें अनृत—असत्य भारीत नाही. ( अर्थात् बुद्धिपूर्वक बोल्लेलें अनृत विद्वानालाही बाधक होती.) '१

तयत्तत्त्वमसौ स आदित्यो य एष एतास्मिनमण्डले पुरुषो यश्चीयं दक्षिणेऽश्चनपुरुषस्तावेतावन्योन्यस्मिन्पतिष्ठितौ रश्मिभरेणोऽस्मिन्प्र-तिष्ठितः प्राणेरयममुष्मिनस यदोक्कमिष्यनभवति शुद्धमेवैतनमण्डलं पद्यति नैनमेते रश्मयः प्रत्यायन्ति ॥ र ॥

अर्थ—तें जें सत्य तो हा आदिस. हा जो या मंडळांत पुरुष आहे व हा जो दक्षिण नेत्रांत पुरुष आहे ते दोचे एकमेकांत प्रतिष्ठित आहेत. आदित्य प्रकाशानें चाक्षुषांत प्रतिष्ठित आहे व चाक्षुष प्राणांच्या योगानें आदिसांत प्रतिष्ठित आहे. तो विज्ञानमय जेंग्हां शरीर सोडून जाणारा असा होतो तेन्हां ( आदित्य पुरुष आपल्या किरणांचा उपसहार क-रून आदासीन्य रूपानें राहतो. तेन्हां ) तो विज्ञानमय शुद्धच हें मंडळ पाहतो. मरणानंतर हे रस्भी त्याच्याकडे परत येत नाहीत. २

अस्याञ्चना सत्यस्य ब्रह्मणः संस्थानिवशेष उपासनमुच्यते । तदात् । किं तत्सत्यं ब्रह्म प्रथमजं किमसौ सः । कोऽसावादित्यः । कः पुनर-सावादित्यो य एष क एष य एतास्मिनादित्यमण्डले पुरुषोऽभिमानी सोऽसौ सत्यं ब्रह्म । यश्चायमध्यात्मं योऽयं दक्षिणेऽक्षन्नक्षणि पुरुषः । चशब्दात्स च सत्यं ब्रह्मेति संबन्धः ॥

भाष्यार्थ — आतां या सत्य ब्रह्माचें एका विशेष आकारांत उपा-सन सांगितछें जातें. 'तत् यत्-'तें जें, काय ? 'तत्सत्यं-' तें सत्य ब्रह्म प्रथमज, तें काय झाठें ? 'असी सः-'तें हाच तो, हा कीण ? 'आदित्यः-' सूर्य. पण हा आदित्य कीण ? 'य एषः-'जी हा, हा कोण ? 'एतिस्म-मण्डले पुरुषः-' जो या आदित्यमंडलांत पुरुष अभि-मानी तो हा 'सत्यं ब्रह्म ' आहे. 'यश्चाय दक्षिणेऽश्च-पुरुषः ' जो हा या श्रारीत- अध्यास जो हा दक्षिण अक्षीतील-नेत्रांतील पुरुष, 'यश्र ' येथील चशब्दामुळें ' तोही सत्य ब्रह्म आहे' असा संबंध लागतो.

S.

तावेतावादित्याक्षिस्थौ पुरुषावेकस्य सत्यस्य ब्रह्मणः संस्थानविशेषौ यस्मात्तस्मादन्योन्यस्मित्रितरेतरस्मित्नादित्यश्चाश्चुषे चाञ्चपश्चाऽऽदिन्ये प्रतिष्ठितौ । अध्यात्माधिदैवतयोरन्योन्योपकार्योपकारकत्वात् ॥

भाष्यार्थ—' तौ एतै। अन्योन्यस्मिन्प्रतिष्ठितौ-' ते हे आदित्य व अक्षि-नेत्र यांत स्थित असळेळे दोन पुरुष एका सत्य ब्रह्माचे ज्याअश्वी संस्थानिविशेष—आकारविशेष आहेत तस्मात ते परसारां मध्ये म्ह० आदित्य पुरुष चाक्षुष पुरुषामध्ये व चाक्षुष पुरुष आदित्य पुरुषामध्ये प्रतिष्ठित आहेत. कारण अध्यात्म पुरुष व अधिदैव पुरुष यांना अन्योन्य उपका-र्य-उपकारकत्व आहे.

कृषं प्रतिष्ठितावित्युच्यते । रिश्मिभः प्रकाशेनातुप्रहं कुर्वनेष आ-दित्योऽस्मिश्राक्षुषेऽध्यासे प्रतिष्ठितः । अयं च चाश्चुषः प्राणेरादित्य-मनुगृह्णनमुहिपन्नादित्येऽधिदैवे प्रतिष्ठितः ॥

भाष्यार्थ — (यांना अन्योन्य उपकार्योपकारकल असस्यामुळे अन्योन्यामध्ये प्रतिष्ठितल आहे, असे जें वर म्हट्ठें आहे तें पश्चपूर्वक प्रकट कृतितातः) ते दोघे परस्पगृत प्रतिष्ठित कसे आहेत तें सांगितळें जाते - 'रिश्मिसिः-' प्रकाशानें अनुप्रह करणारा 'एषः 'हा आदित्य 'अस्मिन् ' या अध्यात्म चाक्षुषांत ' प्रतिष्ठित ' आहे. ' अयं-' आणि हा चाक्षुष पुरुष ' प्राणैः-'प्राणांच्या योगानें चक्षुरादि इंद्रियांनीं आदित्यावर अनुप्रह करणारा—आदित्यांवर अनुप्रह करणारा असा होत्यांवर अनुप्रह करणारा—आदित्यांवर आगुरित करणारा असा होत्यांवर अमु-

सोऽस्मिञ्छरीरे विज्ञानमयो भोका यदा यस्मिन्काल उत्क्रिमध्य न्भवाति तदाऽसो चाक्षुष आदित्यपुरुषो रदमीनुपसंदृत्य केव छेनौदा-सीन्येन रूपेण न्यवतिष्ठते । तदाऽयं विज्ञानमयः पञ्चति शुद्दभेव केवलं विरद्भयेतन्मण्डलं चन्द्रमण्डलमिव। तदेतद्रिष्टद्रशेनं प्रासिक्किं प्रदृश्येते। कथं नाम पुरुषः करणीये यक्षवान्स्यादिति॥

भाष्यार्थ — 'सः-' तो या शरीरांतील विज्ञानमय भोता 'यदा-' व्यावेळी ' उत्क्रमिष्यन् भवति-' उत्क्रमण करणारा असा होतो तेव्हां हा चाक्षुष आदित्य पुरुष आपस्या रश्मीचा--प्रकाशाचा उपसंहार करून केवल भौदासीन्य रूपानें अवस्थित होतो. त्यावेळी हा विज्ञानमय 'शु-द्भमेव एतन्मण्डलं पश्यति-' शुद्ध--केवल रश्मिरहितच चंद्रमंडलाप्रमाणे हें मंडल पाहतो. तें हें अरिष्टदर्शन प्रासंगिक ( उपासनाप्रसंगानें ) प्रदर्शित केळें जातें. ( पण त्या प्रदर्शनाचें फल काय ! तें सांगतात—) पुरुष आपल्याला जें कर्तव्य आहे त्याविषयीं यःनवान् कसा वरें होईल, अशा चितेनें हें अरिष्टदर्शन प्रदर्शित केळें आहे.

नैनं चाक्षुषं पुरुषमुरशिक्तत्य तं प्रत्यनुप्रहायैते रश्मयः स्वामिकर्त-व्यवशात्पूर्वमागच्छन्तोऽपि पुनस्तत्कर्मश्रयमनुरुष्यमाना इव नोपयन्ति न प्रत्यागच्छन्त्येनम् । अतोऽवगम्यते परस्परोपकार्योपकारकमावा-त्सत्यस्यैवकस्याऽऽत्मनोंऽशावेताविति ॥ २ ॥

भाष्यार्थ — (याप्रमाणें आदित्य व चाक्षुष पुरुषाचा अन्योग्य उप-कार्योपकारकभाव सांगून श्रुति त्याचें निगमन करिते—) नेनं चाक्षुषं पुरुषं प्रत्यायन्ति-' या चाक्षुष पुरुषाचा स्त्रीकार करून त्याच्यावर अनुप्रह क-रण्यासाठीं हे रश्मी:- किरण - प्रकाश स्त्रामिकर्तन्य नशात्- स्वामीचें कार्य केळें पाहिजे म्हणून--जरी पूर्वी येत असळे तरी पुन:—मरणानंतर त्याच्या कर्मीच्या क्षयाच्या अनुरोधानें—तत्कर्मक्षयाच्या अनुरोधानें वागणारेसे त्याच्यापात्रीं परत येत नाहींत. यास्तव परस्पर उपकार्योपकारकत्वामुळें एक सस्य आत्याच्या चेह दोन अंश आहेत, असे अवगत होतें २.

य एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषस्तस्य भूरिति शिर एक श्रीर एक मेतद-भव इति बाहू द्वौ बाहू द्वे एते अक्षरे स्वरिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे

उ वस्तुतः कर्मक्षयानुरोधाने त्यांना वागता येणे शक्य अर्धे म्हटलें आहे,

द्वे एते अक्षरे तस्योगनिषदहरिति हन्ति पाष्मानं जहाति च य एवं वेद ॥ रे ॥

अर्थ—हा जो या मंडलांत पुरुष त्याचे ' भूः ' हैं शिर आहे. शिर एक आहे, हें अक्षर एक आहे. ' भुवः ' हे बाहू आहेत. बाहू दोन असतात. हीं अक्षरेंही दोन आहेत. 'स्वर्' ही प्रतिष्ठा—पाय—आहेत. प्र-तिष्ठा मह० पाय दोन आहेत व हीं अक्षरेंही दोन आहेत. त्याचें उपनि-वद—गुप्त नांव ' अहर्' असे आहे. ' अहर्' असे रूप ' हन्-' धातु व ' हा-' धातु यांपासून झालें आहे, असे जो जाणतो—'अहर्' या नांवाची उपासना करतो तो पापाला मारतो व त्याचा त्याग करतो ३.

तत्र योऽसो को य एष एतिस्मन्मण्डले पुरुषः सत्यनामा तस्य व्याहृतयोऽवयवाः । कथम् । भूरिति येयं व्याहृतिः सा तस्य शिरः । प्राथम्यात् । तत्र सामान्यं स्वयमेवाऽऽह श्रुतिः । एकमेकसंख्यायुक्तं शिरस्तथेतदक्षरमेकं भूरिति। भुव इति बाहू द्वित्वसामान्याद्दौ बाहू द्वे एते अक्षरे ॥

भाष्यार्थ — स्थानद्वयसंबंधी सत्य ब्रह्माचे ध्यान प्रस्तुत असर्ता 'यः-' जो हा, कोण 'एष एतस्मिन्मण्डले पुरुषः-' हा या मंडलांत 'सत्य 'या नांबाचा पुरुष 'तस्य ' याचे न्याहृति हें अवयव आहेत. ते कसे ? 'भूरिति शिरः ' भूः अशी जी ही न्याहृति ती त्याचें शिर-मस्तक आहे. कारण न्याहृतीमध्यें 'भूः-' हिला प्रथमत्व आहे व अव-यवांत शिराला प्राथम्य आहे. या प्रथम न्याहृतीमध्यें शिरोट्ट्या आरोप विवक्षित असतां त्या दोघांतील सामान्य—साधम्ये स्वतः श्रुति सांगते— 'एकं शिरः-' शिर एक म्ह० एक या संख्येने युक्त आहे. 'एकमतद- क्षारं-' तसेंच ' भूः ' हें अक्षर एक आहे. ' भुव इति बाहू-' ' भुवः ' हे बाहू आहेत. कारण त्या दोघांमध्यें द्वित्व हें सामान्य आहे. बाहू दोन व हीं अक्षरें दोन.

तथा स्वरिति प्रतिष्ठा हे प्रतिष्ठे हे एते अक्षरे । प्रतिष्ठे पादौ प्रतितिष्ठत्याभ्यामिति । तस्यास्य व्याहृत्यवयवस्य सत्यस्य ब्रह्मण उप-







निषद्रहस्यमभिधानम् । येनाभिधानेनाभिधीयमानं तद्रह्माभिमुस्नीभ-वति लोकवत् । काऽसावित्याह । अहरिति । अहरिति चैतद्रूपं हन्ते-र्जहातेश्चेति यो वेद स हन्ति जहाति च पाप्मानं य एवं वेद ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ--त्याचप्रमाणें 'स्वर्' ही प्रातिष्ठा आहे. प्रतिष्ठा दोन समतात व हीं अक्षरें दोन आहेत. 'प्रतिष्ठे ' म्ह० दोन पाय. ज्यांच्या योगानें हा पुरुष प्रतिष्ठित होतो—उभा राहतो स्या प्रतिष्ठा. (अशी याची न्युत्पाचि आहे.) 'तस्योपनिषद्-' न्याहति हे ज्याचे अवयव आहेत अशा त्या या सत्य ब्रह्माचें हें उपनिषद्-रहस्य नांव, ज्या अभिधानानें—नांवानें बोळ्ळें जाणारें तें ब्रह्म अभिधुख—संमुख होतें. (कशाप्रमाणें!) न्यवहाराप्रमाणें—न्यवहारांत गाय, बेळ इत्यादि पशु स्याच्या नांवानें हांक मारूं लागळें असतां जसा सन्मुख होतो त्याप्रमाणें. तें उपनिषद् कोणतें ? ते श्रुति सांगते—'अहरिति-' ' अहर् ' हें रूप 'हन्-' धातु व 'जहाति' असें ज्याचें रूप होतें तो 'हा' धातु यांचें आहे, 'य एवं वेद-' असें जो जाणतो—'अहर्' या नांवाची जो उपासना करतो तो'हन्ति जहाति च०-'पापाळा मारतो व त्याग करतो ३-

योऽयं दक्षिणेऽक्षन्तुरुषस्तस्य भूरिति शिर एक शिर एक मेतदक्षरं भुव इति बाहू द्वौ बाहु दू एते अक्षरे स्वारिति प्रतिष्ठा द्वे प्रतिष्ठे द्वे एते अक्षरे तस्योपनिषदद्दामिति हान्ति पाप्मानं जहाति च य एवं वेद् ॥ ४ ॥ इति बृहद्दारण्यकोपनिषदि पंचमाध्यायस्य पंचमं बाह्मणम् ॥५॥

अर्थ--हा जो दक्षिण नेत्रांतील पुरुष त्याचें भू: हें शिर आहे. शिर एक व हें अक्षरही एक. 'मुवः' असे बाहू आहेत. बाहू दोन व हीं अक्षरेंही दोन. 'स्वर्' ही प्रतिष्ठा आहे. प्रतिष्ठा दोन व हीं अक्षरें दोन ज्याचें उपनिषद् ' अहम् ' असें आहे. जो त्या नांवाची उपासना करतो तो पापाला मारता व त्याचा त्याग करतो. ४ (५)

> यं दक्षिणेऽक्षनपुरुषस्तस्य भूरिति शिर इत्यादि सर्वं समा-ानिषद्दमिति । प्रत्यगात्मभूतत्वात् । पूर्ववद्वन्तेर्जद्दाते-



भाष्यार्थ—(मंडलपुरुषाचें जसें अधिदैव उपासन सांगितलें त्या-प्रमाणें चाक्षुष पुरुषाचें अध्यात्म उपासन सांगतात—) त्याप्रमाणेंच 'योऽयं०-' जो हा दक्षिण नेत्रांतील पुरुष त्याचें 'भू:' हें शिर आहे, इत्यादि सर्व व्याख्यान पूर्वाच्या व्याख्यानासारखेंच जाणावें. त्याचें उप-निषद्—रहस्य नांव 'अहं' असें आहे. कारण तो चाक्षुष पुरुष प्रत्यगा-तमभूत आहे. तें नांव 'हन् 'व 'हा ' या धात्ंपासून झालें आहे, असें जो जाणतो तो पापाचा नाश व त्याग करतो, इत्यादि पूर्वी-प्रमाणेंच जाणावें. 8.

इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे पांचवे बाह्मण.

मनोमयोऽयं पुरुषो भाःसत्यस्तिस्मन्नन्तहृदये यथा ब्रीहिर्वा यवो वा स एष सर्वस्योशानः सर्वस्याधिपतिः सर्वमिद् प्रशास्ति यदिदं किंच ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पंचमाध्यायस्य षष्ठं ब्राह्मणम् ॥ ६ ॥ अर्थ—हा पुरुष मनोमय आहे. 'भाः' म्ह० प्रकाश हेंच ज्याचि स्वरूप आहे तो 'भाःसत्यः-' मास्वर—प्रकाशमान होणारा तो त्या अन्तहृदयांत जसा ब्रीहि किंवा यव असतो तेवद्या परिमाणाचा तो हा सर्वाचा स्वामी, सर्वोचा अधिष्ठाता, हें जें कांहीं सर्व जगत् आहे त्याचा प्रशास्ता —सर्वथा शासन करणारा आहे. १ (६)

उपाधीनामनेकत्वादनेकिवशेषणत्वाच तस्यैव प्रकृतस्य ब्रह्मणो मनउ-पाधिविशिष्टस्योपासनं विधित्सन्नाह । मनोमयो मनःप्रायो मनस्युपल-भ्यमानत्वात् । मनसा चोपलभत इति मनोमयोऽयं पुरुषो भाःसत्यो भा एव सत्यं सद्भावः स्वरूपं यस्य सोऽयं भाःसत्यो भास्वर इत्येतत् । मनसः सर्वार्थावभासकत्वान्मजोमयत्वाचास्य भास्वरत्वम् ॥

भाष्यार्थ--उपाधि अनेक असल्यामुळे व त्यातील प्रत्येकाची अनेक विशेषणे असल्यामुळे त्याच प्रकृत मन-उपाधिविशिष्ट अशा ब्रह्माच्या





उपासनेचें विधान करण्याची इच्छा करणारा वेद सांगतो—'मनोमयः-' मनःप्राय, कारण तो मनामध्यें उपलब्ध होतो व मनानें उपलब्ध होतो, म्हणून हा पुरुष मनोमय आहे. 'भाःसत्यः-' भा हेंच सत्य—सद्भाव-- स्वरूप ज्याचें आहे तो हा 'भाःसत्यः' म्हणजे भास्वर- तेजस्वी असा याचा अर्थ. मन सर्व विषयांना प्रकाशित करणारें आहे व ब्रह्म--आत्मा मनोमय आहे, त्यामुळें याला भास्वरत्व आहे.

तिसम्भन्तर्हृद्ये हृद्यस्यान्तस्तिसमिन्नद्ये तत् । यथा ब्रीहिर्का यवो बा परिमाणत एवंपरिमाणस्तिसम्भन्तर्हृद्ये योगिभिर्हेद्रयत इत्यर्थः । स एष सर्वस्येद्यान सर्वस्य स्वभेद्जातस्येद्यानः स्वामी । स्वामित्वेऽिप सित कश्चिद्मात्यादितन्त्रोऽयं तु न तथा किं तर्द्यधिपतिरिधष्ठाम पालयिता। सर्विमेदं प्रशास्ति यदिदं किंच यिकिचित्सर्व जगत्तत्सर्व प्रशास्ति । एवं मनोमयस्योपासनात्त्रथारूपापत्तिरेव फलम् । तं यथा यथोपासते तदेव भवतीति ब्राह्मणम् ॥ १ ॥ इति बृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्च-माध्यायस्य षष्ठं ब्राह्मणम् ॥ ६ ॥

भाष्यार्थ—(ध्यानासाठीं त्याचें स्थान दाखितात--) 'तिस्मन् अन्त-हेदये-' हृदयाचा अन्तर्भाग त्यांत, असें तात्पर्य, 'यथा ब्रीहिर्वा०-' जसा ब्रीहि किंवा यव परिमाणानें असतो तशा परिमाणाचा तो मनोमय आत्मा त्या हृदयान्तर्भागांत योग्यांकहून पाहिळा जातो, असा भाषार्थ. 'स एषः०-' तो हा सर्व स्वभेदंजाताचा 'ईशानः' स्वामी,स्वामित्व जरीं। असळें तरी कोणी अमात्यादिकांच्या तंत्रानें वागणारा असतो; पण हा तसा नाहीं. तर काय 'अधिपतिः-' अधिष्ठाता होऊन पाळन करणारा, 'सर्वमिदं प्रशास्ति-' हें सर्व नियमित करतो, या सर्वाचें प्रशासन करतो. 'यदिदं किंच-' जें काहीं सर्व जगत् त्या सर्वाचें प्रशासन करतो. याप्रमाणें मनोमयाची उपासना केल्यानें तशा रूपाची प्राप्ति होणें हेंच फळ मिळतें. कारण 'त्याची जशी जशी उपासना करतो तसाच होतो,' असें ब्राह्मण आहे. १.

· नहदारण्यकभाष्यार्थीच्या पंचनाध्यायाचे सद्दार्वे बाह्मण समाप्त.

<sup>ा</sup> जेवदा आब्रह्मस्तंबपर्यंत समृह आहे था। सर्वाचा.

विद्युद्ब होत्याहु विदाना द्विद्युद्धि स्थाने पापमनो य एवं वेद विद्युद्ब होति विद्युद्देशेव बह्म ॥ ९ ॥ इति बृहद्गरण्यकोपानिषदि पंचमाध्यायस्य सप्तमं बाह्मणम् ॥ ७॥

अर्थ विद्युत् ब्रह्म असे म्हणतात. विदानामुळे विनाश करीत असल्यामुळे विद्युत् जो विद्युद्रह्म असे जाणतो, अशी उपासना करतो ती आत्म्याळा प्रतिकूळ असळेखा पापांचा विनाश करतो. कारण विद्यु-त्च ब्रह्म आहे १ (७)

तथैवोपासनान्तरं सत्यस्य ब्रह्मणो विशिष्टफलमारभ्यते । विद्युद्धहोन्त्याहुः । विद्युती ब्रह्मणो निर्वचनमुच्यते । विदानादवखण्डनात्तमसो मेघान्धकारं विदार्य द्यवमासतेऽतो विद्युत् । एवंगुणं विद्युद्धहोति यो वेदासौ विद्यत्यखण्डयति विनाशयति पाप्मन एनमात्मानं प्रति प्रतिकृतस्याः पाप्मानो ये तान्सर्वीन्पाप्मनोऽवखण्डयतीत्यर्थः । य एवं वेद विद्युद्धहोति तस्यानुरूपं फलम् । विद्युद्धि यस्माद्धहा ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्चमाध्यायस्य सप्तमं ब्राह्मणम् ॥७॥

भाष्यार्थ — तसेंच सत्य ब्रह्माचें विशिष्ट फंछ देणारें दुसरें उपासन आरंभिन्ठें जातें. 'विद्युत् ब्रह्म' असे म्हणतात. विद्युत् ब्रह्मचें निर्वचन श्रुतिं सांगते. 'विदानात् विद्युत् 'विदान- तमाचें अव बंदन केल्यामुळें, बीज मेघान्धकारात्रा विदीण करून प्रकाशमान होते. म्हणून 'विद्युत्' होय. 'य एवं वेद-' अशा गुणानें विशिष्ट 'विद्युद्धह्म' आहे, असें जो जाणतो, एवं-गुणविशिष्ट विद्युद्धह्माची जो उपासना करतो तो 'विद्यति-' अवखंडित करतो, विनाश करून सीडतो (कोणाचा?) 'पापन एनं ' या आन्य्याला प्रतिकृत्ल असणारी जी पापें त्या सर्व पापांचा विनाश करतो, असी भावार्थ. जो विद्युद्धह्म असे जाणतो—अशी उपासना करतो त्याला अनुकूप फळ मिळतें. कारण विद्युत्च ब्रह्म आहे १.

इति श्रीबृहद्रारण्यकभाष्यार्थाच्या पंचमाध्यायाचे सप्तम ब्राह्मण समाप्त.

वाचं धेतुमुपास्रोत तस्याश्चत्वारः स्तनाः स्वाहाकारो वषट्कारो हन्त-कारः स्वधाकारस्तस्ये द्वौ स्तनो देवा उपजीवन्ति स्वाहाकारं च वष-ट्कारं च हन्तकारं मनुष्याः स्वधाकारं पितरस्तस्याः प्राण ऋषभो मनो वत्सः ॥ १ ॥ इति चृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमाष्यायस्या-ष्टमं बाह्मणम् ॥ ८ ॥

अर्थ—-त्रयी छक्षण 'वाक् 'याच धेनूचें उपासन करावें. तिचे चार स्तन आहेत. स्वाहाकार, वषट्कार, हन्तकार, व स्वधाकार. तिच्या दोन स्तनांवर देव उपजीविका करितात. स्वाहाकार व वषट्कार, या दोन्हींवर देवांची उपजीविका होते. हन्तकारावर मनुष्य उपजीविका करितात व स्वधाकारावर पितर उपजीविका करितात. त्या धेनूचा प्राण हाच वृषम आहे व मन वस्त आहे १ (८)

पुनरुपासनान्तरं तस्यैव ब्रह्मणो वाग्वै ब्रह्मोति। वागिति शब्द्स्यी तां वाचं घेतुं घेतुरिव घेतुर्यथा घेनुश्चतुर्भिस्तनैः स्तन्यं पयः श्चरति वत्सायवं वाग्धेनुर्वश्च्यमाणैः स्तनैः पय इवान्नं श्चरति देवादिभ्यः। के पुनस्ते स्तनाः के वा ते येभ्यः श्चरति। तस्या एतस्या वाचो घेन्वा द्वौ स्तनौ देवा उपजीवन्ति वत्सस्थानीयाः। कौ तौ। स्वाहाकारं च वषट्कारं च। आभ्यां हि हविद्यिते देवेभ्यः। हन्तकारं मनुष्याः। हन्तेति मनुष्येभ्योऽत्रं प्रयच्छन्ति। स्वधाकारं पितरः। स्वधाकारेण हि पितृभ्यः स्वधां प्रयच्छन्ति।।

भाष्यार्थ — पुनः त्याच ब्रह्माच्या दुसऱ्या उपासनेचें 'वाक् हेंच ब्रह्म आहे,' असे विधान करितात. 'वाक् ' हा व शब्द वेदत्रयी. 'वाचं धेनुमुपासीत-' त्या वाक्चें 'धनु 'या रूपानें उपासन करावें. धेनू-सारखी धेनु (वस्तुतः धेनु नव्हे. तर वाक्चें धेनु या भावनेनें उपासन करावें). जशी धेनु चार स्तनांनीं स्तनगत दुग्ध वस्साला देते त्याप्रमाणें ही वाग्धेनु पुढें सांगितलेल्या स्तनांनीं देवादिकांना दुग्धा-प्रमाणें अन्न देते. ते स्तन कोणते ? किंवा ज्यांना वाग्धेनु दूध देते ते 'तस्यै०-' त्या या वाग्धेनुच्या दोन स्तनांवर वत्सस्थानीय देव

उपजीविका करितात. ते स्तन कोणते ? स्वाहाकार व वषट्कार. यांच्या योगार्नेच देवांस हिव दिला जाता. 'हन्तकारं मनुष्याः 'हन्तकारावर मनुष्य उपजीविका करितात. 'हन्त ' असे म्हणून मनुष्यांना अन्न देतात. 'स्वधाकारं पितरः 'स्वधाकारानेच पितरांस स्वधा देतात.

तस्या धेन्वा वाचः प्राण ऋषभः । प्राणेन द्वि वाकप्रसूयते । मनो वत्सः । मनसा हि प्रस्नाव्यते । मनसा ह्यालोचिते विषये वाकप्रवर्तते । तस्मान्मनो वत्सस्यानीयम् । एवं वाग्धेनूपासकस्ताद्धा-व्यमेव प्रतिपद्यते ॥ १ ॥ इति वृहदारण्यकोपानिषद्भाष्ये पञ्चमाध्या-यस्याष्टमं ब्राह्मणम् ॥ ८ ॥

माध्यार्थ—' तस्याः प्राण ऋषभः-' त्या वाग्रूप धनूचा प्राण हा ऋषभ—खोंड आहे. कारण प्राणाकडूनच वाक् प्रसिवली जाते. ' मनो वत्सः-' मनच वत्स आहे. कारण मनाकडूनच तिचा प्रस्नाव होतो. [तिला पान्हा फुटतो. ] मनानें ज्याचें आलोचन केलें आहे, अशा विष-याच्या ठिकाणीं वाक् प्रवृत्त होते. तस्मात् मन वत्सस्थानीय आहे. याप्र-माणें वाग्धेनूची उपासना करणारास तदुपाधिक ब्रह्मरूपाची प्राप्ति हें फळ प्राप्त होतें १.

इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या पांचन्या अध्यायाचे आठवे बाह्मण समाप्त.

अयमिमिर्वेश्वानरो यो ऽयमन्तः पुरुषे येनेदमन्नं पच्यते यदिद्मद्यते तस्येष घोषो मवति यमेतत्कर्णाविषिधाय शृणोति स यदोत्क्रिमिष्यन्मः वित नैनं घोषण शृणोति ॥ १ ॥ इति बृहद्गणपकोपनिषदि पश्चमान्ध्यायस्य नवमं ब्राह्मणम् ॥ ९ ॥

अर्थ—हा अग्नि वैश्वानर आहे, हा कोण ? जो हा या शरीराख्य पुरुषाच्या आंत आहे. ज्याच्याकडून हें अन्न पक केलें जातें. जें हें अन्न खाल्लें जातें तें जो परिपक्ष करतो. त्याचा हा घोष होतो. ज्या घोषाला कान झांकून साक्षात् ऐकतो. पण पुरुष जेव्हां शरीर सोडण्यास तयार होतो तेव्हां या घोषास ऐकत नाहीं. १ (९)







अयमिप्रेवेश्वानरः पूर्ववदुपासनान्तरमयमिप्रवेश्वान । रिलाह । योऽयमन्तः पुरुषे । किं शरीरारम्भको ने दि प्रिना वैश्वानराख्येनेदमन्नं पच्यते । किं तदन्नम् । या तेऽनं प्रजामिजीठरोऽप्रिरित्यर्थः । तस्य साक्षादुपळध्य तस्याग्नरसं पचतो जाठरस्येष घोषो भवति ॥

भाष्यार्थ—' अयमित्रवेश्वानरः-' पूर्वीप्रमाणेंच ' । आहे ' ही ब्रह्माची दुसरी उपासना आहे. हा अग्नि सांगते. ' योऽपमन्तः पुरुषे-' जो हा या पुरुषाच्या आ राचा आरंभक अग्निच की काय ! नाहीं. कोण, तें ' येनेदं अन्नं पच्यते-' ज्या वैश्वानराख्य अग्नीकडून हें अन् तें अन्न कोणतें ? ' यदिदमयते ' जें हें अन्न कोन्नांच जाठर अग्नि हा याचा अर्थ. त्याच्या साक्षात् उपल्क्षा जाठर अग्नीचा हा घोष होतो.

कोऽसौ । यं घोषमेतिदिति कियाविशेषणं कर्णाम्न मापिधानं कृत्वा शृणोति तं प्रजापतिमुपासीत वैश्वान्त ताद्भाव्यं फलम् । तत्र प्रासिङ्गकमिदमरिष्टलक्षणा शरीरे भोक्ता यदोत्कमिष्यन्भवति नैतं घोषं शृणो वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पश्चमाध्यायस्य नवमं ब्राह

भाष्यार्थ — तो कोणता ? 'यमेतत्कर्णाविष्विषय शृष्ट छा ' एतत् ' हें कियाविशेषण आहे. कानांत बोटें घा असतां मनुष्य ऐकतो त्या घोषाछा- विश्वानर अस्ति हा उपासावें. येथेंही तद्भुष्वप्राप्ति हें फळ आहे. येथें प्राप्त अरिष्ठ असण सांगितळें जातें. या स्रीरांतीळ लें उस्क्रमण करणारा होतो तेव्हां या घोषाछा ऐकत नाह इति श्रीवृहदारण्यकमाष्यार्थीच्या पांचव्या सम्यायांचे नव व



यदा है पुरुषोऽस्माङोकात्येति स वायुमागच्छिति तस्मै स तज्ञ विजिहीते यथा रथचकस्य सं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स आदित्य-मागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा लम्बरस्य सं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स चुन्द्रमसमागच्छिति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा दुन्दुमेः सं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स लोकमागच्छत्यशोकमहिमं दक्षिन्वसित शाश्वतीः समाः ॥१॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्च-माध्यायस्य दशमं बाह्मणम् ॥ १०॥

अर्थ — ज्यावेळी पुरुष या शरीराला सोडून जातो तेव्हां तो वायूस प्राप्त होतो.तो वायु भापत्यामध्यें भालेत्या त्याला आपत्यामधून मार्ग देतो. आपत्यामध्यें छिद्र करतो.जसें रथचकाचें छिद्र असतें तेवढें छिद्र करतो. त्यांतून तो वर जातो.तो आदित्यास प्राप्त होतो.आदित्यही आपले अवयव दूर करून त्याला मार्ग देतो. जसें ' लंबर ' या नांवाच्या वाद्याचें छिद्र त्याप्रमाणें तें छिद्र असतें. त्यांतून तो वर जातो; व चंद्रास प्राप्त होतो। आपत्यामध्यें आलेत्या लाला चंद्रही आपत्याला छिद्रयुक्त करून मार्ग देतो. जसें दुंदुभीचें छिद्र असतें त्याप्रमाणाचें तें द्वार असतें. त्यांतून तो वर जातो। तो शारीर व मान्यसिक दुःखशून्य प्रजापातिलोकास प्राप्त होतो। त्यांत तो नित्य—शाश्वत वर्षे—अनेक करूपपर्यंत राहतो। १ (१०)

सर्वेषामस्मिन्पकरण उपासनानां गिर्हिरियं फलं चोच्यते। यदा वै पुरुषो विद्वानस्माल्लोकात्मेति शरीरं परित्यज्ञति स तदा वायुमागच्छ-त्यन्तिरक्षे तिर्यग्भूतो वायुः स्तिमितोऽभेद्यस्तिष्ठति । स वायुस्तत्र स्वात्मनि तस्मै संप्राप्ताय विजिहीते स्वात्मावयवान्विगमयित च्छिद्री-करोत्यात्मानिमत्यर्थः । किंपरिमाणं छिद्रमिति । उच्यते । यथा रथ-चक्रस्य खं छिद्रं प्रसिद्धपरिमाणम् । तेन च्छिद्रेण स विद्वानूर्ध्व आक्रमत ऊर्ध्वः सन्गच्छिति स आदित्यमागच्छिति । आदित्यो ब्रह्म-लोकं जिगमिषोमीर्गनिरोधं कृत्वा स्थितः सोऽप्येवंविद् उपासकाय द्वारं प्रयच्छिति । तस्मै स तत्र विजिहिते । यथा लम्बरस्य खं वादि-त्रविशेषस्य च्छिद्रपरिमाणं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स चन्द्रमस-मागच्छिति ।।



भाष्यार्थ-या प्रकरणांत सांगितलेख्या सर्वे उपासनांची ही गति ब फळ सांगितळें जातें. 'यदा वै०.' ज्यावळीं हा उपासक पुरुष या क्टोकांतून निघून जाती-शरीराचा स्याग करतो त्यावेळी तो वायूस प्राप्त होतो. कारण अन्तरिक्षांत तिर्यक्-भूत वायु स्तिमित-अभेच होऊन राहतो. 'स वायुः-' तो वःयु 'तत्र' स्वतःच्या स्वरूपांत संप्राप्त झाळेल्या त्याळा 'विजिहीते-' भापल्या अवयवांस दूर करतो, आपल्याला छिद्रयुक्त करतो, असा भावार्थ. तें छिद्र कोणसा प्रमाणाचें असर्ते ? म्हणून विचाराङ तर श्रुति सांगते—'यथा रथचक्रस्य खं-' जरें रथचकाचें भाकाशः, रथचकाच्या छिदाचें परिमाण प्रसिद्ध आहे, त्या परिमाणाचें छिद्र वायु आपल्यामध्यें करतो. 'तेन स ऊर्ध्व आक्र-मते-' त्या छिद्रानें तो विद्वान्-उपासक ऊर्घ्व होऊन जातो.' स आदि-त्यमागच्छति-' तो आदिसास पाप्त होतो. ब्रह्मछोकास जाण्याची इच्छा करणाऱ्या साधकाच्या मार्गाचा निरोध करून आदित्य राहिलेला आहे. तोही असे जाणणाऱ्या उपासकाला द्वार करून देतो. 'तस्मै स तत्र विजिहीते ' तो आदित्य आपल्या खरूपांत आहेल्या त्याला स्वतःमध्ये छिद्र करून मार्ग देतो. जसें-'छंबर' या नांवाच्या वाद्याचें छिद्र. ज्या परिमाणाचें तें असतें तेवढें छिद्र तो आपस्यामध्यें करतो. 'तेन स०-' त्या मार्गानें तो वर निघून जातो. 'स चन्द्रमसं आगच्छति-' तो चंद्र-मास प्राप्त होतो.

सोऽपि तस्मे तत्र विजिहीते।यथा दुन्दुभेः खं प्रसिद्धं तेन स ऊर्ध्व आक्रमते स छोकं प्रजापितछोकमागच्छित । किंबिशिष्टम् । अशोकं मानसेन दुःखेन विवर्जितिमित्येतत् । अहिमं हिमवार्जितं शारीरदुःख-वर्जितिमित्यर्थः । तं प्राप्य तिस्मिन्वसित शादवतीर्नित्याः समाः संवत्स-रानित्यर्थः । ब्रह्मणो बहून्कल्पान्वसितीर्येतत् ॥ १॥ इति बृहदार-ण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्चमाध्यायस्य दशमं ब्राह्मणम् ॥ १०॥

भाष्यार्थ-- तस्मै स तत्र ०- तो चंद्र माही भापल्या स्वरूपांत

आलेख्या त्याला स्वतःमध्यें लिद्र करून मार्ग देतो. जसें प्रसिद्ध नगा-न्याचें लिद्र असतें तेवत्या लिद्रानें तो वर निघून जातो. 'स लोक-मागच्छति-' तो प्रजापतिलोकास येतो. कोणत्या विशेषणानें विशिष्ट अशा प्रजापतिलोकास ?' अशोकं 'मानस दुःखानें विवर्जित लोकास असा भावार्थ. 'अहिमं-' हिमवर्जित—शारीर दुःखर्वाजेत असा भावार्थ. त्या लोकास प्राप्त होऊन 'तिस्मन्वसित् ०-' त्यांत शाश्वत—नित्य अनेक संवत्सर,असा भावार्थ. ब्रह्माचे अनेक करूप होत तों राहतो,असा भावार्थ. १ इति श्रीबृहद्दारण्यकोपनिषद्भाष्यार्थीच्या पांचव्या अध्यायाचें दहावें बाह्मण.

एतद्दे परमं तपो यद्व्याहितस्तप्यते परम ए हैंव लोके जयित य एवं वेदैतद्दे परमं तपो यं प्रेतमरण्य ए हरान्ति परम ए हैंव लोके जयित य एवं वेदैतद्दे परमं तपो यं प्रेतममावभ्यादधाति परम ए हैंव लोकं जयि ति य एवं वेद ॥ १॥ इति बृहद्।रण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायरेयका-दशं बाह्मणम् ॥ ११॥

अर्थ—हें परम तप आहे की जो हा न्याधियुक्त होऊन संतप्त होतो. न्याधिजन्य दु:ख हें परम तप आहे, असे जो चिंतन करतो तो परम लोकासच जिंकतो. ज्या मृत मनुष्याला अरण्यास नेतात हेंच परम तप आहे. मरणापूर्वी मला मेल्यावर प्रामांतून अरण्यांत नेतील हें माझें परम तप आहे, असे जो चिंतन करतो तो परम लोकासच जिंकतो. मेलल्या मनुष्याला अर्थीत सर्वप्रकारें घालितात हें परम तप आहे, जो असे जाणतो तो परम लोकासच जिंकतो १ (११)

एतद्वे परमं तपः । किं तत् । यद्याहितो व्याधितो ज्वरादिपरि-गृहीतः सन्यत्तप्यते तदेतत्परमं तप इत्येवं चिन्तयेत् । दुःखसामा-न्यात् । तस्यैवं चिन्तयतो विदुषः कर्मक्षयहेतुस्तदेव तपे। भवत्यनि-न्दतोऽविषीद्तः। स एव च तेन विज्ञानतपसा दग्धिकिल्बिषः परमं हैव लोकं जयित य एवं वेद ॥

भाष्यार्थ-'एतद्दे परमं तपः-'हेंच परम तप आहे.तें कोणतें!'यद्याहितस्त-



प्यते-' की जें व्याधित—अवरादिकांकडून पिरगृहीत असा होत्साता मनुष्य संतप्त होतो तें हें परम तप आहे, असे चिंतन करावें कारण क्वरादि-पीडा व तप यांमध्यें दुःख हें सामान्य—साधर्म्य आहे. असे चिन्तन कर-णान्या विद्वानाच्या कमीचा क्षय करण्यास तेंच तप कारण होतें त्या ज्वरादिकांची निंदा न करणान्या व विषाद न पावणान्या पुरुषाच्या कर्मक्षयाला तें कारण होतें आणि तोच त्या विज्ञानतपानें पापाला दग्ध करून—दग्धपाप होऊन—'परमं हैव लोकं जयति-' परम लोका-सच जिंकतों, की जो असे जाणतो—अशी उपासना करतो.

तथा मुमूर्षुरादावेव कल्पयति किमेतद्वै परमं तपो यं प्रेतं मां प्रामाद-रण्यं हरन्ति ऋत्विजोऽन्त्यकर्मणे तद्ग्रामादरण्यगमनसामान्यात्परमं मम तत्त्पो भविष्यति । ग्रामादरण्यगमनं परमं तप इति हि प्रसिद्धम् । परमं हैव छोकं जयति य एवं वेद ॥ तथैतद्वै परमं तपो यं प्रेतम-प्रावभ्याद्घति । अग्निप्रवेशसामान्यात् । परमं हैव छोकं जयति य एवं वेद ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पंचमाध्यायस्यैका-दशं ब्राह्मणम् ॥ ११ ॥

भाष्यार्थ — त्याचप्रमाणें मरणोन्मुख झाठेळा मरणापूर्वीच अशी करपना करतो — कशी ? 'एतद्वै परमं०-' हें परम तप आहे (कीणतें ?) 'यं प्रेतं०-' ज्या मेळेल्या मळा ऋषिक अन्त्य कर्मासाठीं गांवांतून अर्प्यास नेतात, त्यांत ग्रामापासून अरण्यास जाणें हें सामान्य असल्यामुळें तें माझें परम तप होईळ. ग्रामापासून अरण्यास जाणें हें परम तप आहे, हें प्रसिद्ध आहे. जो असें जाणतों तो परम छोकासच जिंकतों.

तसेंच 'एतद्दे परमं तपो-' हेंच परम तप आहे. (कोणतें?) 'यं प्रेतं ॰-' ज्या प्रेताला-मृताला-अग्नीमध्यें घाळतात.कारण अग्निप्रवेश हें त्यांत साधर्म्य आहे. जो असे जाणतो-अशी उपासना करतो तो परम छीका, सच जिंकतो. १.

इति श्रीबृहदारण्यक-भाष्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे अकरावे बाह्मण समाप्त.

अन्नं ब्रह्मेखेक आहुस्तन्न तथा पूर्यात वा अन्त्रमृते प्राणात्प्राणो ब्रह्मेरयेक आहुस्तन्न तथा शुप्यति वै प्राण ऋतेऽनादेते ह त्वेव देवते एक्धाभूय भूत्वा परमतां गच्छतस्तद्ध स्माऽऽह प्रातृदः पितरं किण् स्विदेवें विदुषे साधु कुर्यो किमेवास्मा असाधु कुर्योमिति स ह स्माऽऽह पाणिना मा प्रातृद्द कस्त्वेनयोरेकधाभूयं भूत्वा परमतां गच्छतीति तस्मा उ हैतदुवाच वीत्यन्नं वै व्यन्ने हीमानि सर्वाणि भूतानि विद्यानि रमिति प्राणो वै रं प्राणे होमानि सर्वाणि भूतानि रमन्ते सर्वाणि ह वा अस्मिन्भूतानि विद्यानि सर्वाणि भूतानि रमन्ते य एवं वेद ॥१॥ इति वृहद्रारण्यकोपनिषदि पंचमाध्यायस्य द्वादशं बाह्मणम् ॥ १२॥

अर्थ — अन्न ब्रह्म आहे, असे कित्येक म्हणतात. पण तें तसें नाहीं. कारण प्राणावाचून अन्न नासतें. त्याचप्रमाणें प्राण ब्रह्म आहे, असें कित्येक म्हणतात पण तेंही तसें नाहीं.कारण अन्नावाचून प्राण सुकतो.पण ह्या दोन देवता एकमावास प्राप्त होऊन परमत्वास—जातात, असा निश्चय करून प्रातृद ऋषि आपल्या पित्यास म्हणाळा—''असें जाणणाराळा मी काय बरें साधु—अनुकूळ करीन किंवा त्याळा मी असाधु—प्रतिकूळ तरी काय करणार ? (कारण तो कृतकृत्य होत असल्यामुळें मी त्याळा कांहीं करूं शकणार नाहीं.)'' पण त्याचें हातानें निवारण करून पिता म्हणाळा,''हे प्रातृदा, या दोघांच्या एकत्वरूपास प्राप्त होऊन परब्रह्मत्वास कोण जाणार? (कोणी नाहीं,)'' त्यावर प्रातृद त्यास 'वि' असें म्हणाळा. 'अनें हेंच ' वि ' आहे. अन्नांतच हीं सर्व भूतें प्रविष्ट आहेत. तसेंच ' रं ' असें तो म्हणाळा. प्राणच ' रं ' आहे. कारण प्राणांत हीं सर्व भूतें रममाण होतात. जो असें जाणतो त्यांत सर्व भूतें प्रवेश करितात; व सर्व भूतें रममाण होतात. १ (१२)

अनं ब्रह्मोति । तथैतदुपासनान्तरं विधित्सन्नाह । अनं ब्रह्मात्रमद्यते यत्तद्वद्वीत्येक आचार्या आहुस्तन्न तथा ब्रह्मातन्यमनं ब्रह्मोति । अन्ये चाऽऽहुः प्राणो ब्रह्मोति तच तथा न ब्रह्मीतन्यम् । किमर्थं पुनरनं ब्रह्मोति न ब्राह्मम् । यस्मात्पूर्यति क्रिद्माते पूर्विभावमापद्यत ऋते प्राणात्तत्कथं ब्रह्म भवितुमहेति । ब्रह्म हि नाम तद्यद्विनाशि ॥

भाष्यार्थ—'अनं ब्रह्म-' असे वरच्या सारखेंच निराळें उपासना सांगण्याची इच्छा करणारा वेद म्हणतो—'अन्नं ब्रह्म-' जें खाछें जातें तें अन्नच ब्रह्म आहे, असें कांहीं आचार्य म्हणतात. पण तें तसे म्हल् अन्न ब्रह्म आहे, असें प्रहण करूं नये. तसेंच दुसरे आचार्य 'प्राण ब्रह्मा आहे,' असें म्हणतात. पण तेंही तसें समज्ं नये. 'अन्नं ब्रह्म' असें कां बरें प्रहण करूं नये ? कारण 'पूर्यति वा अनं ' अन्न नासतें, पूर्ति— भावास प्राप्त होतें, कुजतें, आंवतें. 'ऋते प्राणात्-' प्राणावाचून तें नासतें तेव्हां तें ब्रह्म होण्यास कसें युक्त आहे ? कारण ब्रह्म म्हणां जें काय ? तर जें अविनाशी तें ब्रह्म.

अस्तु तर्हि प्राणो ब्रह्म नैवम् । यस्माच्छुष्यति वै प्राणः शोषमुपैति ऋतेऽन्नात् । अता हि प्राणः । अतोऽन्नेनाऽऽद्येन विना न शकोत्या-स्मानं धारियतुम् । तस्माच्छुष्यति वै प्राण ऋतेऽन्नात् । अत एकैकस्य ब्रह्मता नोपपद्यते यस्मान्तस्मादेते ह त्वेवानप्राणदेवते एकधाभूयमेकध्या-भावं भूत्वा गत्वा परमतां परमत्वं गच्छतो ब्रह्मत्वं प्राप्नुतः ॥

भाष्यार्थ—तर मग प्राण ब्रह्म असूं दे 'तन्न तथा-' असेंही नार्हीं -'शुष्पित वे प्राणः ऋतेऽनात्-' अनावाचून प्राण सुकतो—शोषास प्राप्त होतो. प्राण अत्ता आहे, हें प्रसिद्ध आहे. त्यामुळें भक्षणास उचिता अशा अनावाचून प्राण आपल्याला धारण करण्यास समर्थ होत नार्हीं -त्यामुळें अनावाचून प्राण सुकतो. यास्तव म्ह० अन व प्राण यांती ट्रिं एकेकाला विनाशित्व असल्यामुळें ज्याअधीं त्यांतील एकेकाला ब्रह्मता उपपन्न होत नाहीं त्याअधीं 'एते ह त्वेव देवते-' ह्याच अन-प्राणदेवता 'एक्धाभूयं भूत्वा-' एकधाभावास प्राप्त होऊन 'परमतां गच्छतः-' परम-वास जातात—ब्रह्मत्वास प्राप्त होतात.

तदेतदेवमध्यवस्य ह समाऽऽह सम प्रातृदो नाम पितरमात्मान के किस्वित्स्विद्विति वितर्के । यथा मया ब्रह्म परिकल्पितमेवं विदुषे किं- स्विस्साधु कुर्यो साधु शोभनं पूजां कां त्वस्मै पूजां कुर्यामित्यभिप्राय ।

किमेवास्मै विदुषेऽसाधु कुर्यां क्वतक्वत्योऽसावित्यभिप्रायः । अन्नप्राणौ सहभूतौ ब्रह्मोते विद्वान्नासावसाधुकरणेन खण्डितो भवति । नापि साधुकरणेन महीकृतः॥

भाष्यार्थ—'तत्-' याचा असा निश्चय करून 'ह स्माह प्रातृदः पितरं-' प्रातृद या नांवाचा कोणी ऋषि आपल्या पित्यास म्हणाला—' कि स्विद्-' काय बरें १ 'स्विद् ' हैं वितर्क या अर्थी आहे. 'एवं विदुषे साधु कुर्याम्-' मीं जर्से ब्रह्म परिकिश्पिकें आहे, तसें जाणणाराला काय बरें मीं साधु करावें १ साधु म्हणजे शोभन—पूजा. त्याची मीं काय बरें पूजा करावी, असा अभिप्राय. 'किमेवास्मै असाधु कुर्याम् ' त्याच-प्रमाणें भीं त्याला काय बरें असाधु करावें १ कारण तो कृतकृत्य आहे, असा अभिप्राय. (' कि स्विद् ०' इत्यादि वाक्याच्या अर्थाचें विवरण-) सहभूत—समुन्वित अन व प्राण हें ब्रह्म आहे, असें जाणणारा हा असाधु करण्याने खंडित होईल, असें नाहीं. त्याचप्रमाणें माझ्या साधुकर-णानें तो मोठा केल्यासारखा होईल, असेंही नाहीं.

तमेवंवादिनं स पिता ह स्माऽऽह पाणिना हस्तेन निवारयन्मा प्रातृद मैवं वोचः । कस्त्वेनयोरन्नप्राणयोरेकधाभूयं भूत्वा परमतां कस्तु गच्छिति न कश्चिद्पि विद्वाननेन ब्रह्मदर्शनेन परमतां गच्छिति । तस्मान्नैवं वक्तुमिहिस क्रुतकृत्योऽसाविति यद्येवं ब्रवीतु भवान्कथं परमतां गच्छतीति ॥

भाष्यार्थ—'स ह स्माह पाणिना ०-' असे बोलणाऱ्या पुत्राला तो पिता हातानें निवारण करून म्हणाला, 'मा प्रातृद-' हे प्रातृदा, असें बोल्लं नको. 'कस्वेनयोः ०-' अन्न व प्राण यांच्या एकधामावास प्राप्त होऊन परमत्वास कोण प्राप्त होतो ? कोणीही विद्वान् या ब्रह्मदर्शनानें परमत्वास प्राप्त होत नाहीं. यास्तव'तो कृतकृत्य आहे ' असे म्हणण्यास तूं योग्य नाहींस, असें बोल्लों तुला शोभत नाहीं; आणि जर वस्तुस्थिति अशी आहे तर तो परमत्वास—ब्रह्मत्वास कसा प्राप्त होतो तें तूं सांग.

तस्मा उ हैतद्वक्ष्यमाणं वच उवाच । किं तत् । वीति । किं तद्वी । वच्यते । अन्ने वै वि । अने हि यस्मादिमानि सर्वाणि भूतानि विष्टान्याश्रितान्यतोऽनं वीत्युच्यते । किंच रामिति । रामिति चोक्तवा नियता । किं पुनस्तद्रम् । प्राणो वै रम् । कुत इत्याह । प्राणे हि यस्माद्वलाश्रये सित सर्वाणि भूतानि रमन्तेऽतो रं प्राणः । सर्वभूता श्रयगुणमनं सर्वभूतरितगुणश्च प्राणः । न हि कश्चिदनायतनो निराश्रयो रमते । नापि सत्यप्यायतनेऽपाणो दुर्वलो रमते । यदा त्वायतनवान्प्राणी वलवांश्च तदा कृतार्थमात्मानं मन्यमानो रमते लोकः '' युवा स्यात्साधुयुवाऽध्यायकः'' इत्यादिश्चतेः ।।

मान्यार्थ—' तस्मै उ ह०-' त्या पित्याला हें पुढें सांगितलें जाणारें वचन प्रातृद बोल्ला तें काय ?'वि'भसें 'वि' म्हणजे काय? तेंच सांगितलें जातें—' अन्न वें वि-' अन्न हेंच वि आहे. ' अने हि इमानि सर्वाणि म्तानि विद्यानि-' ज्याअर्थी हीं सर्व भूतें अन्नामध्येंच आश्रित आहेत त्याअर्थी अन्नाला ' वि ' असें म्हटलें आहे. ' रं इति-' तसेंच तो ' रं ' असे म्हणाला. तें ' रं ' काय बरें आहे? ' प्राणो वे रं - ' प्राण्णच ' रं ' आहे. कशावरून तें श्रुति सांगते—' प्राणे हि इमानि सर्वाणि मृतानि रमन्ते-' ज्याअर्थी बलाचा आश्रय अशा प्राणाचें अस्तित्व असलें तरच सर्व भूतें रमतात—रममाण होतात; म्हणून प्राण ' रं ' आहे. अन्न सर्वभूतांचा आश्रय या गुणाचें आहे व प्राण सर्व भूतांची रित या गुणाचा आहे. कारण कोणीही आयतनशून्य—निराश्रय असा रममाण होत नाहीं. तसेंच आयतन जरी असलें तरी अप्राण—दुर्बल पुरुप रममाण होत नाहीं. पण जेन्हां सर्व लोक आयतनवान् व प्राणी—त्रल्वान् असतो तेन्हां आपल्याला कृतार्थ मानणारा असा होत्साता रममाण होतो. यौविषयीं ' युवा स्यात्साधु युवाऽध्यायकः' तरुण, चांग स्माण होतो. यौविषयीं ' युवा स्यात्साधु युवाऽध्यायकः' तरुण, चांग

<sup>9</sup> आयतनवान् व बळवान् अशा विद्वानालाव छनार्थता असते, अशाविषयीं ही श्रुति येथें घेतली आहे. 'इत्यादि श्रुतेः' योतील आदिशब्दानें 'आशिश्वे दिविष्ठो बलिष्ठः ' इत्यादि पुढील श्रुतिमाग व्यावाः

टा-सुंदर व सशक्त तरुण, विद्यावान् मनुष्य असावा ( सार्थ तैतिरी-योपनिषद् पृ. ७९ पहा ) इत्यादि श्रुति आहे.

इदानीमेवंविदः फलमाह । सर्वाणि ह वा अस्मिन्भूतानि विशन्सः त्रगुणज्ञानात्सर्वाणि भूतानि रमन्ते प्राणगुणज्ञानाद्य एवं वेद ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पश्चमाध्यायस्य द्वादशं ब्राह्मणम् ॥१२॥

भाष्यार्थ — आतां असे उपासन करणाऱ्या साधकाला श्रुति फळ सांगते—' सर्वाणि ह वा०-' जो असे जाणतो, अशी उपासना करतो त्याच्या मध्ये अन्नगुणज्ञानामुळे सर्व भूते प्रवेश कारितात व प्राणगुण-ज्ञानामुळे सर्व भूते याच्या ठिकाणी रममाण होतात. १ इति श्रीबृहद्वारण्यकोपनिषद्ग प्यार्थाच्या पांचव्या अध्यायाचे बारावे बाह्मण समाप्त.

उक्यं प्राणी वा उक्यं प्राणी हिंद्श सर्वमुत्थापयत्युद्धास्मादुक्थविद्दी-रास्तिष्ठत्युक्थस्य सायुज्यश्र सळोकतां जयति य एवं वेद ॥ ९ ॥

अर्थ—प्राणाची उक्थदृष्ट्या उपासना करावी. प्राणच उक्थ आहे. कारण प्राणच हें सर्व उत्थापित करतो. या उपासकापासून उक्थवेत्ता —प्राणवेत्ता पुत्र उत्पन्न होतो. (हें दृष्ट फळ, आतां अदृष्ट फळ—) जो असे जाणतो—उपासना करतो तो प्राणाच्या सायुज्यास व सलोकतेस प्राप्त होतो १.

उक्थं तथोपासनान्तरसुक्थं शस्त्रम् । तद्धि प्रधानं महात्रते कतौ । कि पुनस्तदुक्थम् । प्राणो वा उक्थम् । प्राणश्च प्रधान इन्द्रियाणासुक्थं च शस्त्राणासत उक्थिमित्युपासीत । कथं प्राण उक्थिमित्याह । प्राणो हि यस्मादिदं सर्वमुत्थापयति । उत्थापनादुक्थं प्राणः । न ह्यप्राणः कश्चिदुत्तिष्ठति । तदुपासनफलमाह । उद्धारमादेवंविद उक्थिवित्प्राणविद्धीरः पुत्र उत्तिष्ठति ह दृष्टमेतत्फलमदृष्टं तूक्थस्य सायुज्यं सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ १ ॥

भाष्यार्थ-- ' उक्थं-' तसेंच दुसरें उपासन. उक्थ हें शस्त्र. (त्याची





उपास्तवाने कां सांगितळें आहे? ' उत्तर-) कारण तेंच महात्रत कर्ताः मध्यें प्रधान आहे. तें उक्थ काय बरें आहे? ' प्राणो वा उक्थं-'प्राणाच उक्थ आहे. प्राण सर्व इंद्रियांमध्यें प्रधान आहे व उक्थ सर्व शस्त्रांमध्यें प्रधान आहे. यास्तव ' उक्थ ' अशा दृष्टीनें प्राणाची उपासना करावी. प्राण उक्थ कसा म्हणून कोणी विचारील तर श्रुति सांगते—' प्राणो हीदं सर्व उत्थापयित करतो. उत्थापनामुळें प्राण उक्थ. प्राणरहित असा कोणी उठत नाहीं-श्रुति सांग्या उपासनेचें फळ सांगते—' उद्धास्मात्०-' या असे जाणणाच्या उपासनेचें फळ सांगते—' उद्धास्मात्०-' या असे जाणणाच्या उपासनेचें फळ सांगते—' उद्धास्मात्०-' या असे जाणणाच्या उपासकापासून उक्थविद्—प्राणविद् वीर—पुत्र ' उत्तिष्ठिति—' उत्पन्न होतो. हें दृष्ट फळ आहे. पण अदृष्ट फळ—जो अशी उपासना करतो तो उक्थाच्या—प्राणाच्या सायुज्यतेस व सलोकतेस जिकतो. ( उपासनेच्या तारतम्याप्रमाणें हें सायुज्य व सालोक्य फळ आहे.) ? .

यजुः प्राणो वे यजुः'प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि युज्यन्ते युज्यन्ते हास्मै सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठयाय यजुषः सायुज्यण् सलोकतां जयति य एवं वेद् ॥ २ ॥

अर्थ—' यजुः' अशी प्राणाची उपासना करावी. प्राणच यज्ञ आहे. कारण प्राणांतच हीं सर्व भूतें संयुक्त होतात. सर्व भूतें याच्या श्रेष्ठत्वासाठीं याच्याशीं संयुक्त होतात. जो असें जाणतो तो यज्जूच्या सायुज्यास व सङोकतेस प्राप्त होतो. २.

यजुरिति चोपासीत प्राणम् । प्राणो वै यजुः । कथं यजुः प्राप्तः । प्राणे हि यस्मात्सर्वाणि भूतानि युज्यन्ते । न ह्यसाति प्राणे केन्ति निन्ति त्राणो यजुः । एवं विदः फलमाह । युज्यन्त उद्यच्छन्त इत्यर्थः । हास्सा एवंविदे सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठयं श्रेष्ठभावस्तस्मै श्रेष्ठयाय श्रेष्ठभावायायं नः श्रेष्ठो भवेदिति । यजुषः प्राणस्य सायुज्यमित्यादि सर्व समानम् ॥ २ ॥

भाष्यार्थ — 'यजुः-' 'यजु ' असेंही प्राणाचे उपासन करावें

' प्राणो वे यज्ञः-' प्राणच यज्ञ काहे. ' यज्जु ' प्राण कसा? 'प्राणे हि इमानि सर्वाण भूतानि युज्यन्ते-' कारण प्राण असला तरच हीं सर्व भूतें युक्त होतात. ('अहो पण प्राण नसला तरी योग संभवेल,'अशी आशंका घेऊन सांगतात –) प्राण नसतांना कोणाशींही कोणाचें योग पावण्याचें सामर्थ्य नसतें. यास्तव जोडतो म्हणून प्राण—यज्ञ. श्रुति असें जाणणाराला फल सांगते--'युज्यन्ते-' उच्चप्रकारें देतात, असा भावार्थ. 'हास्मै-' असें जाणणाराला ' सर्वाणि भूतानि-' सर्व भूतें ' श्रेष्ठवाय-' श्रेष्ठच म्हणजे श्रेष्ठभाव त्यास श्रेष्ठत्वास श्रेष्ठभावास, हा आम्हांमध्यें श्रेष्ठ होवो, असें म्हणून त्यास श्रेष्ठत्व उच्चप्रकारें देतात. 'यजुषः सायुज्यं ' यजूचें म्हण्पाणांचें सायुज्य इत्यादि पुढील सर्व अर्थ वरच्या सारखाच समजावा. र.

साम प्राणो वै साम प्राणे हीमानि सर्वाणि भूतानि सम्यञ्चि सम्यञ्चि हार्रेने सर्वाणि भूतानि श्रेष्ठचाय कल्पन्ते साम्नः सायुज्य एसलोकतां जयति य एवं वेद् ॥ ३ ॥

अर्थ—'साम' असे प्राणाचे उपासन करावें. प्राणच साम आहे. प्राणांतच—प्राण असला तरच हीं सर्व भूतें सुसंगत होतात सर्वभूतें यास सुसंगत होतात. इतकेंच नव्हें तर याच्या श्रेष्ठत्वास समर्थ होतात. जो असें जाणतो तो सामाच्या—प्राणाच्या सायुज्यास व सलोकतेस जिंकतो. ३

सामिति चोपासीत प्राणम् । प्राणो वे साम । कथं प्राणः साम । प्राणे हि यस्मात्सर्वाणि भूतानि सम्यश्चि संगच्छन्ते संगमनात्साम्या-पत्तिहेतुत्वात्साम प्राणः । सम्यश्चि संगच्छन्ते हास्मै सर्वाणि भूतानि । न केवछं संगच्छन्त एव श्रेष्ठभावाय चास्मै कल्पन्ते समर्थ्यन्ते । साम्रः सायुज्यमित्यादि पूर्ववत् ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ—'साम-' साम असे प्राणाचें उपासन करावें. 'प्राणो वे साम-' प्राणच साम आहे. प्राणच साम कसा ? 'प्राणे हि इमानि०-' कारण प्राणांतच हीं सर्वभूतें सुसंगत होतात.याप्रमाणें सुसंगमनासुळें -साम्य प्राप्तीला कारण झाल्यामुळें साम प्राण आहे. 'सम्याञ्च हा स्मै०-' याला



सर्वभूतें सुसंगत होतात. केवळ सुंसगत होतात, एवढेंच नव्हे तर 'श्रेष्ठवान्य कल्पन्ते-' याच्या श्रेष्टभावास ती समर्थ होतात. 'सायुव्यं व्यादि पुढील वाक्याचा अर्थ वर केल्याप्रमाणें जाणावा. ३.

क्षत्रं प्राणो वे क्षत्रं प्राणो हि वे क्षत्रं जायते हैंनं प्राणः क्षणितोः प्र क्षत्रमञ्जनाप्रोति क्षञस्य सायुज्य सलोकतां जयति य एवं वेद्याप्रा। इति वृद्दारण्यकोपनिषदि पंचनाण्यायस्य त्रयोदशं बाह्मणम् ॥ १३॥

अर्थ—त्या प्राणाची क्षत्र अशी उपासना करावी.पाणच क्षत्र आहे. प्राण हेंच क्षत्र आहे, हें प्रसिद्ध आहे. प्राण या देहास शकादि जन्य क्षतापासून रिक्षती दुसन्या कोणाकडूनहीं त्राण केल्या न जाणान्या क्षत्रास प्राणास प्राप्त होती. जो असे जाणतो तो क्षत्राच्या—प्राणाच्या सायुष्यतेस व सलोकनतेस जिंकतो ४. (१३)

तं प्राणं क्षत्रमित्युपासीत । प्राणो वं क्षत्रं प्रसिद्धमेतत्प्राणो हि वै क्षत्रम् । कथं प्रसिद्धतेत्याह । त्रायते पालयत्येनं पिण्डं देहं प्राणः क्षणितोः शस्त्रादिहिंसितात्पुनमांसेनाऽऽपूरयित यस्मात्तस्मात्क्षतत्राणाः त्रप्रसिद्धं क्षत्रत्वं प्राणस्य । विद्वत्फलमाह् । प्र क्षत्रमत्रं न त्रायतेऽन्येन केनचिदित्यत्रं क्षत्रं प्राणस्तमत्रं प्राणं प्राप्नोतीत्यर्थः । शाखान्तरे वा पाठात्क्षत्रमात्रं प्राप्नोति प्राणो भवतीत्यर्थः । क्षत्रस्य सायुज्यं सलोकतां जयति य एवं वेद ॥ ४ ॥ इति वृहदारण्यकोपित्रवद्भाष्ये पंचमाध्या- यस्य त्रयोदशं ब्राह्मणम् ॥ १३ ॥

भाष्यार्थ—'क्षत्रं-' त्या प्राणास 'क्षत्र' असे उपामार्वे. 'प्राणो वे क्षत्रं-' हें प्रसिद्ध आहे की प्राणच क्षत्र आहे. त्याची प्रसिद्धता कशी ? तें श्रुति सांगते—'त्रायते हैंनं प्राणः क्षणितोः-' या पिंडाला—देहाला प्राण शस्त्रादिकांच्या हिंसितापासून—क्षतापासून रक्षितो--याचें पालन करतो, ज्याअर्थी पुनः मांसानें भक्तन काढतो त्याअर्थी क्षतत्राणामुळें प्राणाचें क्षत्रत्व प्रसिद्ध आहे. विद्वानाचें फळ श्रुति सांगते—'प्र क्षत्रं अत्रं आमोति-' दुसऱ्या कोणाकडूनही पाळलें—रक्षिलें जात नाहीं, म्हणून

'अत्रं-' असा अत्र क्षत्र म्हणजे प्राणाः त्या अत्र क्षत्रास—प्राणास 'प्रम-आप्तोति ' पास होतो, असा भावार्थ. अथवा मध्यंदिन शार्खेत 'प्र क्षत्रं आप्तोति-' असा पाठ असस्यामुळें केवल क्षत्रास प्राप्त होतो. प्राण होतो, असा भावार्थ. जो असें जाणतो, अशी उपासना करतो तो क्षत्राच्या—प्राणाच्या सायुज्यास व सलोकतेस जिंकतो—संपादन करतोश -हति बृहदारण्यकभाष्यार्थांच्या पांचव्या अध्यायाचें तेरावें बाह्मण समाप्त.

1

त्रह्मणो हृद्याद्यनेकोपाधिविशिष्टस्योपासनमुक्तमथेदानीं गायञ्युपा-धिविशिष्टस्योपासनं वक्तव्यभिद्यारभ्यते । सर्वच्छन्दसां हि गायत्री-छन्दः प्रधानभूतम् । तत्प्रयोक्तृगयत्राणाद्गायत्रीति वक्ष्यति । न चान्येषां छन्दसां प्रयोक्तृपाणत्राणसामध्यम् । प्राणात्मभूता च सा सर्वच्छदसां चाऽऽत्मा प्राणः । प्राणश्च क्षतत्राणात्क्षत्रीमत्युक्तम् । प्राणश्च गायत्री तस्मात्तदुपासनमेव विधित्स्यते ॥

भाष्यार्थ — हृदयादि अनेक उपाधिविशिष्ट ब्रह्माचें उपासन सांगिनतं . भातां गायत्री, या उपाधीनें विशिष्ट अशा ब्रह्माचें उपासन सांगावें, म्हणून आरंभ केळा जातो. सर्व छन्दांमध्यें गायत्री हा छन्द प्रधानभूत आहे. त्या छंदाचा प्रयोग करणाराच्या गयाचें त्राण केल्यामुळें गायत्री असें पुढें ही श्रुति सांगळ. इतर छंदांना प्रयोक्याच्या प्राणाचें त्राण करण्याचें सामध्ये नसतें. ती गायत्री प्राणाच्या अत्मभूत आहे. सर्व छंदांचा आत्मा प्राण आणि प्राण क्षतापासून त्राण करीत असल्यामुळें क्षत्र असें नुक्तेंच वर सांगितळें आहे आणि प्राण गायत्री आहे. म्हणून तिच्या उपासनेचेंच विधान केळें जातें.

द्विजोत्तमजन्महेतुत्वाच । गायत्र्या ब्राह्मणमसृजत त्रिष्टुभा राजन्यं जगत्या वैदयमिति । द्विजोत्तमस्य द्वितीयं जन्म गायत्रीनिमित्तम् । तस्मा- स्प्रधाना गायत्री ॥

भाष्यार्थ—(गायत्रीच्या प्राधान्याविषयीं आणखी हेत्-) शिवाय





action.

गायत्री ब्राह्मणाच्या जन्माचे कारण आहे. गायत्रीने ब्राह्मणाळा उत्पन्न करता झाला. त्रिष्टुभ-छंदाने क्षत्रियाळा व जगतीने वैश्याळा असे वेदन वचन आहे. ब्राह्मणाचे दुसरे जन्म गायत्रीच्या निमित्ताने आहे. तस्मात् गायत्री प्रधान आहे.

ब्राह्मणा व्युत्थाय ब्राह्मणा अभिवद्नित स ब्राह्मणो विपापो विरजो-ऽविचिकित्सो ब्राह्मणो भवतीत्युत्तमपुरुषार्थसंबन्धं ब्राह्मणस्य दर्शयति । तच्च ब्राह्मणत्वं गायत्रीजन्ममूलमतो वक्तव्यं गायत्र्याः सतत्त्वम् । गायत्र्या हि यः सृष्टो द्विजोत्तमो निरङ्कुश एवोत्तमपुरुपार्थसाधनेऽ-धिक्रियतेऽतस्तन्मूलः परमपुरुपार्थसंबन्धः । तस्मात्तदुपासनविधा-नायाऽऽह ॥

भाष्यार्थ (गायत्रीच्या प्राधान्याविषयीं आणखी हेतु ) 'त्राह्मण व्युत्थान करून, त्राह्मण भिनवदन करितात, तो त्राह्मण, पापरहित दोष-रहित व निःशंक त्राह्मण होतो,' भशा रीतीने श्रुति त्राह्मणाचा उत्तम पुरुषा-थीशीं संबंध दाखिते आणि तें त्राह्मणत्व गायत्रीजन्ममूळक आहे. यास्तव गायत्रीचें स्वरूप सांगणें उचित आहे. कारण गायत्रीनें उत्पन्न केळेळा जो द्विजोत्तम त्राह्मण ते। उत्तम पुरुषार्थसाधनामण्यें निरंकुश—निष्प्रतिबंधच अधिकारी होतो. यास्तव परम पुरुषार्थसाधनामण्यें निरंकुश—निष्प्रतिबंधच अधिकारी होतो. यास्तव परम पुरुषार्थसंबंध गाय-त्रीमुळक आहे. म्हणून श्रुति त्या गायत्रीच्या उपासनेचें विधान कर-ण्यासाठीं सांगते—

भृतिरन्तिरक्षं द्यौरित्यष्टावक्षराण्यन्ताक्षर ह वा एकं गायर्थं पदमेतदु हैवास्या एतत्स यावदेणु त्रिणु लोकणु ताबद्ध जयति योऽस्या एत-देवं पदं वेद ॥ १॥

अर्थ—मूमि, अन्तरिक्ष, द्योः, ही आठ अक्षरें. गायत्रीचें प्रथम पदही अष्टाक्षर असतें. हेंच भूम्यादिरूप गायत्रीचें पद—प्रथम पाद आहे. े दिचें हें असें प्रथम पद जाणतो तो या तीन छोकांत जेवढें म्हणून जेत्व्य आहे त्या सर्वास जिंकतो १.



भूमिरन्तरिक्षं द्यौरित्येतान्यष्टावक्षराणि । अष्टाक्षरमष्टावक्षराणि यस्य तिद्दमष्टाक्षरम् । ह वै प्रसिद्धावद्योतकौ । एकं प्रथमं गायत्र्ये गायत्र्याः पदम् । यकारेणैवाष्टत्वपूरणम् । एतदु हैवैतदेवास्या गायत्र्याः पदं पादः प्रथमो भूम्यादिलक्षणक्षेलोक्यात्मा । अष्टाक्षरत्वसामान्यात् । एवमेतत्त्रैलोक्यात्मकं गायत्र्याः प्रथमं पदं यो वेद तस्यैतत्फलम् । स विद्वान्याविकाचिदेषु त्रिषु लोकेषु जेतव्यं तावत्सर्वं ह जयित योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ १ ॥

भाष्यार्थ—'भूमि०-' भूमि, अन्तिरक्ष व द्योः, अशीं हीं आठ अक्षरें आहेत तें हें अष्टाक्षर. 'ह वै' हे प्रसिद्धता अवद्योतक निपात आहेत. 'एकं ' म्ह० पहिलें 'गायन्ये-' गायत्रीचें 'पद' आहे. 'द्योः' यांतील यक्तारानेंच आठ या संख्येची पूर्ति होते. 'एतदु हैव-' हेंच 'अस्याः-' या गायत्रीचें 'एतत्-' पद—त्रेलो- क्यरूप भूम्यादिलक्षण प्रथम पाद आहे. कारण आठ अक्षरें असणें हें गायत्रीचा पाद व 'भूमि०' इत्यादि वाक्य यांत सामान्य आहे. 'अस्या एतदेवं पदं वेद-' याप्रमाणें हें त्रेलोक्यात्मक गायत्रीचें प्रथम पद जो जाणतो त्याला हें फळ मिळतें. 'सः-' तो विद्वान् 'यावत् त्रिषु लोकेषु०-' जेवढें म्हण्न काहीं या तीन लोकांत जिंकण्यास योग्य असें आहे तेवढें सर्व तो जिंकतो. (कोण?) जो हिचें हें असें पद जाणतो तो. १

ऋचो यजू शिष सामानीत्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षर शहा एकं गाय ज्ये पद-मेतदु हैवास्या एतत्स यावतीयं त्रयी विद्या तावद्ध जयाति योऽस्या एतदेवं पदं वेद ॥ २ ॥

अर्थ — 'ऋचः, यजूषि, सामानि ' भशीं आठ अक्षरें आहेत व गायत्रीचें दुसरें पदही अष्टाक्षर आहे. हेंच गायत्रीचें दुसरें पद—दुसरा पाद आहे. जो हिचें हें असें पद जाणतों तो जेवढी ही त्रयीविद्या आहे—त्रयीविद्येचें जेवढें फळ आहे तेवढें सर्व जिंकतो र.

तथर्चो यज्ंषि सामानीति त्रयीविद्यानामाक्षराण्येतान्यप्यष्टावेव त-थेवाष्टाक्षरं ह वा एकं गायत्र्ये पदं द्वितीयमेतदु हैवास्या एतद्दग्यजुः-





100

सामलक्षणमष्टाक्षरत्वनामान्यादेव। स यावनीयं त्रयी विद्या त्रय्या वि-द्यया यावत्फलजातमाप्यते तावद्व जयति थोऽस्या एतद्रायत्र्यास्त्रैविद्य-लक्षणं पदं वेद् ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—( गायत्रीच्या पहिल्या पादाच्या ठिकाणी त्रेलोक्यदृष्टि करावयास जशी वर सांगितली आहे तशी येथे तिच्या दुसऱ्या पादाच्या ठिकाणी त्रेविद्यदृष्टि करावी असे श्रुति सांगते—) त्याचप्रमाणे 'ऋचः, यज्ंिष, सामानि, ' अशी त्रयीविद्यची नामाक्षरे आहेत. तींही आठच. तसेंच 'अष्टाक्षरं ०-' गायत्रीचे दुसरे पद—दुसरा पाद अष्टाक्षर आहे हें प्रसिद्ध आहे. 'एतदु हैव०' अष्टाक्षरत्व या सामान्यावक्रतच, हें ऋग्य-जुःसामलक्षणच गायत्रीचे दुसरे पद आहे. 'स यावती०' तो जेवढी ही त्रयीविद्या—त्रयी विद्येने जेवढें फळ प्राप्त केळें जातें—तेवढें सर्व जिंकतो—संपादन करतो. (तो कोण ?) 'योऽस्याः०-' जो या गायत्रीचें हें त्रैविद्यलक्षण पद जाणतो तो. २.

माणोऽपानो व्यान इत्यष्टावक्षराण्यष्टाक्षर इता एकं गायव्ये पदनेतदु हैवास्या एतस्स य विदं भाणि ताबद्ध जयित योऽस्या एतदेवं पदं वेदाथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एव तपित यद्धे चतुर्भ तचुरीयं दर्शतं पदमिति दहश इव ह्यवपरोरजा इति सर्वेमु होवैष रज उपर्युपरि तपत्येव एहेव श्रिया यशसा तपित योऽस्या एतदेवं पदं वेद॥ है

अर्थ—' प्राण: अपान: व्यान: ' अशीं आठ अक्षरें व गायतीचें तिसरें पदही अष्टाक्षर आहे. हेंच तिचें तिसरें पद आहे. जो गायत्रीचें हें असें तिसरें पद जाणतों तो जेवढें हें प्राणिजात आहे तेवढें सर्व जिंकतों. आतां यानंतर जो हा तापतो—प्रकाशमान होतो तेंच या गाय-त्रीचें तुरीय, दर्शत, परोरजा पद आहे. जें चतुर्थ तेंच तुरीय. ' दर्शतं पदं ' याचा अर्थ—हा आदित्यमंडलस्थ पुरुष जणु काय दिसतो ' परोरजा ' याचा अर्थ—हा सर्व रजाच्या—समस्त छोकांच्या वर वर—आधिपत्यानें प्रकाशमान होतो [ सर्व छोकांस अधिपति या न व्यानें प्रकाशित जो या गायतीचें हें असे तुरीय दर्शन परोरजा पद जाणतों तो

रोभा व कीर्ति यांनी प्रकाशमान होतो ३.

तथा प्राणोऽपानो व्यान एतान्यिष प्राणाद्याभिधानाक्षराण्यष्टौ । तच गायव्यास्तृतीयं पदं याविददं प्राणिजातं तावद्व जयित योऽस्या एत-देवं गायव्यास्तृतीयं पदं वेद ॥

भाष्यार्थ—( तिसन्या पादाचे ठिकाणी प्राणादि-दृष्टीचें विधान—) त्याचप्रमाणें 'प्राणोऽपानो व्यानो 'हीं सुद्धां प्राणादिकांचीं अभिधाना- क्षरें—नामाक्षरें आठ आहेत. तें गायत्रीचें तिसरें पद. जेवढें हें प्राणि-जात आहे तेवढें सर्व तो जिंकतो (कोण ?) 'योऽस्या एतदेवं पदं वेद-' जो या गायत्रीचें हें असें तिसरें पद जाणतो.

अथानन्तरं गायत्र्यास्त्रिपदायाः शब्दात्मिकायास्तुरीयं पदमुच्यते ऽभिधयभूतमस्याः प्रकृताया गायव्या एतदेव वक्ष्यमाणं तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एष तपति । तुरीयमित्यादिवाक्यपदार्थं स्वयमेव व्या-चष्टे श्रुतिः । यद्वै चतुर्थं प्रसिद्धं लोके तदिह तुरीयशब्देनाभिधीयते । दर्शतं पदमित्यस्य कोऽर्थ इत्युच्यते । ददश इव दश्यत इव होष म-ण्डलान्तर्गतः पुरुषोऽतो दर्शतं पदमुच्यते ॥

भाष्यार्थ—' अंथ-' यानंतर त्रिपदा शब्दात्मिका गायत्रीचें अभि-धेयभून तुरीय—चतुर्थ—पद सांगितळें जातें 'अस्याः-' या प्रकृत गायत्री-चें ' एतदेव-' हें पुढें सांगितळें जाणारेंच ' तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एष तपिति 'तुरीय दर्शत परोरजा पद आहे, जो हा तापतो. ' तुरीयं०-' इत्यादि वाक्यांतीळ पदांचा अर्थ स्वतः श्रुतिच स्पष्टपणें सांगते—'यद्दै चतुर्थं त रीयं-' जें व्यवहारांत चतुर्थ म्हणून प्रसिद्ध आहे तें या प्रकृ-तवाक्यांत तुरीयशब्दानें सांगितळें जातें. ' दर्शतं पदं इति-' याचा काय अर्थ तें सांगितळें जातें. 'दहश इव होषः ' जणु काय हा मंडळान्तर्गत पुरुष पाहिळा जातो म्हणून व्याळा ' दर्शतं पदं ' अर्से म्हटळें जातें.

परोरजा इत्यस्य पदस्य कोऽर्थ इत्युच्यते । सर्वं समस्तमु ह्येवेष मण्डलस्थः पुरुषो रजो रजोजातं समस्तं लोकमित्यर्थः । उपर्युपर्या-







१ शब्दात्मक गायत्रीच्या प्रकरणाचा व्यवच्छेद करण्यासाठीं हा अथशब्द आहे.

धिपत्यभावेन सर्व छोकं रजोजातं तपति । उपर्युपरीति वीप्सा टिंटी छोकाधिपत्यख्यापनार्था ॥

भाष्यार्थ—' परोरजा इति-' परोरजा या पदाचा काय अर्थ सांगितलें जातें. ' सर्वमु-' समस्तही ' रजः ' रजोजात ('लोका रजांदि उच्यन्तें ' या दुसऱ्या श्रुतीचा आश्रय करून सांगतात—) समस्त लीका समा याचा भावार्थ, 'ह्येवैषः ' हा मंडलस्य पुरुषच आहे ' उपर्युपारि आधिपत्यभावार्ने—सर्वांचा अधिपति या भावार्ने, या नात्यानें, सर्व लोकां रजोजातास ' तपति ' तापती—तापवितो. ' उपरि उपरि' अशी वीएसा सर्व लोकांचें आधिपत्य प्रकट करण्यासाठीं आहे.

ननु सर्वशब्देनैव सिद्धत्वाद्विष्साऽनार्थिका । नैष दोषः । येषाः निष्पित्वाद्याः परिष्ठात्सविता दृश्यते तद्विषय एव सर्वशब्दः स्यादित्याश्वङ्गानिवृत्ययः विष्सा "ये चामुष्मात्पराञ्चो छोकास्तेषां चेष्ठे देवकामानां च " द्विः श्रुत्यन्तरात् । तस्मात्सर्वावरोधार्था विष्सा ॥

भाष्यार्थ—( शंका—) अहो पण 'सर्व रंजः तपित' इतकें म्हट्या नेंच म्ह० नुस्त्या सर्वशब्दानेंच सर्वािंचिपत्य सिद्ध होत असल्या अं ' उपिर-उपिर ' ही दिहांकि व्यर्थ आहे. (समाधान—) हा कांहीं दी नाहीं. सिवता ज्यांच्या वर दिसतो त्यांना उद्देश्नच हा सर्व शब्द अस्ति। या आशंकेची निवृत्ति करण्यासाठीं ' उपर्युपिर ' ही वीष्सा आहे. जां या वािंविषयीं 'ये चामुष्मात्पराञ्चो लोकाः ०-' इत्यादि लान्दोग्य ( अ. खं. ६ कं. ८ पहा ) श्रुति आहे. तिचा अर्थ—' तो हा ' उत् ' यांवाचा मंडलस्य देव जे या आदित्याहून जर्ध्व लोक त्यांचें ईशन कर्ता व त्यांतील अधिष्ठात्या देवांचीं जों कामना केलीं जाणारीं फर्के त्यांचें ईशन कर्रता ' असा आहे. तस्मात् 'उपिर उपिर ' अशी जहीं येथें वीष्सा आहे ती सर्वाचा अवरोध—अन्तर्भाव करण्यासाठीं अपार यथाऽसी सविता सर्वािंधपत्यलक्षणया श्रिया यशसा च ख्या स्था

म्हणजे त्याचें आधिपत्य निरंकुश आहे.

तपत्येवं हैव श्रिया यशसा च तपित योऽस्या एतदेवं तुरीयं दर्शतं पदं वेद ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ—(या चतुर्थपादाच्या ज्ञानालाही फलवत्त्व आहे, असें सांगतात—) ज्याप्रमाणें हा सविता सर्वाधिपत्य, एतद्रूप श्रीनें व यशानें— कीर्तीनें तापतो 'एवं हैव श्रिया०-' त्याचप्रमाणें श्री व यश यांच्या योगानें तो तापतो (तो कोण ?) जो गायत्रीचें हें असें तुरीय दर्शत पद जाणतो ३.

सेषा गायन्येतिसम एस्तुरीये द्शेते पदे परोरजासी प्रातिष्ठिता तद्वे त-सस्ये प्रतिष्ठितं चक्क्षेतें सत्यं चक्कि वै सत्यं तत्नाद्यादिदानीं द्वे वि वदमानावेयातामहमद्शेमहमश्रीषमिति य एवं व्यादहमद्शीमिति तस्मा एव श्रद्ध्याम तद्वे तत्सत्यं बळे प्रतिष्ठितं प्राणो वै बळं तत्थाः णे प्रतिष्ठितं तस्मादाहुर्बेळ ए सत्यादोगीय इत्येवम्वेषा गायन्यध्यातम् प्रतिष्ठिता सा हैषा गया एस्तत्रे प्राणा वै गयास्तत्प्राणा एस्तत्रे तयद्वरः या एस्तत्रे तस्मादायत्री नाम स यामेवामू ए सावित्रीमन्वाहुष्वेव सा स यस्मा अन्वाह तस्य प्राणा च्छायते ॥ ४ ॥

अर्थ—ती ही गायत्री या तुरीय, दर्शत, परोरज पदामध्यें प्रातिष्ठित आहे. तें तुरीय पद सत्यामध्यें प्रातिष्ठित आहे. चक्षु हेंच सत्य आहे. चक्षु हेंच सत्य आहे, हें प्रसिद्ध आहे. म्हणूनच आतां दोवे 'मीं पाहिंहें,' व 'मीं ऐकहें ' असें म्हणून परस्पर विरुद्ध माणण करीत जर आपस्या पार्शी न्यायासाठीं आहे तर 'मीं पाहिंहें ' असें जो म्हण्यातों त्यायासाठीं आहे तर 'मीं पाहिंहें ' असें जो म्हण्याते त्याच्यावरच आम्ही विश्वास ठेवतों. तेंच तुरीय पदाचा आश्रय करूत राहिंहें सत्य बहामध्यें प्रतिष्ठित आहे. प्राणच वह आहे. ह्या प्राणांत सत्य प्रतिष्ठित आहे. वहांत सत्य प्रतिष्ठित असस्यामुकेंच बह सत्याहून अधिक ओजस्वी आहे असें म्हणतात या न्यायानेंच ही गायत्री अध्यात्म—शरीरस्थ प्राणांत प्रतिष्ठित आहे. तींच ही गयांना रिक्षिती झाली. वागादिक प्राण हेच गय आहेत. ती प्राणांस रिक्षिती झाली. ज्याअर्थी तीं गयांचे त्राण करती झाली त्याअर्थी गायत्री होय. म्हणून गायत्री हें तिचें नाम आहे. तो आचार्य अष्टवर्ष बद्धा उपनयनसमयी ज्या या



साबितीचाच उपदेश करता झाळा ती हीच होय. तो आचार्य ज्या ब-टूळा तिचा उपदेश करतो त्याच्या प्राणांचे रक्षण करतो ४.

सेषा त्रिपदोक्ता या त्रैलोक्यत्रैविद्यपाणलक्षणा गायन्येतिसम्बतुर्थे तुरीये द्शीते पदे परोरजिस प्रतिष्ठिता । मूर्तीमूर्तरसत्वादादित्यस्य । रसापाये हि वस्तु नीरसमप्रतिष्ठितं भवति । यथा काष्टादि दग्धसारं तद्वत् । तथा मूर्तीमूर्तात्मकं जगात्त्रिपदा गायज्यादित्ये प्रतिष्ठिता तद्रस- त्वात्सह त्रिभिः पादैः ॥

भाष्यार्थ-( अभिधान अभिधेयरूप गायतीचें व्याख्यान करून अभिधान-नांव अभिधयाच्या-नामी पदार्थाच्या अधीन असतें, असें सांगतात—) जी त्रैछोक्यरूप, त्रैविद्यरूप व प्राणरूप गायत्री 'सैपा-' ती ही त्रिपदा म्हणून सांगितलेली गायत्री ' एतस्मिन् तुरीये०-' या चतुर्थ, दर्शत, परोरज पदामध्यें-आदि यांत प्रतिष्ठित आहे. ( मूर्तामूर्त-रूप गायत्री आदित्यांत प्रतिष्ठित आहे, याविषयी हेतु सांगतात-) का-रण आदित्याला मूर्तामूर्तरसत्व आहे. ( मूर्तामूर्तेत्राह्मणाच्या अनुसार भादित्य हें त्याचें सार असो, पण गायत्री त्यांत प्रतिष्ठित आहे असें कसें म्हणतां १ती मूर्तेरूप गायत्री पृथक्च राहील, अशी आशंका घेऊन सांगता-त-) रसाला अपाय झाला असतां वस्तु नीरस व अप्रतिष्ठित होते.ज्यांतील सार दग्ध झालें आहे, असें काष्टादिक जर्से नीरस व अप्रतिष्ठित होतें त्याप्रमाणें [ आदित्याचा संबंध नाहींसा झाला असता मृतादिरूप गायत्री अप्रतिष्ठित होईछ, असा या वाक्य छा शेष छावावा. सारावाचून मूर्ती-दिकांची स्थिति स्वातंत्र्यानें होत नाहीं, असे सिद्ध झाळें असतां फळित सांगतात-] तर्सेच म्राम्तांसक जगत्-त्रिपदा गायत्री तीन पादांसह आदित्यांत प्रतिष्ठित आहे. कारण आदित्य हें तिचें सार आहे.

तद्वै तुरीयं पदं सत्ये प्रतिष्ठितम् । किं पुनस्तत्सत्य मित्युच्यते । च-कथं चक्षुः सत्यमित्याह । प्रसिद्धमेतचक्षुहिं वै सत्यम् । तस्मायद्यदीदानीभेव द्वौ विवदमानी विकद्वं बद्- मानावेयातामागच्छेयातामहमदर्शं दृष्टवानस्मीत्यन्य आह हमश्रीषं त्व श दृष्टं न तथा तद्वस्त्विति तयोर्थे एवं ब्रयाद्हमद्राक्षामिति तःमा एव अ इध्याम न पुनर्यो ब्रुयादहमश्रौषािनति । श्रोतुर्मृषा श्रवणमपि संभवति न तु चक्षुषो मृषा दर्शनम् । तस्मानाश्रौषमिन्युक्तवत श्रद्ध्याम ॥

भाष्यार्थ-- 'तद्दे-' तें तुरीय पद ' तत्सत्ये प्रतिष्ठितं-' सत्यांत प्र-तिष्ठित आहे. आतां तें सत्य काय तें सांगितछें जातें. ' चक्षुर्वें सत्यं-' चक्षुच सत्य आहे. चक्षु सत्य कसें १ तें श्रुति सांगते. ' चक्षुर्हि वै सत्यं-' चक्षुच सत्य आहे हें प्रसिद्ध आहे.त्याळा प्रसिद्धता कशी तें श्रुति सांग-तें- 'तस्माद्यदिदानीं ०-' म्हणनच जर आतांच दोचे विशद करणारे विरुद्ध बोछणारे आछे व त्यांतील एक ' मीं पाहिलें आहे, ' असे म्हणतो व दुसरा म्हणतो - भी ऐक छें आहे. तूं जर्से पाहि छेंस तसें तें नाहीं. ' तर असे बोलणाऱ्या त्या दोघांपैकी 'य एवं० 'जो मी पाहिलें असे मह णतो तही एव० ' त्यावरच आम्ही विश्वाम ठेवतों. ' मीं ऐकलें ' असें म्हणणारावर विश्वास ठेवीत नाहीं. कारण ऐकणाराचें मिध्या श्रव-णहीं संभवते, पण पाहणाराचें मिथ्या दर्शन संभवत नाहीं. यास्तव मीं ऐकर्छे आहे, असे म्हणणारावर आम्ही श्रद्धा ठेत्रीत नाहीं.

तस्मात्सत्यप्रतिपत्तिहेतुत्वात्सत्यं चक्षुस्तस्मिन्सत्ये चक्षुषि सह त्रि-भिरितरै: पादैस्तुरीयं पदं प्रतिष्ठितमिखर्थः । उक्तं च स आदित्यः किसन्प्रतिष्ठित इति चक्षुषीति ॥

भाष्यार्थ-( अधिक विश्वासाचें फळ-) तस्म त् सत्यज्ञानाचें का-रण असल्यामुळें चक्षु सत्य आहे. त्या सत्य चक्षूमध्यें इतर तीन पादां-सह तुरीय पद प्रतिष्ठित आहे, असा भावार्थ. ' तो आदित्य कशामवें प्रतिष्ठित आहे ? चक्कान्ध्यं ' असे वर (बृ. अ. ३ पृ. २४५) सां-गितलेंच आहे.

तद्वै तुरीयपदाश्रयं सत्यं बले प्रतिष्ठितम् । कि पुनस्तद्वलमित्याह । शाणों वे वहं तस्मिन्पाणे वहं प्रतिष्ठितं सत्यम् । तथा चोक्तं सूत्रे त-



र्थ

न सं

या

£. T-

IT सं

T-स्य

-ते

त्री

9-म्त

18

सा हैषा गयांस्तत्रे त्रातवती । के पुनर्गयाः । प्राणा वागादयो वै गयाः । शब्दकरणात् । तांस्तत्रे सेषा गायत्री । तत्तत्र यद्यस्माद्गयां-स्तत्रे तस्माद्गायत्री नाम । गयत्राणाद्गायत्रीति प्रथिता ॥

भाष्यार्थ — ती ही गयांची त्राती झाली. गयांचे त्राण — रक्षण क-रिती झाली. पग गय कोण ? 'प्राणा वे गयाः-' वागादिक प्राणण गय आहेत. कारण शब्द करणें, ही किया व्यांच्या ठिकाणीं आहे. 'ताप्राणांस्तंत्र-' त्या गयांना ती ही गायत्री त्राती झाली, गयांचे त्राण करती झाली. 'तद्यद्भयांस्तंत्रे तस्मात् गायत्री नाम-' व्या शरीरांत ज्या- अधीं गयांचे त्राण करती झाली तस्मात् गायत्री असे तिचें नांव. गय- त्राणामुळें 'गायत्री 'अशी ती प्रख्यात झाली.

स आचार्य उपनीय माणवकमष्टवर्ष यामेवामूं गायत्रीं सावित्रीं सिवित्रदेवताकामन्वाह पच्छोऽर्घचेशः समस्तां च । एषेव सा साक्षा-त्राणो जगत आत्मा माणवकाय समिपितेहेदानीं व्याख्याता नान्या । स आचार्यो यस्मे माणवकायान्वाहानुविक्त तस्य माणवकस्य गयान्त्राणां- स्त्रायेत नरकादिपतनात् ॥ ४ ॥

भाष्यार्थ—(ब्राह्मण्याचें मूळ या रूपानें स्तुति करण्याकरितां गाय-त्रीलाच श्रुति सावित्रीत्व सांगते—) 'सः' तो आचार्य अष्टवर्ष—आठ वर्षांच्या बट्चें उपनयन करून 'यामेव अम् सावित्रीमन्त्राह एषा एव सा-' ज्याच या गायत्रीस—सावितृदेवताक सावित्रीस पद्शः, अर्धचेशः व समस्त सांगता झाला ती हीच. साक्षात् प्राण जगाचा आत्मा माणवकाला समर्पिला; व आतां तिचेंच येथें व्याख्यान केलें. येथें जिचें व्याख्यान केलें ती दुसरी नव्हे. 'स यस्मा अन्वाह०-' तो आचार्य ज्या बट्ला अनुवचन—उपदेश करतो त्या माणवकाच्या—मुलाच्या प्राणांचें नरकादिपतनापासून त्राण—रक्षण करतो (यास्तव सावित्री गायत्री होय.) ४.

ता हैतामेके साविलीमनुष्युभमन्बाहुवांगनुष्ट्बेतद्वाबमनुबूम इति न





दोतं च प्रोतं चेति । यस्माद्वले सत्यं प्रतिष्ठितं तस्मादाहुर्बलं सत्या-दोगीय ओजीय ओजस्तरामित्यर्थः । लोकेऽपि यस्मिन्हि यदाश्रितं भवति तस्मादाश्रितादाश्रयस्य बलवत्तरत्वं प्रसिद्धम् । न हि दुर्बलं बलवतः कचिदाश्रयभूतं दृष्टम् ॥

भाष्यार्थ—' तह तत्सत्यं-' तुरीय पदाचा आश्रय असे ते सत्य ' बले प्रतिष्ठितं-' बलामध्ये प्रतिष्ठित आहे. 'पण ते बल काय आहे;' तें श्रुति सांगते--' प्राणो वे बलं-' प्राणच बल आहे. 'तत्प्राणे प्रतिष्ठि-तं-' त्या प्राणामध्यें—बलामध्यें सत्य प्रतिष्ठित आहे. तिसऱ्या अध्यायांत ( पृ. १६२ ) 'स्त्रामध्यें—प्राणांत—वायूंत तें सत्यसंक्र सर्वभूत जा-त ओत प्रोत आहे ' असे सांगितलें आहे. ज्याअर्था बलात सत्य प्रति-ष्ठित आहे 'तस्मादाद्वर्बलं सत्यादोगीयः ' त्याअर्था बल सत्याद्वन अधिक ओजस्त्री आहे, असे म्हणतात. 'ओगीयः ' म्हणजे अधिक ओजोयु-क्त, असा भावार्थ. व्यवहारांतही ज्यामध्यें जें आश्रित असतें त्या आश्रि-ताद्वन आश्रयाचें बलवत्तरत्व प्रसिद्ध आहे कारण दुर्बल वस्तु केन्हांही बलवान् पदार्थाची आश्रयभूत झाळी आहे असे कोठेंही दृष्ट नाही. ( दुर्बल पदार्थ बलाल्य पदार्थाचा आश्रय झाला आहे, असे कोठेंही अनुभवास येत नाहीं. )

एवमुक्तन्यायेन उ एषा गायत्र्यध्यात्ममध्यात्मे प्राणे प्रतिष्ठिता। सैषा गायत्रा प्राणः । अतो गायत्र्यां जगत्प्रतिष्ठितम् । यस्मिन्प्राणे सर्वे देवा एकं भवन्ति । सर्वे वेदाः कर्माणि फलं च । सैवं गायत्री प्राणक्त्या सती जगत आत्मा ॥

भाष्यार्थ—' एवं ' या पूर्वीक्त न्यायानें ' उ एपा गायत्री ' है। गायत्री ' अध्यातमं प्रतिष्ठिता शहे. ती है गायत्री प्राण भाहे. त्या मुळें गायत्री मध्ये जगत् प्रतिष्ठित भाहे. अर प्राणामध्यें सर्व देव एक होतात, सर्व वेद, कर्में व फळ एक होतात शहे. अर श्री अशापकारची गायत्री प्राणस्तप होत्साती जगाचा आत्मा आहे.

सा हैषा गयांस्तत्रे त्रातवती । के पुनर्गयाः । प्राणा वागादयो वै गयाः । शब्दकरणात् । तांस्तत्रे सेषा गायत्री । तत्तत्र यद्यस्माद्गयां-स्तत्रे तस्माद्गायत्री नाम । गयत्राणाद्गायत्रीति प्रथिता ॥

भाष्यार्थ —ती ही गयांची त्राती झाछी। गयांचें त्राण-रक्षण क-रिती झाछी। पग गय कोण ? 'प्राणा वे गयाः-' वागादिक प्राणच गय आहेत. कारण शब्द करणें, ही किया व्यांच्या ठिकाणीं आहे. 'तत्प्राणांस्तन्ने-' त्या गयांना ती ही गायत्री त्राती झाछी, गयांचें त्राण करती झाछी. 'तद्यद्गयांस्तन्ने तस्मात् गायत्री नाम-' त्या शरीरांत ज्या- अर्थों गयांचें त्राण करती झाछी तस्मात् गायत्री अर्से तिचें नांव. गय-त्राणासुळें 'गायत्री 'अशी ती प्रख्यात झाछी.

स आचार्य उपनीय माणवकमष्टवर्ष यामेवामूं गायत्रीं सावित्रीं सिवित्रीं सिवित्रें सिवित्र

भाष्यार्थ—( ब्राह्मण्याचें मूळ या रूपानें स्तुति करण्याकरितां गाय-त्रीलाच श्रुति सावित्रीत्व सांगते—) 'सः'तो आचार्य अष्टवर्ष—आठ वर्षांच्या बट्चें उपनयन करून 'यामेव अम् सावित्रीमन्त्राह एषा एव सा-' ज्याच या गायत्रीस—सावितृदेवताक सावित्रीस पदशः, अर्घचेशः व समस्त सांगता झाला ती हीच. साक्षात् प्राण जगाचा आत्मा माणवकाला समिपिला; व आतां तिचेंच येथें व्याख्यान केलें. येथें जिचें व्याख्यान केलें ती दुसरी नव्हे. 'स यस्मा अन्वाह०-'तो आचार्य व्याख्यान केलें ती दुसरी नव्हे. 'स यस्मा अन्वाह०-' तो आचार्य व्या बट्टला अनुवचन—उपदेश करतो त्या माणवकाच्या—मुलाच्या प्राणांचें नरकादिपतनापासून त्राण—रक्षण करतो ( यास्तव सावित्री गायत्री होय. ) ४.

ता १ हैतामेके सावितामनुष्टुभमन्बाहुवांगनुष्टुबेतद्वाचमनुबूम इति न

Fa

7

1

तथा कुर्याद्भायत्रीमेव सावित्रीमतुम्यायदि ह वा अप्येवविद्वहित प्रतिगृहः ति न हैव तद्भायत्र्या एकंचन पदं प्रति ॥ ५॥

अर्थ—एका शाखेच लोक ती ही सावित्री अनुष्टुम् उपदेशितात. (गायत्रीछंदाच्या सिवित्रदेत्रताक ऋवेचा उपनीत बहुला उपदेश न करिता अनुष्टुम्-छंदाच्या सावित्रीचा पदेश करितात.)कारण ते म्हणतात—शक् अनुष्टुम् आहे. म्हणून वाक्-चाच उदिश करतों. पण तसें करूं नथे. तर गायत्री सावित्रीचाच बहुला उपदेश करावा. असें जाणणारा पुष्कळसा जरी प्रतिम्रह करीत असला तरी तो गायत्रीच्या एका पदाच्या बरोबरही होत नाहीं. ५

तामेतां सावित्रीं हैके शाखिनोऽनुष्टुभमनुष्टुपभवामनुष्टुलन्द्स्काम न्वाहुरूपनीताय । तद्भिप्रायमाह । वागनुष्टुप् । त्राक्च शरीरं सरस्वती तामेव हि वाचं सरस्वतीं माणवकायानुत्रूभ इत्येतहदन्तः । न तथा कुर्यान्न तथा विद्याद्यत्त आहुर्मृषेव यत् । किं तर्हि गायत्रीमेव सावित्री मनुब्र्यात् ।।

भाष्यार्थ— (याविषयींचें दुसरें मत उत्थापित करितात—) 'तां एतां सावित्रीम् 'त्या या सावित्रीस 'ह एके 'एका शाखे के लोक 'अनुः ष्ट्रभं ' अनुष्टुप् पासून झाले ली अनुष्टुम् या छंदाची अनुष्टुम् हा जिचा छंद आहे अशी उपनीत बट्टला उपदेशितान. [क्षणजे 'तम्सिवतुर्वृ णीमहे वयं देवस्य भोजनम् । श्रेष्ठं सर्वधातमं तुरं भगस्य धीमि 'ही अनुष्टुम् सावत्री सांगतात—कारण हिची देवता सिवता आहे.] श्रुति त्यांचा अभिप्राय सांगते—वाक् अनुष्टुप् आहे व वाक् शरीरांत सरस्वती आहे उपनीत बट्टला तींच वाक्—सरस्वती आमही उपदेशितों, (कारण व्याला प्रथम वणीत्मक सरस्वतीविषयींच सापेक्षत्र असतें ) असे बोल्ण्यांचे प्रथम वणीत्मक सरस्वतीविषयींच सापेक्षत्र असतें ) असे बोल्ण्यांचे ते त्याला गापत्री सावित्री न सांगतां अनुष्टुम् सावित्री सांगतात. पण 'न तथा कुर्योत्' तसें कहं नये. तसें समन्नं नये. ते जें सांगतात तें मृत्राच—खेंटेंच आहे. तर काय 'गायत्री एवं सावित्री सांगतात तें मृत्राच—खेंटेंच आहे. तर काय 'गायत्री एवं सावित्री सन्वनुष्यात्-' गायत्रीच सावित्री उपदेशावी.

कस्मात् । यस्मात्पाणो गायत्रीत्युक्तम् । प्राण उक्ते वाक्च सर-स्वती चान्ये च प्राणाः सर्वे माणवकाय समर्पितं भवति । किंचेदं प्रासङ्गिकमुक्तवा गायत्रीविदं स्तौति । यदि ह वा अप्येवंविद्विह्वि न हि तस्य सर्वात्मनो बहु नामास्ति किःचित्सर्वात्मकत्वाद्विद्धपः प्रतिगृ-ह्याति न हैव तत्प्रातिप्रहजातं गायत्र्या एकंचनैकमिप पदं प्रति पर्याप्तम्॥५॥

भाष्यार्थ—('अपेक्षित वागात्मक सरस्वतीचें समर्पण केल्यावाचून गायत्रीचें समर्पण अयोग्य आहे,' अशी शंका वेऊन तिचा परिहार करितात—) तें कशाकरितां ! कारण 'प्राण गायत्री आहे ' असें सांगितळें आहे. प्राण सांगितळा असतां वाक्, सरस्वती व अन्य प्राण हें सर्व माणवकाळा समर्पण केल्यासारखें होतें. (अहो पण 'यदि ह०' इत्यादि पुढीळ प्रंथाची मागच्या प्रंथाशीं संगति लागत नाहीं, अशी आशंका वेऊन सांगतात—) हें सावित्रीचें गायत्रीत्व प्रासंगिक सांगृन श्रुति गायत्रीवेत्त्याची स्तुति करिते. 'यदि ह वे अप्यवंविद्०-' जरीं असें जाणणारानें जणु काय 'बहु ' अशाही धनादिकांचा प्रतिप्रह केळा ('जणु काय बहु ' असें म्हणण्याचें कारण--) कारण त्या सर्वात्मरूप विद्वानाळा 'बहु ' म्हणून कांहीं नाहीं, कारण विद्वानाळा सर्वात्मरूप असतें, यास्तव त्यानें या पुष्कळ धनादिकांचा प्रतिप्रह जरी केळा तरी 'न हैव तत्०-' तो सर्व प्रतिप्रह गायत्रीच्या एकाही पदाप्रत पुरेसा नाहीं. [म्ह० गायत्रीच्या एका पदाच्या विद्वानाचें कें फळ मिळतें त्याची तो पुष्कळ प्रतिप्रह सुद्धां बरोबरी करूं शकत नाहीं, असा भावार्थ ] ५.

स य इमा श्वीहाँकानपूर्णान्यितगृह्धीयात्सोऽस्या एतत्प्रथमं पदमा-प्तुयादथ यावतीयं त्रयी विद्या यस्तावत्प्रितिगृह्धीयात्सोऽस्या एतद्द्वि-तीयं पदमाप्तुयादथ यावदिदं प्राणि यस्तावत्प्रितिगृह्धीयात्सोऽस्या एतत्तृतीयं पदमाप्तुयादथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एप तपति नैव केनचनाऽऽप्यं कुत उ एतावत्प्रतिगृह्धीयात् ॥ ६ ॥

अर्थ—तो जो या पूर्ण तीन छोकांचा प्रतिग्रह करीछ तो या गाय-त्रीच्या प्रथम पदास न्यापीछ, आतां जेवदी ही त्रयी विद्या आहे तेवदा



जर कोणी प्रतिग्रह केला तर तो गायत्रीच्या दुसऱ्या पदाच्या विज्ञानाचें जें फळ त्यास प्राप्त होईल. जेवढें म्हणून हें सर्व प्राणिजात आहे तेवढा जर कोणी प्रतिग्रह केला तर तो प्रतिग्रह गायत्रीच्या तिसऱ्या पदास प्राप्त होईल. (प्रतिग्रह करणारानें तृतीय पदिवज्ञानाचें फळ मोगलें ओह, असें होईल.) आतां यानंतर या गायत्रीचें हेंच तुरीय दर्शत परोरजा पद आहे कीं जो हा तापती-प्रकाशमान होतो. हें पद कोणत्याही प्रतिग्रहानें आप्य-प्राप्य नाहीं. कारण एवढा मोठा त्रैलोक्यादि परिमाणाचा प्रतिग्रह कोठून घेणार ? (तो शक्य नाहीं.) ६

स य इमांस्नीन्स यो गायत्रीविदिमान्भूरादींस्नीनगोश्वादिधनपूर्णाठ्ँ-छोकान्प्रतिगृह्णीयात्स प्रतिष्रहोऽस्या गायत्र्या एतत्प्रथमं पदं यद्याख्या-तमाप्नुयात्प्रथमपद्विज्ञानफछं तेन भुक्तं स्यान त्विधकदोषोत्पाद्कः स प्रतिग्रहः ॥

भाष्यार्थ— (वर गायत्रीचा उपासक जरी प्रतिप्रह घेत असला तरी त्याला सामान्यतः दोष लागत नाहीं असे सांगून विशेषतः दोष लागत नाहीं, असे आतां येथें सांगतात—) 'स य इमान् त्रीन् लोकान्०-' तो जो गायत्रीवेत्ता—उपासक भूः, भुवः व सुवः या तीन—गायी, घोढे इसादि धनांनीं परिपूर्ण लोकांचा जो प्रतिप्रह करतो 'सः-' तो प्रतिप्रह 'अस्या एतत्प्रथमं पदं आष्नुयात् ' या गायत्रीचें हें प्रथम पद, ज्याचें वर व्याख्यान केलें आहे त्यास व्यापील महण त्या प्रतिप्रह करणारानें प्रथम पदाच्या विज्ञानाचें फळ भोगलें आहे, असे होईल. याहून अधिक दोष उत्पन्न करणारा तो प्रतिग्रह होणार नाहीं.

अथ पुनर्यावतीयं त्रयी विद्या यस्तावत्प्रतिगृह्धीयात्सोऽस्या एतद्दि-तीयं पदमाप्नुयात् । द्वितीयपद्विज्ञानफछं तेन भुक्तं स्यात् । तथा यावदिदं प्राणि यस्तावत्प्रतिगृह्धीयात्सोऽस्या एततृतीयं पदमाप्नुयात् । तेन तृतीयपद्विज्ञानफछं भुक्तं स्यात् ॥

माष्यार्थ — 'भध यावतीयं ०-' आतां जेवढी ही त्रयी विद्या आहे

तेवढाही जो प्रतिग्रह करतो त्याचा तो प्रतिग्रह या गायत्रीच्या दुसऱ्या पदास प्राप्त होतो. त्यानें गायत्रीच्या दुसऱ्या पदाच्या विज्ञानाचें फळ भोगळें आहे, असे होतें. (त्याहून अधिक दोष त्याळा ळागत नाहीं) त्याच प्रमाणें जेवढें हें प्राणिजात आहे तेवढा जरी कोणीं प्रतिग्रह केळा तरी तो प्रतिग्रह गायत्रीच्या तृतीय पदास प्राप्त होईळ. त्या प्रतिग्रह करणा-रानें गायत्रीच्या तृतीय पदाच्या विज्ञानाचें फळ भोगळें असे होईळ.

कल्पयित्वेदमुच्यते । पादत्रयसममपि यदि कश्चित्पितगृह्णीयात-त्पादत्रयिक्कानफलस्यैव क्ष्यकारणं न त्वन्यस्य दोषस्य कर्तृत्वे क्षमम् । न चैवं दाता प्रतिमहीता वा । गायत्रीविज्ञानस्तुतये कल्प्यते । दाता प्रतिमहीता च यद्यप्येवं संभाव्यते नासौ प्रतिमहोऽपराधक्षमः । कस्माद्यतोऽभ्यधिकमपि पुरुषार्थविज्ञानमवाशिष्टमेव चतुर्थपादिवषयं गायत्र्यास्तदर्शयति ॥

भाष्यार्थ—-(अशा प्रकारचा दाता व प्रतिग्रहीताही संभवत नाहीं, पण श्रुतीनें स्तुतीसाठीं ही करपना केळी आहे, असें सांगतात—) हें करपना करून सांगितळें जातें. म्हणजे कीणीं एकाद्यानें गायत्रीच्या पदत्रयाइतका—तत्सम जरी प्रतिग्रह केळा तरी तो प्रतिग्रह गायत्रीच्या पादत्रयिवज्ञानफळाच्याच क्ष्माळा कारण होईळ. याहून निराळा देषि करण्यास तो समर्थ होणार नाहीं. पण असा दाता किंवा प्रतिग्रहीता नाहीं. (मग त्याची करपना कशाळा १ उत्तर—) गायत्रीविज्ञानाच्या स्तुतीकारितां त्यांची करपना केळी जाते. कारण दाता व प्रतिग्रह करणारा जरी याप्रमाणें संभवत असळा तरी हा प्रतिग्रह अपराधाळा समर्थ नाहीं. कोणत्या कारणानें १ कारण याहून सर्व प्रकारें अधिक असेंही गायत्रीच्या चतुर्थपादविषयक पुरुषार्थविज्ञान अवशिष्ट राहिळेळेंच आहे. तें श्रुति दाखविते.

अथास्या एतदेव तुरीयं दर्शतं पदं परोरजा य एष तपति । यचै-तंजैव केनचन केनचिद्रिप प्रतिप्रहेणाऽज्यं नैच प्राप्यिसदार्थः । यथा पूर्भेक्तानि त्रीणि पदानि । एतान्यपि नैवाऽऽप्यानि केनचित्कल्पयित्वै । वसुक्तं परमार्थेतः कुत उ एतावत्प्रतिगृह्णीयात्त्रैळोक्यादिसमम् । तस्मा द्रायत्र्येवं १कारोपास्येत्यर्थः ॥ ६ ॥

माष्यार्थ——'अथ-' वागात्मक पदत्रयिवज्ञानाच्या फलाच्या मोगाचें कथन केल्यानंतर आतां 'अस्याः-' या गायत्रीचें 'एतदेव०-' हेंच तुरीय दर्शत परारजा पद कीं जो हा तापतो—प्रकाशमान होतो. 'नैव केनचन आप्यं-' तें हें पद कोणसाही प्रतिप्रहानें 'आप्य' म्हणजे प्राप्त होण्या-सारखें नाहींच. जशीं पूर्वोक्त तीन पदें प्रतिप्रहानें प्राप्य आहेत, असें सांगितलें तसें हें प्राप्य नाहीं. ('कुत उ०' इत्यादि श्रुतिवान्याचें तात्पर्य—) हीं पूर्वोक्त पदेंही कोणत्याच प्रतिप्रहानें वस्तुतः प्राप्य नाहींत. कारण वर केवल कल्पना करून तसें सांगितलें आहे. कारण परमा-थेतः 'कुत उ एतावस्प्रतिगृद्धीयात्-' त्रैलोक्या दिकांच्या सारखें -तेवल्या प्रमाणाचें धनादिक कोठून प्रतिप्रहरूपानें घेणार ? तस्मात् अशा प्रकारच्या—पादचतुष्ट्यरूप सर्वोत्मक गायत्रीची उपासना करावी, हा याचा भावार्थ. ६.

तस्या उपस्थानं गायन्यस्येकपदी द्विपदी त्रिपदी चतुष्पद्यपदासे न हि पद्यसे । नमस्ते तुरीयाय दर्शताय पदाय परोरजसेऽसावदो मा भापदिति यं द्विष्यादसावस्मे कामो मा समृद्धीति वा न हैवास्मे स कामः समृध्यते यस्मा एवमुपतिष्ठतेऽहमदः प्रापमिति वा ॥ ७ । ।

अर्थ—त्या गायत्रीचें उपस्थान हे गायत्रि, तूं एकपदी आहेस, द्विपदी आहेस, त्रिपदी आहेस, त्रिपदी आहेस, चतुष्पदी आहेस. अपद् आहेस. त्रं जाणळी जात नाहींस. तुङ्गा तुरीय दर्शत, परोरज पदाळा नमस्कार असी. हा शत्रु आपळें कार्य करण्यास प्राप्त न होवो. हा विद्वान् ज्याचा द्वेष करीत असेळ त्याचें नांव वेऊन त्याचें अभिप्रेत प्राप्त न होवो, किंवा याळा काम समृद्ध न होवो, असें उपस्थान करावें. म्हणजे ज्याळा उदेशून असें उपस्थान करतो त्याळा तो काम समृद्ध होत नाहीं किंवा भीं या इष्ट अर्थाळा प्राप्त व्हावें, असें उपस्थान करावें. ७.

90

तस्या उपस्थानं तस्या गायच्या उपस्थानमुपेत्य स्थानं नमस्करण-मनेन मन्त्रेण । कोऽसौ मन्त्र इत्याह । हे गायच्यसि भविभ त्रैलो-क्यपादेनैकपदी । त्रयीविद्य रूपेण द्विती नेन द्विपदी । प्राणादिना तृती-येन त्रिपद्यसि । चतुर्थेन तुरीयेण चतुष्पद्यसि । एवं चतुर्भीः पादैक-पासकैः पद्यसे ज्ञायसेऽतःपरं परेण निरुपाधिकेन स्वेनाऽऽत्मनाऽ-पद्मसि । अविद्यमानं पदं यस्यास्तव येन पद्यसे सा त्वमपद्सि यस्मा-न्निह पद्यसे नेति नेत्यात्मत्वात् । अतो व्यवहारिवषयाय नमस्ते तुरी-याय दर्शताय पदाय परोरजसे ॥

माध्यार्थ — (प्रकृत उपासनेचाच मंत्रानें संग्रह करितात —) 'तस्या उपस्थानं-' त्या गायत्रीचें उपस्थानं. 'उपेयस्थानं ' या मंत्रानें जवळ जाऊन राहणें —नमहक्तार करणें. तो मंत्र कोणता ? ते श्रुति सांगते. 'गायत्रि, असि एकपदी ' हे गायत्रि, तूं त्रैळोक्यपादानें एकपदी आहेस. 'द्विपदी-' त्रयीविद्यारूप दुसन्या पादानें द्विपदी आहेस. 'त्रिपदी-' प्राणादिरूप तिसन्या पादानें त्रिपदी आहेस. 'चतुष्पदी ' चवथ्या तुरीय पादानें चतुष्पदी आहेस. यापमाणें चार पादानीं उपासक्तांकडून तूं जाणळी जातेस.यापुढें सर्वोत्तम निरुगाधिक स्वामाविक रूपाने तूं 'अपदिस-' ज्यानें जाणळी जातेस असें पद ज्या तुई विद्यमान नाहीं ती तूं अपद् आहेस. ज्यामुळेंच तूं जाणळी जात नाहींस. कारण 'नेति नेति' अशा प्रकारें निर्देश केळेळा जो आत्मा तेंच तुई स्वरूप आहे. यास्तव 'नमस्ते तुरीयाय • ' व्यवहाराचा विषय होणान्या अशा तुइया तुरीय, दर्शत, परीरज पदाळा नमस्कार असो.

असौ शत्रुः पाप्मा त्वत्प्रातिविन्नकरोऽद्स्तदात्मनः कार्यं यत्त्वत्प्रा-प्रिविन्नकर्तृत्वं मा प्रापन्मैव प्राप्तोतु । इतिशब्दो मन्त्रपरिसमाप्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—ः पूर्वे क नपस्काराचे प्रयोजन श्रुति सांगते—) 'अमौ-' हा शत्रु—तुङ्या प्राप्तीला विष्न करणारा पाष्मा—पाप ' अदः-' तुङ्या प्राप्तीला विष्नकर्तृत्व, हें जें आपलें कार्य त्यास ' मा प्रापदिति-' प्राप्त न होयो. 'प्रापदिति-' अस्त जो 'श्रुति'शब्द आहे तो मंत्रपरिसमाप्यर्थ आहे. 事 京 车 容 平 积

P

ताः का-र्थत

प्रम

D.

474

सा

द्विप जाण जसे

ाण स्ते। यं द्विष्याद्यं प्रति द्वेषं कुर्यात्स्वयं विद्वांस्तं प्रत्यनेनोपस्थानमसौ शत्रु-रमुकनामोति नाम गृहीयाद्समै यज्ञदत्तायाभिष्रेतः कामो मा समृद्धि समृद्धिं मा प्राप्नोत्विति वोपतिष्ठते । न हैवास्मै देवदत्ताय स कामः समृध्यते । कस्मै । यस्मा एवमुपतिष्ठते । अहमदो देवदत्ताभिष्रेतं प्राप-भिति वोपतिष्ठते ।असावदो मा प्रापदित्यादित्रयाणां मन्त्रपदानां यथाकामं विकल्पः ॥ ७ ॥

भाष्यार्थ—( हें उपस्थान आभिचारिक व आम्युदियक असे दोन प्रकारचें आहे. त्यांतील पहिल्या आभिचारिक उपस्थानाचें हें ब्राह्मण दोन प्रकारें व्युत्पादन करितें—) ' यं द्विष्यात्-' स्वतः विद्वान्—उपासक ज्याचा द्वेष करीत असेल त्याप्रत या मंत्रानें उपस्थान करावें. ' असी-' हा शत्रु अमुक नांवाचा असे त्याचें नांव ध्यावें. किंवा ' असी-' या यज्ञदत्ताला ' कामः' अभिप्रेत—इष्ट असलेला काम ' मा समृद्धिः' सम्द्व न होवो, समृद्धीस प्राप्त न होवो, असे उपस्थान करावें. 'न हैवा-स्मे०-' या देवदत्ताला तो काम समृद्ध होत नाहींच. कोणाला ? ' यस्मे उपतिष्ठते-' उथाला उद्देशून असे उपस्थान करते. ( आतां आम्युदियक उपस्थान श्रुति दाखिवते—)'अहमदः प्रापमिति वा-' किंवा मी या देवदत्ताला अभिप्रेत असलेल्या पदार्थास प्राप्त व्हावें, असे उपस्थान करतो. 'असी, अदः,' व ' मा प्रापत् ' इस्यादि तीन मंत्रपदांचा उपासकाच्या इस्लेश-माणें विकल्प करावा. ७.

एतद् वे तज्जनको वेदेहो बुडिलमाश्वतराश्विमुवाच यन्नु हो तद्रायत्री-विद्वृथा अथ कथ हस्तीभूतो वहसीति मुख सस्याः सम्राप्न वि-दांचकारेति होवाच तस्या अग्निरेव मुखं यदि ह वा अपि बाह्ववामा-वभ्याद्धति सर्वमेव तत्संदहत्येव है हैवेवविद्यद्यपि बाह्वव पापं कुहते सर्वमेव तत्संप्साय शुद्धः पूतोऽ जहोऽमृतः समवति ॥ ८ ॥ इति वृह-दारण्यकोपनिषदि पञ्चमाच्यायस्य चतुर्दशं बाह्मणम् १४ ॥

नर्क हेंन तो जनक वैदेह बुडिङ अश्वतराश्चीला म्हणाला, आपस्याला गायत्रीविंद् असे म्हणतां; पण गायत्री- विद् भसतांना तूं हत्ती होऊन भार कसा वहात आहेस ? ' स्यावर तो बुडिल उलट म्हणाला '' हे राजा, मी या गायतीचें मुख जाणलें नाहीं, '' असें तो बोलला. तेव्हां राजा जनक म्हणाला, '' त्या गायन त्रीचें अप्ति हेंच मुख आहे. अग्नीमध्यें लोकांनी पुष्कळसें इंघन जरी घातलें तरी तो तें सर्व चांगल्याप्रकारें जाळती. साचप्रमाणें गायत्री अप्ति-मुख आहे असें जाणणारा जरी पुष्कळ पाप करीत असला तरी तें सर्वच भक्षण करून तो शुद्ध, पूत, अजर, अमर होतो.'' ८ (१४)

गायत्रया मुखिविधानायार्थवाद उच्यते । एतद्ध किछ वै समर्यते । तत्तत्र गायत्नीविज्ञानविषये जनको वैदेहो बुढिलो नामवोऽश्वदराश्व-स्यापत्यमाश्वतराश्विस्तं किलोक्तवान् । यनु इति वितर्के हो अहो इत्ये-तत्तव्यत्वं गायत्रीविद्रब्रूथा गायत्रीविद्रस्भीति यदब्र्थाः किमिदं तस्य वचसोऽननुरूपम् । अथ कथं यदि गायत्रीवित्प्रतिमहदोषेण हस्तीमू-तो वहसीति ॥

भाष्यार्थ — गायत्रीच्या मुखिवधानार्थ अर्थवाद सांगितला जातो.
'एतद्भ वे.' खरोखर अर्से स्मरण आहे—'तत्-'त्या गायत्रीविज्ञानिव-षयामध्ये 'वेरेह जनक ' 'बुढिल 'या नांवाच्या 'अश्वतराश्चिम्-' अश्वतराश्चाचे अपत्य—अश्वतराश्चि, त्यास खरोखर 'उवाच-' म्हणाला. 'यनु-' हें वितर्क या अर्थी आहे. 'हो-' अहो, असा मावार्थ. 'तत् गायत्रीविद् अब्र्थाः ' तें जं तूं मी गायतीविद् आहें, असे म्हटलेंस पण हें त्या वचनाच्या अननुरूप काय आहे ? (त्यांत गायत्रीविज्ञानाच्या प्रतिक्र काय उपलब्ध होतें तें सांगतात—) 'अथ कथं हस्तीभूतो वहसि-' तूं जर गायतीविद् आहेस तर प्रतिप्रहदोषानें हस्ती झालेला असा तूं भार कसा वहात आहेस ?

स प्रत्याह राज्ञा स्मारितो मुखं गायत्र्या हि यस्मादस्या हे सम्रा-ण्न विदांचकार न विज्ञातवानस्मीति होवाच । एकाङ्गविकलत्वाद्राय-त्रीविज्ञानं ममाफलं जातम् । शृणु तर्हि तस्या गायत्र्या अग्निरेव मुख्



पु व त इ. त क क दः स्र

Æ

सां

ता

का

र्थत

प्रम

प्रव

याः

म् । यदि ह वा अपि बह्निन्धनमग्नात्रभ्याद्धति लौकिकाः सर्वमेव तत्संदहत्येवेन्धनमग्निरेवं हैतैवंविद्वायच्या अग्निमृग्वमित्यवं वेत्तीत्येवंवि-रस्यात्स्वयं गायच्यात्माऽग्निमुखः सन । यद्यपि विद्वत्र पापं कुरुते प्रति-प्रहादिदोषं तत्सर्वं पापजातं संप्माय भक्षयित्वा युद्रोऽग्निवत्पृतश्च तस्मात्प्रतिमहदोषाद्वायच्यात्माऽजरोऽमृतश्च संभवति ॥ ८ ॥ इति वृ-हदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पश्चनाध्यायस्य चतुर्दशं ब्राह्मणम् ॥ १४ ॥ भाष्यार्थ—राजाकद्भन याप्रमाणें स्मरण करून दिलेका तो ब्राहिक

स्यास उल्टर म्हणाला, ' मुखं द्वास्याः सम्राण्न विदानकार-' हे सम्राट्, ज्याअधी या गायत्रीचे मुख मी जाणलेले नाही, असे तो म्हणाला. ए-कांग विकल असल्यामुळे माझे गायत्रीतिज्ञान निष्फळ झाले. ( तेन्हां राजा म्हणतो -) मग असे असेल तर एक. ' तस्या अग्निरेव मुखं-'त्या गायत्रीचे अग्नि हेंच मुख आहे. ' यदि ह वा० -' लोकिक जनानी जरी पुष्कळसें इंघन—जळण अग्नोमध्यें ठेवलें तरी तो तें सर्वच उत्तमपकारें जाळतो. ' एवं हैवैवांविद् -' त्याच न्यायानें गायत्रीचें अग्नि हें मुख आहे असे जाणणारा—एवंविद् होतो, स्वतः गायत्रीक्ष्य अग्निप्ख होसानता ' यद्यपि वहु इव पापं कुहने-' जरी तो पुष्कळनें प प—पतिप्रहादि दोष करतो तरी ' सर्वमत्र तःसंप्ताय-' तें सर्वच पापजात भक्षण करून 'शुद्ध' व अग्नीप्रमाणें ' पूत-' प्रानिप्रहदोपापासून प्रवित्र होतो. त्यामुळें

इति बृहद्रारण्यकभाष्यार्थीच्या पोचन्या अध्यायाचे चवदावे बाह्मण समाप्त.

गायत्रयात्मा अजर व अमृत संभवतो. ८.

हिरण्मयेन पाञ्चेण सत्यस्यापिहिनं मुसम् । तस्यं पुषंत्रपावृणु सन्यध-र्माय दृष्टये ॥

अर्थ — ज्योतिर्मय पात्राने सत्यास्य ह्याचे मुख-स्वस्य आष्ट्रादित केळेळे आहे. ते आच्छादन हे पोषका, तूं उचड. (कशामाठी !) सस्य हाच ज्याचा धर्म आहे व्या मज सत्यधर्माळा दिमण्यासाठी. (ते तूं उचड.)

ू पूषत्रेकर्षे यम सूर्य श्राजानस्य ब्यूह रहमीन् । समृह नेजो असे सर्प कल्याणतमं तत्ते पश्यामि । योऽमावसौ पुरुषः सोऽइमस्मि ॥

द्विप

जाः

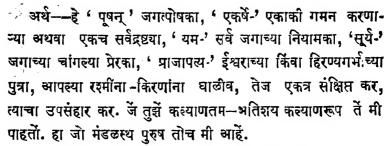
असे

द्वेष

याद

उदेः

भी



वायुरनिलममृतमथेदं भरमान्त ५ शारीरम् ॥ ॐ कतो समर कृत ६ स्मर कृतो समर कृत ६ समर क्ष

अर्थ—मज अमृत सत्याचा वायु—प्राण ( शरीरपातानंतर ) बाह्य वायूस प्राप्त होवो. तसेंच हें शरीरही भस्मान्त होऊन पृथ्वीस प्राप्त होवो. हे ॐ, हे कतो, माझ्या विषयीं जें स्मर्तव्य असेळ तें स्मर. मीं जें केळें आहे तें आठव. ( आदर दाखविण्यासाठीं याच प्रार्थनेची मंत्रत द्वि- शक्ति केळी आहे.)

अमे नय सुपथा राये अस्मान्तिश्वानि देव वयुनानि विद्वान् । युयो-ध्यस्मज्जुहुराणमेनो भूयिष्ठां ते नमङ्क्ति विषेम ॥ १ ॥ इति बृहदा-रण्यकोपनिषदि पञ्चमाध्यायस्य पञ्चदशं बाह्मणम् ॥ १५ ॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि पञ्चमोऽध्यायः ॥ ५ ॥ बृहदारण्यकक्रमे-ण सप्तमोऽध्यायः ॥ ७ ॥

अर्थ—हे अमे, आम्हांला तूं कर्मफलप्राप्यर्थ शोभन मार्गानें—उत्त-रायण—देवयान—मार्गानें ने. हे देव, सर्व प्राण्यांच्या सर्व प्रज्ञानांस जा-णणाऱ्या हे विद्वाना, ( आम्हांस शुभ मार्गानें ने ) तसेंच आमचें कुटि-ल पाप घालीव. आम्ही तुला पुष्कळ नमस्कारवचन करतों. नमस्का-रवचनानें परिचर्या करतों. १ ( ४५ )

यो ज्ञानकर्मसमुचयकारी सोऽन्तकाल आदिलं प्रार्थयित । अस्ति च प्रसङ्गो गायज्यास्तुरीयः पादो हि सः । तदुपस्थानं प्रकृतमतः स एव प्रार्थ्यते । हिरण्मयेन ज्योतिर्मयेन पात्रेण यथा पात्रेणेष्टं वस्त्व-पिधीयत एविमदं सत्याद्यं ब्रह्म ज्योतिर्मयेन मण्डलेनापिहितिमवास-माहितचेतसामदद्यत्वात्तदुच्यते ॥







माध्यारं — जो ज्ञानकर्मसमुचय करणारा तो अन्तकाठी आदि-याची प्रार्थना करतो. आदित्याचा येथें प्रसंगदी आहे. गायत्रीचा तुरीय पादच तो आदित्य आहे. त्याचें उपस्थान येथें प्रकृत आहे. यास्तव तोच प्रार्थिटा जातो.—'हिरण्मयेन पात्रेण-' हिरण्मय- ज्योतिर्मय पात्रानें, व्यवहारांत जशी इष्ट वस्तु पात्रानें झांकून ठेवटी जाते त्या-प्रमाणें हें सत्यसंज्ञक ब्रह्म ज्योतिर्मय मंडटानें जणुं काय झांकटेंटच आहे, असें असमाहितचित्त—अशांतिचित्त पुरुषांना तें अदृश्य अस-स्यामुळें म्हटेंं जातें.

सत्यस्यापिहितं मुखं मुख्यं स्वरूपं तद्पिधानं पात्रमपिधानमिव दर्शनपतिवन्धकारणं तत्त्वं हे पूषञ्जगतः पोषणात्पृषा सविताऽपावृण्व-पावृतं कुरु दर्शनप्रतिवन्धकारणमपनयेत्यर्थः।सत्यधमीय सत्यं धमेडिस्य मम सोऽहं सत्यधमी तस्मै त्वदात्मभूतायेत्यर्थः। दृष्ट्ये दर्शनाय ॥

भाष्यार्थ—'सत्यस्यापिहितं मुखं-' सत्य ब्रह्माचं ते मुख्य स्वरूप भाष्यार्थ—'सत्यस्यापिहितं मुखं-' सत्य ब्रह्माचं ते मुख्य स्वरूप भाष्यादित आहे. तें अपिधान पात्र छोकिक अपिधानासारखें दर्शनाच्या प्रतिबंधाचें कारण आहे. (छोकिक झांकणाप्रमाणें सत्याच्या दर्शनास प्रतिबंध करतें.) 'तत्त्वं-' तें तूं हे 'पूषन्-' जगाच्या पोषणामुळें सिवता पूषा आहे. (उष्णता, दंव, वृष्टि इत्यादि देऊन सिवता जगाचें पोषण करतो, हें प्रसिद्ध आहे.) 'अपावृणु-' अपावृत कर—उघड. दर्शनाच्या प्रतिबंधाचें कारण दूर कर असा मावार्थ. 'सत्यधर्माय-' सत्य—परमार्थ- स्वरूप ब्रह्म ज्या माझा धर्म—स्वभाव आहे तो भी सत्यधर्मी त्या मछा—तुस्या आत्मभूताछा, असा मावार्थ. 'दष्टये-' दर्शनासाठीं (आत्मभूत अशा माझ्या दर्शनासाठीं तें आच्छादन दूर कर. तें तूं उघड. ईशावा-स्योपनिषदांत हेच मंत्र क्रमानें आछे आहेत. पृ. ३५–१० पहा.)

पूषानित्यादीनि नामान्यामन्त्रणार्थानि सवितः। एकर्ष एकश्चासावृषिश्चैकर्षिर्दर्शनाद्ययिः। स हि सर्वस्य जगत आत्मा चक्षुश्च सन्सर्व पर्यत्येको वा गच्छतीत्येकर्षिः ''सूर्य एकाकी चरति'' इति मन्त्रव- र्णात् । यम सर्वे हि जगतः संयमनं त्वत्कृतम् । सूर्य सुष्ट्वीरयते रसा-न्रदमीन्प्राणान्धियो वा जगत इति । प्राजापत्य प्रजापतेरीश्वरस्यापत्यं हिरण्यगर्भस्य वा हे प्राजापत्य व्यूह विगमय रदमीन् ॥

भाष्यार्थ— 'पुषन्-' इत्यादि नांवें सूर्याच्या संबोधनार्थ आहेत. 'एकर्षे-' एक असा ऋषि-एकर्षि, दर्शनामुळें ऋषि; कारण तो जगाचा आत्मी व चक्षु होऊन सर्व पाहतो. अथवा 'एकच जातों म्हणून एकर्षि. 'सूर्य एकाकी गमन करतो' असा मंत्रवर्ण आहे. 'यम-' सर्व जगाचें संयमन तुझ्यामुळेंच होतें. 'सूर्य-' जगाचे रस, रश्मी, प्राण किंवा बुद्धि यांस चांगल्या रीतीनें प्रेरणा करतो—गमन करावयास छावतो. 'प्राजा-पत्य-' प्रजापित जो ईश्वर त्याचें अपत्य किंवा हिरण्यगर्भांचें अपत्य, अशा हे प्राजापत्य 'व्यूह रश्मीन् ' किरणांना दूर कर.

समूह संक्षिपाऽऽत्मनस्तेजो येनाहं शक्नुयां द्रष्टुम् । तेजसा सप्र-हतदृष्टिन शक्नुयां त्वत्स्वरूपमञ्जसा द्रष्टुम् । विद्योतन इव रूपाणा-मत उपसंहर तेजः । यत्ते तव रूपं सर्वकल्याणानामतिशयेन कल्याणं कल्याणतमं तत्ते पर्यामि । पर्यामो वयं वचनव्यत्ययेन । योऽसौ भूर्भुवःस्वव्याद्वत्यवयवः पुरुषः पुरुषाकृतित्वात्पुरुषः सोऽहमस्मि भवामि । अहरहमिति चोपनिषदं उक्तत्वादादित्यचाक्षुषयोस्तदेवेदं परा-मृद्यते सोऽहमस्म्यमृतमिति संबन्धः ॥

भाष्यार्थ—(अहो पण स्वाभाविक किरण दूर करता येणे शक्य नाहीं, अशी आशंका वेऊन श्रुति सांगते-) 'समूह-' आपश्या तेजाळा संक्षिप्त कर. म्हणजे त्यामुळें भी सत्य ब्रह्माळा पाहूं शकेन. तुझ्या तेजाने माझी दृष्टि अपहत—नष्ट झाल्यामुळें—दीपल्यामुळें तुझें स्वरूप साक्षात् पाहण्यास मी समर्थ होत नाहीं. ज्याप्रमाणें वीज चमकळी असतां डोळ दीपतात व पदार्थीचें स्वरूप पाहूं शकत नाहींत त्याप्रमाणें तुझ्या तेजामुळें

१ 'सूर्य आत्मा जगतस्तस्थुवश्य' व 'चक्षुभित्रस्य वरुणयामः' या, श्रुतीच्या आध्रयाने हें म्हण्डे आहे.

6

त्य

तुः

या

पा

प्रा

मी सत्य पाहूं शकत नाहीं. यास्तव आपल्या तेजाचा उपसंहार कर 'यत्ते रूपं कल्याणतमं-' जें तुसें सर्व कल्याणांचें अतिशय कल्याण-कल्याणतम रूप तें तुझें रूप मी पाहतों. श्रुतींत 'पश्यामि' असें एक वचन जरी असकें तरी 'पश्यामी वयं ' आम्ही पाहतों असें बहुत्रचन करून अर्थ करावा. 'योऽसावसी पुरुष: ०-' हा जो 'मूर्भुव:स्वर्गाह:यव यव: '-'भू: मुव: सुव:' ह्या व्याहृति हेच ज्याचे अवयव आहेत तो व्याहृत्यवयव 'पुरुष-' त्याळा पुरुषाकृति असल्यामुळें पुरुष 'सोऽहिस-' तो मी आहें. (व्य हृतिशरीरामध्यें 'अहं' असा प्रयोग कसा ! उत्तर-) 'अहर् ' व 'अहं' असे आदित्य व चक्षु यांतीळ पुरुषाचें रहस्य नांव वर (पृ ४४) सांगितळें असल्यामुळें त्याचाच हा 'सोऽहिस अमृतं-' असा परामर्श केळा जातो, अता संबंध ळावावा.

ममामृतस्य सत्यस्य शरीरपाते शरीरस्थो यः प्राणी वायुः सोऽ-निलं बाह्यं वायुमेव प्रातगच्छतु । तथाऽन्या देवताः स्वां स्वां प्रकृतिं गच्छन्तु । अथेदमपि भस्मान्तं सत्पृथिवीं यातु शरीरम् । अथेदानी-मात्मनः संकल्पभूतां मनसि व्यवस्थितामग्निदेवतां प्रार्थयते । ॐ कतो । ॐमिति कतो इति च संबोधनार्थावेव । ॐकारप्रतीकत्वा-दोम् । मनोमयत्वाच कतुः । हे ॐ हे कतो स्मर स्मर्तव्यमन्तकाले हि स्वत्समरणवशादिष्टा गातिः प्राप्यतेऽतः प्रार्थ्यते यन्मया कृतं तत्सम-र पुनक्किरादरार्था ॥

माध्यार्थ—(तुझा शरीरपात जरी झाला तरी अमृतत्व संभवत नाहीं. कारण आध्यात्मिक वायु, इंद्रियें इत्यादिकांचा त्या अमृतत्वाला प्रतिबंध होणें साहजिक आहे, अशी आशंका घेऊन श्रुति सांगते—) मज अमृत सत्याच्या शरीराचा पात झाला असतां शरीरस्थ जो प्राण 'वायु:'तो 'अनिलं-'बाह्य वायूपतच् जावो. त्याचप्रमाणें दुसऱ्या देवता आपापस्या प्रकृतीस जावोत. 'अथेदं०-'व हें शरीरही भस्मान्त होऊन पृथिवीस प्रप्त होवो. आतां आपस्या संकल्पभूत व मनामध्यें स्वतिक असलेख्या अभिदेवतेस प्राधितो. 'ॐ कतो-' ॐ असा व

भ स्य दः

पा सः

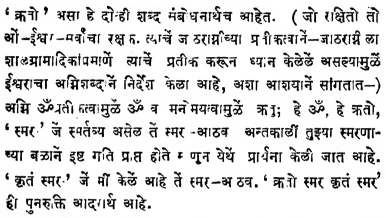
म प्रा प्रा पूष

र्श स्व

क

तुः भ

र्हा



किंच हेऽप्र नय प्रापय सुपथा शोभनेन मार्गेण राथे धनाय कर्भ-फल ग्राप्तय इत्यर्थ: । न दक्षिणेन कृष्णेन पुनरावृतियुक्तेन किं तर्हि शुक्टेनैव सुपथाऽस्मान्विश्वानि सर्वाणि हे देव वयुनानि प्रज्ञानानि सर्वगाणिनां विद्वान् ॥

भाष्यार्थ — दुसन्या प्रार्थनेचा हिच्याशीं समुचय करितात —)तसेंच 'अमे 'हे अमे, 'नय-'ने, पोंचीव; 'सुपथा-' शोभन मार्गानें 'राये-' धनाला —कर्मफलपाप्यर्थ, असा भावार्थ. पुनरावृत्तियुक्त दक्षिण --कृष्ण मार्गानें नको, तर काय ? शुक्कच सुनार्गानें 'अस्मान् ' आम्हांला कर्मफलप्राप्यर्थ ने. 'विश्वानि-' सर्व हे 'देव ' 'वयुन नि ' सर्व प्राण्यांचीं प्रज्ञानें जाणणान्या हे देवा, आम्हांला सुनार्गानें ने. येथील 'प्रज्ञानानि 'हा शन्द कर्म व उपासना यांच्या उपलक्षणार्थ आहे.)

किंच युयोध्यपनय वियोजयासमदस्मतो जुद्धराणं कुटिलमेनः पापं पापजातं सर्वम् । तेन पापन वियुक्ता वयमेष्याम उत्तरेण पथा त्वत्य-सादात् । किंतु वयं तुभ्यं परिचया कर्तुं न शक्तुमो भूयिष्ठां बहुतमां ते तुभ्यं नमलितं नमस्कारवचनं विधेम नमस्कारोक्त्या परिचरेमे-सर्थः । अन्यत्कर्तुमशक्ताः सन्त इति ॥ १ ॥ इति बृहदारण्यकोपनि-पद्मान्ये पश्चनाध्यायस्य पश्चद्शं बाह्यणम् ॥ १५॥ इति श्रीगोविन्द-



त्यान तुरीः यास्त पात्रः प्रमाः अहे स्याम्

दर्शन पातृत सम

आव्ह प्रतिबं प्रतिबं पूषा करते। प्रतिबं स्वस्त

पू वृषिश्चै पश्यदं

तुझ्या **अशा** स्योपी भगवत्पूज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरिव्राजकाचार्यस्य श्रीशंकरभगवतः कृतौ वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पञ्चमोऽध्यायः॥ ५ ॥

भाष्यार्थ--शिवाय, 'युयोधि-' दूर कर, वियुक्त कर ' अस्मत्-' आम्हांपास्न ' जुहुराणं ' कुटिल, 'एनः-' पाप-सर्व पापजात ( सर्व कुटिल पाप आम्हांपास्न दूर-वियुक्त कर.) त्या पापाशीं वियुक्त सा-लेले आम्ही तुझ्या प्रसादानें उत्तर मार्गानें जाऊं पण आम्ही तुझी परि-चर्या करण्यास समर्थ नाहीं. यास्तव 'भूषिष्ठां ते नमउक्तिं विधेम-' आम्ही तुला बहुतम-पुष्कळच नमस्कारवचन करतों. नमस्कारोक्तिनें परिचर्या करतों, असा भावार्थ. यावेळीं दुसरें करण्यास असमर्थ होत्साते पुष्कळ नमस्कारोक्तिनें आम्ही तुझी सेवा करतों. (भाष्यांतील शेवटचा ' इति ' शब्द अध्यायसमाप्यर्थ आहे.) १.

इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या पांचव्या अन्यायाचे पंधरावें बाह्मण समासः बृहद्रारण्यकोपनिषदाचा पांचवा व बृहद्रारण्यकाचा सातवा। अध्याय समाप्त झाला.

## बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यार्थ.

[ मूळ, अर्थ, व भाष्य यांसह ]

## अध्याय ६ वा

अ्तत्सद्ग्रह्म**णे नमः** ।

ॐ प्राणो गायत्रीत्युक्तम् । कस्मात्युनः कारणात्प्राणभावो गायत्र्या न पुनर्वागादिभाव इति । यस्माज्ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च प्राणो न वागादयो ज्येष्ठयश्रेष्ठयभाजः । कथं ज्येष्ठत्वं श्रेष्ठत्वं च प्राणस्येति तनिर्दियार-यिषयेदमारभ्यते ॥

भाष्यार्थ—(ॐकार, दमादित्रय, ब्रह्माब्रह्म -उपासनें, यांचें फळ, या फळासाठीं गति, व आदियादि-उपस्थान हा अर्थ सातज्या नेग्ल्या पांचव्या अध्यायांत झाळा. आतां मुख्यतः अब्रह्मोपासन व फळासह श्रीमन्थादिकमें सांगावें, म्हणून या पुढीळ अध्यायास आरंम करणारे आचार्य ब्राह्मणसंगति सांगतात )ॐ प्राण गायत्री आहे, असे सांगितळें.गाय-त्रीळा प्राणमाव कोणत्या बरें कारणानें आहे व वागादिमाव कां नाहीं ? उयाअर्थीं प्राण ज्येष्ठ व श्रेष्ठ आहे वागादिक ज्येष्ठत्व व श्रेष्ठत्व यांस पात्र नाहींत त्याअर्थी प्राण गायती आहे,हें योग्यच सांगितळें आहे. पण प्राणाळा ज्येष्ठत्व व श्रेष्ठत्व कसें, असें कोणी विचारीळ म्हणून साचा निर्धार करण्याच्या इच्छेनें हें ब्राह्मण आरंभिकें जातें.

अथवोक्थयजुःसामक्षत्रादिभावैः प्राणस्येवोपासनमभिहितं सत्स्व-स्यन्येषु चक्षुरादिषु । तत्र हेतुमात्रमिहाऽऽनन्तर्येण संवश्यते । न पुनः पूर्वशेषता । वित्रक्षितं तु खिल्लादस्य काण्डस्य पूर्वत्र यद्तुकं विशि-ष्टफलं पाणविषयमुपासनं तद्वक्तन्यमिति ॥

भाष्यार्थ — ( दुसन्याप्रकारें पूर्वोत्तर प्रंथाची संगति सांगतात—) अथवा उक्थ, यजुः, साम, क्षत्र इत्यादि भावांनी, चक्षुरादि अन्य करणें असतांनाही प्राणाचेंच उपासन सांगितछें. तिशिष्ट गुणयुक्त प्राणाछाच कें उपास्पत्व सांगितछें आहे ब्याचा केवळ क्येष्ठत्वादि हेतु येथें सांगितछा जात आहे. याप्रमाणें पूर्वप्रंथाछा हेतुमत्त्व व या उत्तर प्रंथाछा हेतुस्व असहयामुळें ) हा पुढीळ प्रंथ पूर्वप्रंथ शीं आनन्तर्यानें संबद्ध होतो. पुढीळ प्राणोपासना पूर्वोक्त उक्यादि उपासनांचा शेष नाहीं. (कारण ब्यांचे गुणही भिन्न आहेत व फळही भिन्न आहे पण येथें स्वतंत्र प्राणोपासन कां सांगितळें आहे ? तें मांगतात—) पण या कांडा-छा खिळत्व असहयामुळें पूर्वोच्या उपासनेंत जें सांगितळें नाहीं तें विशिष्ट फळ देणारें प्राणाविषयक उपासन येथें विविश्वत आहे तें सांगा वें, महणून या ब्राह्मणाचा आरंभ केळा जात आहे.

ॐ यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च श्रष्ठश्च स्वानां भवित प्राणो वै ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च स्वानां भवत्यिप च येषां बुभूषित य एवं वेद ॥ ।॥

अर्थ जो को जी उपेष्ठ व श्रेष्ठ जाणते। तो स्वर्क यां करें उपेष्ठ व श्रेष्ठ होतो प्राणच उपेष्ठ व श्रेष्ठ आहे. जो अशी उपा ना करतो तो स्वजातीयां मध्यें उपेष्ठ व श्रेष्ठ होतो. तसाच तो दुमन्याही उपां मध्यें उपेष्ठ व श्रेष्ठ होण्याची इच्छा करतो त्यांतही उपेष्ठ व श्रेष्ठ होते १.

यः कश्चिद्ध वा इत्यवधारणार्थी । यो क्येष्ठश्रष्ठगुणं वक्ष्यमाणं यो वेदासौ भव थेव क्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च । एवं फछेन प्रलोभितः सन्प्रशायाः भिमुक्षीभूतस्तस्मै चाऽऽह । प्राणो वै क्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च । कथं पुनरवगः क्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च श्रेष्ठश्चित । यस्मान्तिवेककाल एव शुक्रशाणितसं-वन्धः प्राणादिकलापस्याविशिष्टः । तथाऽपि नाप्राणं शुक्रं विरोहतीति

प्रथमो वृत्तिलाभः प्राणस्य चक्षुरादिभ्यः । अतो ज्येष्ठो वयसा प्राणः । निषेककालादारभ्य गर्भ पुष्यति प्राणः । प्राणे हि लब्धवृत्तौ पश्चाच-क्षुरादीनां वृत्तिलाभः । अतो युक्तं प्राणस्य ज्येष्ठस्वं चक्षुरादिषु ॥

माध्यार्थ — 'यो ह-' जो कोणी 'ह वे' हे दोन अवधारणार्थ निपात आहेत. जो 'ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च,-' पुढें सांगितस्या जाणान्या ज्येष्ठ-श्रेष्ठ-गुणयुक्त प्राणाला जाणतो तो ज्येष्ठ व श्रेष्ठ होतोच. याप्रमाणें फलानें प्रलोभित होत्साता 'तो ज्येष्ठ व श्रेष्ठ कोण?' असा प्रश्न करण्यास साधक उद्युक्त झालेला आहे, यास्तव श्रुति म्हणते—'प्राणो वे ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ' प्राणच ज्येष्ठ व श्रेष्ठ आहे. प्राणच ज्येष्ठ व श्रेष्ठ आहे, हें कमें अवगत होतें! कारण निषेककाली व होणारा श्रुक्त व शोणित यांचा संबंध प्राणादिसमुहाला समान आहे. (म्यामुळें प्राणादि सर्वांचंच ज्येष्ठश्च समान आहे.) पण श्रुक्त शोणितसंबंध जरी समान असला तरी प्राणावाचून श्रुक्त ची वढ हात नाहीं. यास्तव चक्षुरादि इतर गोण प्राणाह्न प्रथम प्राणाचाच वृत्तिलाम होतो म्हणून प्राण वयानें ज्येष्ठ आहे. निषेककालापसून प्राण गर्भांचे पेषण करतो. प्राणाला त्याची वृत्ति प्राप्त झाली म्हण्ने मग चक्षुरादिकांना वृत्तिलाम होतो. यास्तव चक्षुरादिकांमध्ये प्राणाला ज्येष्ठश्च युक्तच आहे.

भवति तु कश्चित्कुले ज्येष्ठो गुणकीन वातु न श्रेष्ठः । मध्यमः किनिष्ठो वा गुणाढ्यत्वाद्भवेच्छ्रेष्ठो न ज्येष्ठः । न तु तथेहेत्याह भाण एव तु ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च । कथं पुनः श्रेष्ठथमवगम्यते भाणस्य तिहृह संवादेन दर्शायिष्यामः ॥

माध्यार्थ — कुलामध्यें कोणी उयेष्ठ होतो, पण गुणहीनत्वामुळें तो श्रेष्ठ होऊं शकत नाहीं तसेंच, मध्यम किंग किन्छ गुणाढ्यतेमुळें — गुण संपन्न असल्यामुळें श्रेष्ठ होतो पण ज्येष्ठ नसतो. पण येथें -या प्राणामध्यें तसें नाहीं. तर 'प्राण एव ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च 'प्राणच ज्येष्ठ व श्रेष्ठ आहे. प्राणाचें श्रेष्ठत्व कसें अवगत होतें तें येथें संवादाच्या योगानें आही दाखवूं.



सर्वथाऽपि तु प्राणं चयेष्ठश्रेष्ठगुणं यो वेदोपास्ते स स्वानां ज्ञातीनां चयेष्ठश्रे श्रेष्ठश्र श्रेष्ठश्र भवति । चयेष्ठश्रेष्ठगुणोपासनसामर्थ्यात्स्वच्यतिरेकेणापि च येषां मध्ये चयेष्ठश्रे श्रेष्ठश्र भविष्यामीति बुभूषति भवितुमिच्छति तेषामपि चयेष्ठश्रेष्ठपाणदर्शी चयेष्ठश्रे श्रेष्ठश्र भवति । ननु वयोनिमित्तं चयेष्ठत्वं तिद्च्छातः कथं भवतीत्युच्यते । नैष दोषः । प्राणवद्वृत्तिला-भस्यैव चयेष्ठत्वस्य विवक्षितत्वात् ।। १ ।।

भाष्यार्थ—' ज्येष्ठश्च श्रेष्ठश्च ०-' आरोप केल्यानें अथवा तो न केल्यानेंही [ म्ह० प्राणामध्ये ज्येष्ठत्व व श्रेष्ठत्व आरोपित असठें अथवा तें आरोपित नसून स्वामाविक असठें तरी] जो ज्येष्ठ-श्रेष्ठगुण प्राणाची उपासना करतो तो 'स्वानां-' आपल्या ज्ञातीच्या छोकांमध्यें ज्येष्ठ व श्रेष्ठ होतो. ज्येष्ठ-श्रेष्ठगुणोपासनेच्या सामध्यीनें आपल्या ज्ञातीछा सोझून ज्या इतर छोकांमध्येंही 'मी ज्येष्ठ व श्रेष्ठ होईन' अशी तो ज्येष्ठ-श्रेष्ठ होण्याची इच्छा करतो त्या छोकांमध्येंही तो ज्येष्ठ-श्रेष्ठ व श्रेष्ठ होतो. 'अहो पण ज्येष्ठत्व वयाच्या निमित्तानें प्राप्त होतें. तेव्हां तें तुस्या इच्छेनें कसें होणार ?' म्हणून कोणी विचारीछ तर त्याचें उत्तर सांगितछें जातें—हा दोष येत नाहीं. कारण प्राणाप्रमाणें वृत्तिछाभाच्याच ज्येष्ठत्वाची येथें विवक्षा आहे. (ज्याप्रमाणें प्राणाच्या अन्यक्षणादिकांमुळें चक्षुरादिकांच्या वृत्तीचा छाभ होतो त्याप्रमाणें त्याच्या जातीच्या व इतर छोकांचें जीवन प्राणो-पासकाच्या अधीन होतें. त्यामुळें प्राणोपासकाचें ज्येष्ठत्व वय या निमित्ता-मुळें नाहीं, असा भावार्थ) १.

यो ह वै विषष्ठां वेद विसष्ठः स्वानां भवति वाग्वै विसष्ठा विसष्ठः स्वानां भवत्यपि च येषां बुभूषति य एवं वेद् ॥ २ ॥

अर्थ जो वसिष्ठेला जाणतो तो स्वजातीमध्ये वसिष्ठ होतो. वाक् हीच वसिष्ठा आहे. जो अशी उपासना करतो तो स्वजातीयांमध्ये वसिष्ठ होतो. त्याचप्रमाणे ज्यांच्यामध्ये वसिष्ठ होण्याची इच्छा करतो त्यांमध्ये-ही वसिष्ठ होतो. २. यो ह वै वसिष्ठां वेद वसिष्ठः स्वानां भवति । तहर्शनानुरूप्येण फलम् । येषां च ज्ञातिव्यतिरेकेण वसिष्ठे। भवितुमिच्छति तेषां च वसिष्ठे। भवितुमिच्छति तेषां च वसिष्ठे। भविति । उच्यतां ति क्वां वसिष्ठे। वसिष्ठेति । वाग्वे वसिष्ठा । वास्यत्यतिशयेन वस्ते वेति वसिष्ठा । वाग्ग्मिनो हि धनवन्तो वस-न्त्यतिशयेन । आच्छाद्नार्थस्य वा वसेर्वसिष्ठा । अभिभवन्ति हि वाचा वाग्ग्मिनोऽन्यान् । तेन वसिष्ठगुणवत्परिज्ञानाद्वसिष्ठगुणो भवतीति दर्शनानुरूपं फलम् ॥ २ ॥

भाष्यार्थ—'यो ह वै०' जो वसिष्ठेला जाणतो तो स्वकीयांमध्यें विष्ठ होतो. त्याच्या दर्शनानुरूपच फळ मिळतें. ज्ञातीला सोडून बाकीच्या ज्या लोकांमध्यें तो विषष्ठ होण्याची इच्छा करतो त्यांचाही विषष्ठ होतो. तर मग ती विषष्ठा कोण तें सांगा. (असें कोणी म्हणेल म्हणून श्रुति सांगत—) 'वाक् वै विषष्ठा-' वाक्च विषष्ठा आहे. अति- श्र्येंकरून म्ह० आधिक्यानें वसविते म्हणून किंवा आच्छादित करते म्हणून विषष्ठा- कारण प्रशस्त वक्ते धनवान् होजन अतिशयानें राह- तात. किंवा आच्छादन हा ज्याचा अर्थ आहे अशा 'वस्—आच्छादने-' या धातूचें विषष्ठा हें रूप आहे. वक्ते इतरांना आपल्या वाणीनें पराभूत करितात—झांकून टाकतात. यास्तव विषष्ठगुणयुक्त पदार्थाच्या परिज्ञाना- मुळे उपासक विषष्ठगुणयुक्त होतो, हें दर्शनानुरूप फळ आहे. २.

यो ह वे प्रतिष्ठां वेद प्रातितिष्ठति सभे प्रतितिष्ठति दुर्गे चक्षुवे प्रतिष्ठा चक्षुषा हि सभे च दुर्गे च प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति सभे प्रतितिष्ठति दुर्गे य एवं वेद् ॥ ३ ॥

अर्थ — जो प्रतिष्ठेला जाणतो तो सम देश व काल यांत प्रतिष्ठित होतो. तसाच दुर्गम काल व देश यांतही प्रतिष्ठित होतो. चक्षु हीच प्रतिष्ठा आहे. चक्षुनेंच सम व दुर्गम यांत प्रतिष्ठित होतो. जो अशी उपासना करतो तो समामध्यें प्रतिष्ठित होतो व दुर्गामध्यें प्रति.





यो ह वै प्रतिष्ठां वेद प्रतितिष्ठयनयेति प्रतिष्ठा तां प्रतिष्ठां प्रति-ष्ठागुणवर्ती यो वेद तस्यैतत्फळं प्रतिनिष्ठति समे देशे काले च। तथा दुर्गे विषमे च दुर्गमने च देशे दुर्भिक्षादौ वा काले विषमे। यग्नेत्रमु-च्यतां काऽसौ प्रतिष्ठा। चक्कुर्वे प्रतिष्ठा। कथं चक्कुषः प्रतिष्ठात्विम-त्याह। चक्कुषा हि समे च दुर्गे च दृष्टः प्रतितिष्ठति । अतोऽनुरूषं फलं प्रतिविष्ठिति समे प्रतितिष्ठिति दुर्गे य एवं वेदेति॥ ३॥

भाष्यार्थ—' यो ह वे प्रतिष्ठां वेद ' जो प्रतिष्ठेला जाणतो, जिच्या योगानें साधक प्रतिष्ठित होतो तो प्रतिष्ठा. त्या प्रतिष्ठेला प्रतिष्ठा गुण-वतीला जो जाणतो त्याचें हें फल—'समे 'तो सम देश व काल यांत प्रतिष्ठित होतो. त्याचप्रमाणें ' दुर्गे ' विषम – दुर्गम देश व दुर्भिश्वादि विषम काल यांमध्यें प्रतिष्ठित होतो. अने जर आहे तर ती प्रतिष्ठा कोणती तें सांगावें. ' चक्षुर्वे प्रतिष्ठा-' चक्षु हीच प्रतिष्ठा आहे चक्षूण प्रतिष्ठात्व कर्से ! ता श्रुर्ति सांगते—'चक्षुपा हि ०' काण्ण प्राणी चक्षू मिन सम व विषम प्रदेशी पाहून प्रतिष्ठित होतो. यास्तर अनुक्ष फल सांगतात—जो असे जाणतो तो समामध्यें प्रतिष्ठित होतो व विषमामध्यें प्रतिष्ठित होतो. ३.

यो ह वै संपदं बेद सथ्हासमें पदाते यं कामं कामयते श्रोशं वै संप-च्छ्रोत्रे हीने सर्वे वेदा अभिसंपन्तः सण्हासैन पद्यते यं कामं काम-यते य एवं वेद् ॥ ४ ॥

अर्थ — जो संपद् छा जाणतो, संपद्भुणयुक्त जो उपासना करतो, तो ज्या कामाची इच्छा करतो त्यास संपन्न—प्राप्त होतो. श्रेत्र हीच संपद् आहे. श्रोत्रांतच हे सर्व वेद अभिसंपन्न आहेत. जो अशी उपासना करतो तो ज्या कामाची कामना करतो तो त्यास प्राप्त होतो. 8.

यो ह वै संपदं वेद संपद्गुणयुक्तं यो वेद तस्येतत्फलसमस्मे विदुषे संपद्यते ह । किम्। यं कामं कामयते स कामः । कि पुनः संपद्गुणकम् । श्रोत्रं वे संपत् । कयं पुनः श्रोत्रस्य संपद्गुणःविमिति । उदयते ।
श्रोत्रे सति हि यस्मात्सर्वे वेदा अभिसंपनाः श्रोत्रेन्द्रियवताऽभ्येयत्वात् ।

वेदविहितकर्मायताश्च कामास्तस्माच्छ्रोत्रं संपत्। अतो विज्ञाना-नुरूपं फळम्। सं हास्मै पद्यते यं कामं कामयते य एवं वेद् ॥ ८ ॥

भाष्यार्थ — 'यो ह०-' जो संपद्-छा—संपद्गुणयुक्त श्रोत्राछा जाणते त्याचे हें फळ—' अस्मै 'या विद्वानाछा 'संपद्यते ह-' प्राप्त होतें. काय! 'यं कामं०-' तो ज्या कामाची कामना करतो तो काम प्राप्त होतो.पण तें संपद्गुणविशिष्ट काय आहे. ? 'श्रोत्रं०-' श्रोत्र हेंच संपद् आहे. श्रोत्राछा संपद्गुणव कसें ? म्हणून विचाराछ तर श्रुतीकडून सांगितळें जातें—'श्रोत्रे हि०-' श्रोत्र असळें तर ज्याअर्थी सर्व वेद अमिसंपन्न होतात. कारण श्रोत्रेदियानें जो युक्त असतो तोच अध्ययन करण्यास योग्य असतो; आणि सर्व काम वेदविहित कर्माच्या अधीन असतात. म्हणून श्रोत्र हीच संपद् आहे. त्यामुळें विज्ञानानुरूप--उपासना--भावना जशी असेळ तसें फछ श्रुति सांगते—जो अशी उपासना करतो तो ज्या कामाची कामना करतो त्यास संप्राप्त होतो. 8.

यो इ वा आयतनं वेदाऽऽयतन १ स्वानां भवत्यायतनं जनानां मनो वा आयतनमायतन १ स्वानां भवत्यायतनं जानानां य एवं वेद् ॥५॥

अर्थ — जो भायतनाला जाणतो तो स्वकीयांचे भायतन होतो व इतर जनांचेंही भायतन होतो. मन हेंच भायतन भाहे. जो भशी उपा-सना करतो तो भापल्या ज्ञातींचें व इतर जनांचें भायतन होतो ५.

यो ह वा आयतनं वेद । आयतनमाश्रयस्तद्यो वेदाऽऽयतनं स्वानां भवत्यायतनं जनानामन्येषामपि । किं पुनस्तद्ययतनिमिति । उच्यते । मनो वा आयतनमाश्रय इन्द्रियाणां विषयाणां च । मनआश्रिता हि विषया आत्मनो भोग्यत्वं प्रतिपद्यन्ते । मनःसंकल्पवशानि चोन्द्रियाणि प्रवर्तन्ते निवर्तन्ते च । अतो मन आयतनमिन्द्रियाणाम् । अतो दर्शनानुहत्येण फलमायतनं स्वानां भवत्यायतनं जनानां य एवं वेद ॥५॥

भाष्यार्थ — 'यो ह वा भायतनं वेद०-' जो भायतन जाणतो आय-तन म्ह० भाश्रय, तें जो जाणतो तो आपस्या ज्ञातीच्या छोकांचे भाय-



तन होतो व अन्य जनांचेंही आयतन होतो. 'तें आयतन काय आहे?' तर श्रुतीकडून सांगितळें जातें. 'मनो वा आयतनं०-' मन आयतन -आ-श्रय आहे. (कोणांचें आयतन ?) इंद्रियांचें व विषयांचें. मनाचा आश्रय केळेळेच विषय आत्म्याच्या भोग्यत्वास प्राप्त होतात. मनःसंकल्पाधीन असणारीं इंद्रियें मनःसंकल्पवशात् प्रवृत्त व निवृत्त होतात. यास्तव मन इंद्रियांचें आयतन आहे. यास्तव भावनेच्या आनुरूष्यांनेंच फळ मिळतें—जो असें जाणतो,अशी उपासना करतो तो स्वजातीयांचें व इतर जनचें आयतन होतो. ५.

यो ह वै प्रजाति वेद प्रजायते ह प्रजया पशुभी रेतो वे प्रजातिः प्रजायते ह प्रजया पशुभिष एवं वेद ॥ ६ ॥

अर्थ—जो प्रजातीला जाणतो तो प्रजेर्ने प्रजात होतो व पश्तंनी सं-पन होतो. रेतच प्रजाति भाहे. जो असे जाणतो तो प्रजा व पशु यांनी संपन्न होतो. ६.

यो ह वै प्रजाित वेद प्रजायते ह प्रजया पशुभिक्ष संपन्नो भवित । रेतो वै प्रजाितः । रेतसा प्रजननेन्द्रियमुपलक्ष्यते । तद्विज्ञानानुरूपं फलं प्रजायते ह प्रजया पशुभिर्य एवं वेद ॥ ६ ॥

भाष्यार्थ—' यो ह०-' जो प्रजातीका जाणतो तो प्रजारूपानें उ-त्पन्न होतो व पश्रृंनीं संपन्न होतो. 'रेतो०-' रेतच प्रजाति आहे. येथें ' रेत' या शब्दानें जननेंद्रिय उपलक्षित होतें. त्याच्या विज्ञानानुरूप फळ—जो अशी उपासना करतो तो प्रजा व पशु यांनीं संपन्न होतो ६.

ते हेमे प्राणा अह<sup>्</sup>श्रेयसे विवदमाना ब्रह्म जम्मुस्तद्धोचुः को नो वसिष्ठ इति तद्धोवाच यस्मिन्व उत्कान्त इद्रश्रारीरं पापीयो मन्यते स वो वसिष्ठ इति ॥ ७॥

अर्थ—ते हे वागादिक सर्व प्राण 'मी श्रेष्ठ ' हें ठरविण्यासाठीं विवाद करणारे असे होत्साते ब्रह्माकडे—प्रजापतीकडे गेळे; व त्याळा म्ह-क्ये '' आम्हांमध्यें वसिष्ठ कोण १ '' ब्रह्म म्हणार्ळे—'' तुम्हांपैकीं जो गेळा असतां हें शरीर पहिल्यापेक्षां अधिक पापी होतें, गनतो तो तुम्हांमध्यें वसिष्ठ.'' ७.





ते हेमे प्राणा वागाद्योऽहंश्रेयसेऽहं श्रेयानित्येतस्मै प्रयोजनाय विवदमाना विरुद्धं वदमाना ब्रह्म जग्मुर्बह्म गतवन्तो ब्रह्मशब्दवाच्यं प्रजापितं गत्वा च तद्भक्ष होचुरुक्तवन्तः । को नोऽस्माकं मध्ये विसष्ठः कोऽस्माकं मध्ये वसित च वासयित च । तद्भक्ष तैः पृष्ठं सद्धोवाचो-क्तवद्यस्मिन्वो युष्माकं मध्ये उत्क्रान्ते निर्गते शरीरादिदं शरीरं पूर्व-स्मादितशयेन पापीयः पापतरं मन्यते छोकः । शरीरं हि नामानेका-शुचिसंघातत्वाज्ञीवतोऽपि पापमेव ततोऽपि कष्टतरं यस्मिनुत्कान्ते भवति । वैराग्यार्थमिद्मुच्यते पापीय इति । स वो युष्माकं मध्ये विसष्ठो भविष्यति । जानन्नपि वसिष्ठं प्रजापितर्गेवाचायं वसिष्ठ इती-तरेषामित्रयपिद्दाराय ॥ ७ ॥

भाष्यार्थ-- 'ते हेमे ॰-'हे ते वागादिक प्राण ' अहं श्रेयसे-' मी श्रेष्ठ या प्रयोजनासाठी ' विवदमानाः ' विरुद्ध बोळणारे ' ब्रह्स जग्मः-' ब्रह्माकडे—ब्रह्मशब्दवाच्य प्रजापतीकडे गेळे; आणि जाऊन 'तद्धोचुः-' त्या ब्रह्माळा म्हणाळे- 'को नो वसिष्ठ इति-' आम्हांमध्ये वसिष्ठ कोण ? आम्हातीळ जो राहतो व जो इतरांस रहावयास छावतो तो कोण ? ' तद्धोवाच-' तें ब्रह्म त्यांच्याकडून विचारलेलें असे होत्सातें त्यांस म्ह-णाळें ' यश्मिन्व उक्तान्ते ० .' तुम्हांपैकीं जो शरीरांतून निघृन गेळा असतां हें शरीर पूर्वीपेक्षां अतिशय पापी आहे असे लोक मानतो, कारण शरीर हा अनेक अशुचि पदार्थीचा समुदाय असल्यामुळे जिवंत पुरुषाचे शरीरही पापच आहे, पण जो शरीराला सोडून गेला असतां तें त्याहू-नहीं कष्टतर—अधिक पाप होतें, 'पापीयः ' हें वैराग्यार्थ सांगितलें आहे [म्ह० शरीराविषयीं वैराग्य उत्पन्न करून त्याच्या द्वारा शरीरावरील अहं-ममाभिमान वाळविण्यासाठीं त्याळा ' अतिशय पापी ' असे म्हटळें आहे. असा भावार्थ. ] तो तुम्हांमध्यें वसिष्ठ होईल असे ब्रह्मा म्हणाला. (अहो पण सर्वज्ञ प्रजापतीनें साक्षात् मुख्य प्राणच विसष्ठ भाहे, असें कां सां-गितकें नाहीं ? तें सांगतात-) प्रजापति त्यांतीळ वसिष्ठ कोण तें जागत



होता तरी इतरांना अप्रिय वाटूं नये म्हणून—यांच्या अप्रीतीचा परिहार करण्यासाठीं 'हा प्राण वसिष्ठ आहे ' असे म्हण'ला नाहीं ७

वाग्घो चकाम सा संवत्सरं प्रोष्याऽऽगलोवाच कथमशकत महने जीवितुमिति ते होचुर्यथा कला अवदन्तो वाचा प्राणन्तः प्राणेन परयन्तश्रक्षा भृण्वन्तः श्रोचेण विद्राण्सो मनसा प्रजायमाना रेतसै-वमजीविष्मेति प्रविवेश ह वाक् ॥ ८॥

अर्थ — प्रथम वाक् शरीर सोड्न गेळी व ती एक वर्षभर बाहेर राहून परत आळी आणि म्हणाळी, " तुम्ही मजवाचून जिवंत राहण्या- स कसे समर्थ झाळां ?" तेव्हां ते इतर प्राण म्हणाळे—"जसे मुके वाणी- नें न बोळणारे पण प्राणानें प्राणन किया करीत, नेत्रानें पहात, श्रोत्रानें श्रवण करीत, मनानें जाणत व रेतानें उत्पन्न करीत जिवंत राहतात त्याप्रमाणें धाम्ही जिवंत राहिळों. " तें ऐक्न वाक् शरीरांत प्रविष्ट झाळी ८.

त एवमुक्ता ब्रह्मणा प्राणा आत्मनो वीर्यपरीक्षणाय क्रमेणोचकमुः।
तत्र वागेव प्रथमं हास्माच्छरीरादुचकामोत्कान्तवती। सा चोत्कम्य
संवत्सरं प्रोष्य प्रोषिता भूत्वा पुनरागत्योवाच। कथमशकत शक्तवन्तो यूयं महते मां विना जीवितु मिति। त एवमुक्ता ऊचुर्यथा छोके
कछा मूका अवदन्तो वाचा प्राणन्तः प्राणनव्यापारं कुर्वन्तः प्राणेन
पश्यन्तो दर्शनव्यापारं चक्षुषा कुर्वन्तस्तथा शृण्यन्तः श्रोत्रेण विद्वांसो
मनसा कार्योकार्यादिविषयं प्रजायमाना रेतसा पुत्रानुत्पादयन्त एवमजीविष्म वयमित्येवं प्राणेर्व्सोक्तरा वागात्मनोऽस्मिनवसिष्ठत्वं बुद्ग्वा
प्रविवेश ह वाक् ॥ ८ ॥

भाष्यार्थ—- ब्रह्मदेवाकडून असें सांगितले गेलेके ते प्राण आपस्या वीर्याचें परीक्षण करण्यासाठीं क्रमानें शरीर सोडून गेले. त्यांतील 'वाग्वो. नक्ष्या वाक् च प्रथम या शरीरांतून निघून गेली. 'सा संवत्सरं०-' निघून व एक वर्षभर बाहर राहून पुनः येखन म्हाणाली नक्षी मजवाचून जिवंत राहण्यास करें शक्का ? 'ते होचुः ०-' ते याप्रमाणं बोळ्ळे गेळेळ इतर प्राण म्हणाळ—ज्याप्रमाणं व्यवहारांत मुक्ते व्याप्रमाणं वाणीनं—वागिद्वियानं न बोळणारे असे झ० वाणीनं बोळत मात्र नव्हतों. पण 'प्राणन्तः ०-' प्राणानं प्राणनिक्रया कर-णारे, चक्क्त्तं दर्शनिक्रया करणारे, व्याचप्रमाणे श्रोत्रेद्वियानं श्रवण कर-णारे, मनानं कार्याकार्यादि विषयास जाणणारे, व रेतानं पुत्रांस उत्पन्न करणारे असे आम्ही जिवंत राहिळों. याप्रमाणे चक्षुरादि इतर प्राणांनीं जिंछा उत्तर दिळे आहे, अशी वाक् आपत्याळा या शरीरांत वसिष्ठत्व नाहीं, असे जाणून शरीरांत प्रवेश करिती झाळी ८.

चक्षुहोंचकाम तत्संवत्सरं प्रोष्या ऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथाऽन्धा अपश्यन्तश्रक्षुषा प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा शृण्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाष्सो मनसा प्रजायमाना रेतसैं-वमजीविष्मेति प्रविवेश ह चक्षः ॥ ९ ॥

अर्थ—चक्षुरिंद्रिय उत्कान्त झाळे. तें एक वर्ष बाहेर राहून व परत येऊन म्हणार्छे—" माझ्यावांचून तुम्ही जिवंत राहण्यास कसे समर्थ झाळां. ?" तेव्हां ते इतर प्राण म्हणार्छ—" जसे आंधळे चक्ष्म्नें न पाह-णारे, पण प्राणानें प्राणन किया करणारे, वाक्-नें बोळणारे, श्रोत्रानें ऐकणारे, मनानें जाणणारे, व रेतानें प्रजोत्पाचि करणारे असे जिवंत राहतात त्याप्रमाणें आम्ही जिवंत राहिळों." तें ऐकून चक्षु शरीरांत प्रविष्ट झाळें ९.

श्रोत्र होचकाम तत्संवत्सरं शोष्याऽऽगखोवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथा बधिरा अशृष्यन्तः श्रोत्रेण प्राणन्तः प्राणेन वदन्तो वाचा पश्यन्तश्रक्षुण विद्वार्थसो मनसा प्रजायमाना रेतसैवम-जीविष्मेति प्रविवेश ह श्रोत्रम् ॥ १०॥

अर्थ--श्रोत्रेंद्रिय शरीर सोइन गेळं. तें एक संवत्सर प्रवास करून व परत येजन म्हणांकें, " मजवाचून तुम्ही जिवंत कसे राहूं शक्छां?" ते प्राण म्हणांके, " जसे बहिरे श्रोत्रानें न ऐकणारे पण प्राणानें प्राण-न किया करणारे, वाक् नें बोळणारे, चक्षूनें पाहणारे, मनानें जाण-





णारे व रेताने प्रजोत्पत्ति करणारे असे जिवंत राहतात त्याप्रमाणें आम्ही जिवंत राहिळों." तें ऐकून श्रोत्र शरीरांत शिरें १०.

मनो हो बकाम तत्सवत्सरं प्रोध्या \$ ऽगत्योवाच कथमशकत महते जीविनुमिति ते हो चुर्यथा सुग्धा अविद्वा १ सो मनसा प्राणन्तः प्राणेन वहन्तो वाचा पश्यन्तश्रक्षणा शृण्यन्तः श्रोत्रेण प्रजायमाना रेतसैव-मजीविष्मेति प्रविवेश ह मनः ॥ ११ ॥

अर्थ—मन उत्क्रमण करतें झाछें. तें एक वर्षभर प्रवासांत राहून व परत येऊन म्हणाछें—'' तुम्ही मजवाचून जिवंत राहूं कसे शकछां?" तेव्हां ते इतर प्राण म्हणाछे—'' जसे मुग्ध—मूढ—वेडे मनानें न जाण-णारे पण प्राणानें प्राणनिक्रया करीत, वाक् नें बोछत, चक्ष्नें पहात, श्रोत्रानें ऐकत, व रेतानें प्रजीस्पादन करीत जिवंत राहतात तसे आम्ही जिवंत राहिछों." तें ऐक्न (व आपण काहीं श्रेष्ठ नव्हे असें समजून) मन शरीरांत शिरछें. ११

रेतो होचकाम तत्संवत्सरं प्रोष्याऽऽगत्योवाच कथमशकत महते जीवितुमिति ते होचुर्यथा क्लीबा अप्रजायमाना रेतसा प्राणनतः प्राणेन वद्दन्तो वाचा पश्यन्तश्रक्षण शृष्वन्तः श्रोत्रेण विद्वाश्सो मन-सैवमजीविष्मेति प्रविवेश ह रेतः ॥ १२ ॥

अर्थ—रेत उत्क्रान्त झालें. तें वर्षभर प्रवास करून व परत येजन म्हणालें "मजवाचून तुम्ही जिवंत कसे राहूं शकलां ?" तेव्हां इतर प्राण म्हणाले, "जसे नपुंसक रेतानें प्रजीत्पादन करीत नाहींत पण प्राणानें प्राणनिक्रया करीत, वाणीनें बोलत, चक्षूनें पहात, श्रोत्रानें ऐकत व मनानें जाणत राहतात त्याप्रमाणें भामही जिवंत राहिलों." तें ऐकून रेत शरीरांत प्रविष्ट झालें १२.

तथा चक्षुर्होचकामेत्यादि पूर्ववत् । श्रोत्रं मनःप्रजातिरिति ॥९-१२॥
भाष्यार्थ — त्याचप्रमाणें चक्षु शरीर सोड्न गेळें इत्यादि सर्व पूर्वी
पर्णोच समजावें. श्रोत्र, मन, प्रजाति, ही क्रमाने उत्क्रमण करती

्वर् हैवेमान्प्राणान्धंववई ते होचुर्मा भगव उत्क्रमीर्न वे शस्यामस्त्वर हते जीवितुमिति तस्यो मे बाँछ कु६तेति तथेति ॥ १३ ॥

अर्थ—नंतर प्राण उक्तमण करूं लागला. व्यावरोवर जसा मोठा लक्षणसंपन्न सिंघुदेशांतील घोडा पायवंधाच्या मेखांना एकदम उपटतो त्याप्रमाणें तो या सर्व प्राणांस आपापल्या स्थानापासून भ्रष्ट करता झाला. तेव्हां ते प्राण म्हणाले, "हे भगवन्, शरीराला सोडून जाऊं नकोस. तुजवाचून आम्ही जिवंत राहण्यास समर्थ नाहीं." प्राण झणतो—"तर मग मला कर द्या ?" ते प्राण झणाले " वरें आहे" १३.

अथ ह प्राण उत्क्रिमिष्यनुत्क्रमणं करिष्यंस्तदानीमेव स्वस्थानात्प्र-चिता वागाद्यः । किमिवेत्याह । यथा छोके महांश्चासौ सुहयश्च महासुहयः शोभनो हयो छक्षणोपेतो महान्परिमाणतः सिन्धुदेशे भवः सैन्धवोऽभिजनतः पङ्गीशशङ्क्रन्पाद्बन्धनशङ्क्र्न्पङ्गीशाश्च ते शङ्कवश्च तान्संवृहेदुद्यच्छेद्युगपदुत्खनेदश्वारोह आरूढे परीक्षणाय । एवं हैवेमा-न्वागादीन्प्राणान्संववहेंद्यतवान्स्वस्थानाद्धंशितवान् ॥

भाष्यार्थ—' अथ ह०-' नंतर प्राण उत्क्रमण करूं छागछा. त्या बरोबरच वागादिक इतर प्राण आपस्या स्थानापासून असंत चित झाछे. ते कोणाप्रमाणें तें श्रुति सांगते—' यथा महासुहयः-' ज्याप्रमाणें व्यवहारांत मोठा सुहय—चांगछा छक्षणसंपन्न घोडा व परिमाणतः मोठा 'सैन्धवः-' सिंधुदेशांत झाछेछा—जातितः उत्तम असा अश्व ' पङ्गीश-शंकून्-' पायबंधांच्या मेखांना ' पङ्गीशाश्च ते शंकवश्च ' असा विग्रह, त्या शंकूंस ' संबृहेद्-' उपटतो—परीक्षणासाठीं स्वार वर आरूढ होतांचे एकदम उपटतो 'एवं हैवेमान्प्राणानसंववर्ह-' त्याप्रमाणेंच या वागादि प्राणांस वर उपटता झाछा. आपस्या स्थानापासून अष्ट करता झाछा.

ते वागादयो होचुई भगवो भगवन्मोत्क्रमीर्यस्मान वै शक्ष्यामस्त्व -द्रते त्वां विना जीवितुमिति । यद्येवं मम श्रेष्ठता विज्ञाता भविद्भरह-मत्र श्रेष्ठस्तस्य उ मे मम विलं करं इन्हत प्रयच्छतेति ॥





भाष्यार्थ—'ते होचुः-' ते वागादिक म्हणाले 'भगव मा उस्क्रमीः-' हे भगवन्, शरीर सोडून जाऊं नकोस, कारण 'न वै०-' तुजवाचून आम्ही जिवंत राहूं शकत नाहीं. 'नस्य उ मे०-' जर याप्रमाणें माझी श्रेष्ठता तुन्हांला कळली आहे, तुम्हीं जाणली आहे, जर मी या शरीरांत श्रेष्ठ आहें तर मला बिल करा, मला कर द्या. ( असे प्राण म्हणाला. )

अयं च प्राणसंवादः किर्पतो विदुषः श्रेष्ठपरीक्षणप्रकारोपदेशः । अनेन हि प्रकारेण विद्वान्को नु खल्वत्र श्रेष्ठ इति परीक्षणं करोति । स एष परीक्षणप्रकारः संवादभूतः कथ्यते । न ह्यन्यथा संहत्यका-रिणां सतामेषाम असेव संवत्सरमात्रमेवकैकस्य निर्गमनाशुपपराते । तस्माद्विद्वानेवानेन प्रकारेण विचारयति वागादीनां प्रधानबुभुत्सुरूपास-नाय बाठं प्रार्थिताः सन्तः प्राणास्तथेति प्रतिज्ञातवन्तः ॥ १३॥

भाष्यार्थ—हा प्राणांचा संवाद किश्ति आहे. या संवादानें विद्वानाच्या श्रेष्ठ-परीक्षणप्रकाराचा उपदेश केळा आहे. कारण याच प्रकारानें विद्वान् 'यांत कोण बरें श्रेष्ठ आहे,' असे परीक्षण करतो. तोच हा परीक्षणाचा प्रकार संवादभूत असा सांगितळा जातो. कारण या संवादमें उपास्याच्या परीक्षणाचा प्रकारच जर विवक्षित नसता तर सर्व मिळून देह-व्यवहाररूप कार्य करणाऱ्या अशा या वागादि प्राणांतीळ एकेकाचें एक वर्षभर साक्षात्च शरीरांतून बाहेर निचून जार्णे उपपत्र होत नाहीं. तस्मात् वागादिकांतीळ प्रधान कोण हें जाणण्याची इच्छा करणारा विद्वान्च उपासनेसाठीं या प्रकारें विचार करतो. असे।; येणे-प्रमाणें मुख्य प्राणाकडून कर मागितळे गेळेळे बागादि प्राण 'तथेति-' ठीक आहे, अशी प्रतिज्ञा करते झाळे. १३.

सा ह वागुवाच यद्दा आई विसष्ठाऽस्मि त्वं तद्वसिष्ठोऽसीति यद्दा आई प्रतिष्ठाऽस्मि त्वं तत्प्रतिष्ठोऽसीति चक्षुर्यद्वा आइण् संपदस्मि त्वं तत्सं-पद्मीति श्रोत्रं यद्दा आइमायतनमस्मि त्वं तद्वायतनमसीति सनो यद्वा आई प्रजातिरस्मि त्वं तत्प्रजातिरसीति रेतस्तस्यो मे किमर्श्नं कि वास इति पद्धित् किचाऽज्यस्य आ कृष्टिस्य आ कोष्ट्रपक्षकुरोत्रंगन स्तत्ते उन्नमापो वास इति न ह वा अस्यानन्न जग्धं भवति नानन्नं प्रति-गृहातं य एवमेतदनस्यान्नं वेद ताहिद्वा स्सः श्रोत्रिया अशिष्यन्त आचामन्त्यशित्वाऽऽचामन्त्येतमेव तदनमनम् कुर्वन्तो मन्यन्ते ॥१४॥ इति बृहदारण्यकोपनिषदि षष्ठ। ध्यायस्य प्रथमं बाह्मणम् ॥ १ ॥

अर्थ—ती वाक् म्हणाली ''जी मी विसष्ठा आहें तो त्ंच विसष्ठ आहेस.'' ''मी जी प्रतिष्ठा आहें तो त्ंच प्रतिष्ठ आहेस,'' असे चक्षु म्हणाला ''मी जी संपद् आहें ती त्ंच संपद् आहेस'' असे श्रोत्र म्हणाले ''मी जो अयतन आहें ते त्ंच आयतन आहेस'' असे मन म्हणाले. ''मी जो प्रजाति आहें तो त्ंच प्रजाति आहेस" असे रेत म्हणाले. ''मी जी प्रजाति आहें तो त्ंच प्रजाति आहेस" असे रेत म्हणाले. ''मी जी प्रजाति आहें तो त्ंच प्रजाति आहेस" असे रेत म्हणालें [म्ह० आम्हांतील तो तो गुण तुझ्या निमित्तानें आहे. यास्तव आमचें विषष्ठिः वादि सर्व माहात्म्य हाच बलि—कर आम्ही तुला देतों, असा भावार्थ.] त्यावर प्राण म्हणाला, ''तर त्या माझें अन्न काय आहे व वस्त्र काय आहे श" तेन्हां वागादि इतर प्राण म्हणाले, ''कुऱ्यांपर्यंत, क्रमींपर्यंत कीट पतंगांपर्यंत जेवढें म्हणून अन्न आहे तें तुझें अन्न आहे. आप — जल—हें वस्त्र आहे. जो असें हें प्राणाचें अन्न जाणतो त्यानें अभक्ष्य भक्षण केलें आहे असे होत नाहीं व अप्रतिप्राह्याचा प्रतिप्रह केलां आहे, असे होत नाहीं म्हणून वेदाध्ययन केलेले ब्राह्मण मोजन कर तांना आपोशन घेतात व मोजन कर्कन आचमन करितात याच प्राणाला आम्ही अनम्र करणारे आहों, असें मानतात.

सा ह वाक्प्रथमं बिलदानाय प्रवृत्ता ह किलोवाचे त्तवती यद्दा अहं विसष्ठाऽस्मि यन्मम विसष्ठत्वं तत्त्वेव तेन विसष्टगुणेन त्वं तद्विष्ठोऽसीति । यद्दा अहं प्रतिष्ठाऽस्मि त्वं तत्प्रतिष्ठोऽसि या मम प्रतिष्ठा सा त्वमसीति चक्षः । समानमन्यत् । संपदायतनप्रजातित्व गुणान्क्रमेण समर्पितवन्तः ॥

भाष्यार्थ—'स ह वाक्-'ती वाक्,प्रथम बलिदानाला प्रवृत्त झालेली ती वाक् 'ह' खरोखर 'उवाच-' बोल्ली 'यद्वा अहं वसिष्ठास्म त्वं०-' जी भी वसिष्ठा आहे, जें माझें वसिष्ठत्व आहे तें तुझेंच, त्या वसिष्ठगुणानें

तृंच तो विसष्ठ आहेस, असें बोल्ला. 'यदा अहं प्रतिष्ठा को भी प्रतिष्ठा आहें तूं ती प्रतिष्ठा आहेस. जी माझी प्रतिष्ठा ती तूं आहेस, असे चक्षु म्हणाला. 'यदा अहं संपदिस्म कें इसादि पुढील सर्वे अर्थ यासारखाच आहे. श्रोल, मन व रेत ही क्रमानें संपद्, आयतन व प्रजातिल्व हे गुण प्राणास समर्पण करती झालीं.

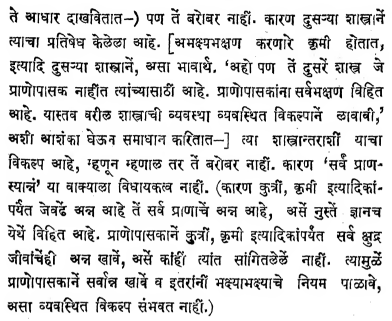
यधेवं साधु विं दत्तवन्तो भवन्तो ब्रूत तस्य उम एवंगुणिविशि-ष्टस्य किमन्नं कि वास इति । आहुरितरे। यदिदं छोके किंच किंचि-दन्नं नामाप्या श्वभ्य आ कृमिभ्य आ कीटपतङ्गेभ्यः। यच श्वानं कृम्यनं कीटपतङ्गानं च तेन सह सर्वमेव यत्किंचित्प्राणिभिरद्यमानमन्नं तत्सर्वं तवानं सर्वं प्राणस्यान्तमिति दृष्टिरत्र विधीयते॥

भाष्यार्थ—(प्राण या खांच्या बिलदानाचा स्वीकार करून अञ्चल विचारता झाला—) असे जर असेल तर तुम्ही मला चांगलें बिलिन केलेंत. 'तस्य उ मे किमनं-' पण असे सांगा कीं, ला एवंगुंण-विशिष्ट अशा माझें अन काय व वस्न काय ? तें ऐकून वागादि इतर प्राण म्हणाले—'यदिदं किंच आ धम्यः ०-' या लोकांत—सृष्टींत जें कांहीं अन म्हणन आहे, श्वान, क्रमी, कीट व पक्षी यांच्यापर्यंत जेवदें अन आहे, जें कुन्याचें अन्न, क्रमींचें अन्न, कीट व पतंग यांचें अन त्या अनासह जें कांहीं सर्वच प्राण्यांकडून खालें जाणारें अन आहे तें सर्व तुझें अन्न आहे. सर्व प्राणाचें अन आहे, अशा दृष्टींचे—अशा उपासनेचें येथें विधान केलें जातें.

केचित्तु सर्वभक्षणे दोषाभावं वदन्ति प्राणान्नविदः ।तदसत्।शास्नान्त-रेण प्रतिषिद्धत्वात् । तेनास्य विकल्प इति चेत् । न । अविधायकत्वात् ॥

भाष्यार्थ—(याच वाक्यार्थाविषयीं दुसरा पक्ष उत्थापित करितात—) प्राणान्त्रोपासकाला सर्वान मक्षण केलें तरी दोष नाहीं, असे कित्येक म्हणतात. (कारण 'न ह वा अस्य अननं भवति' या पुढील वाक्याचा

<sup>🤊</sup> ज्येष्ठत्व, श्रेष्ठत्व, विस्तृत्व इत्यादि गुणयुक्त,



न ह वा अस्याननं जग्धं भवतीति सर्वं प्राणस्यान्तामित्येतस्य विज्ञानस्य विहितस्य स्तुत्यर्थमेतत् । तेनैकवाक्यतापत्तेः। न तु शास्त्रा-न्तरविहितस्य वाधने सामर्थ्यमन्यपरत्वादस्य । प्राणमात्रस्य सर्वमन्न-मित्येतद्दर्शनमिह विधित्सितं न तु सर्वं भक्षयेदिति ॥

भाष्यार्थ — ( बरें प्राणीपासकाचें सर्वात्रमक्षण ' न ह वा अस्याननं ने देशादि पुढीछ वाक्यानें विहित आहे, म्हणून, म्हणाछ तर) न ह वा अस्य अननं जग्धं भवित ' हें पुढीछ वाक्य 'सर्व प्राणाचें अन्न आहे,' या विहित विज्ञानाच्या स्तुत्यर्थ आहे. ( कारण ' अस्य ' या शब्दानें वरीछ सर्वानदर्शी उपासकाचा परामर्श केछा आहे ' ह वै ' हे अर्थवादिव दाखिणारे निपातही त्यांत आहेत. त्यामुळें ) त्या वाक्याशीं याची एकवाक्यता संभवते. ( आणि एकवाक्यतापत्ति असतांना वाक्यमेद कर्णे हा अन्याय आहे. ) ' न ह० ' इत्यादि या वाक्यामध्यें शास्त्रान्तर विहित कर्छजादिकांच्या अमक्षणाचा वाघ करण्याचें सामर्थ्य नाहीं. का-





रण ते वाक्य अन्यपर आहे. (दुसऱ्या प्रमाणांशों विरोध न आह्यां-स अर्थवादांना स्वार्थी प्रामाण्य असतें.) 'न हवें ०' इत्यादि वाक्यांत केवल प्राणाचें सर्व अन्न आहे, हें दर्शन—ही भावना विधित्सितें आहे. सर्व भक्षण करावें, हें त्यांत विधित्सित नाहीं.

यत्त सर्वभक्षणे दोषाभावज्ञानं तिनमध्यैव प्रमाणाभावात् । विदुषः प्राणत्वात्सर्वात्रोपपत्तः सामाध्याददोष एवति चेत् । न । अशेषात्रः त्वानुपपत्तेः । सत्यं यद्यपि विद्वान्याणो येन कार्यकरणसंघावेन त्रिशिष्टस्य विद्वत्ता तेन कार्यकरणसंघातेन कृमिकीटदेवाद्यशेषात्रभक्षणं नोः पपद्यते । तेन तत्राशेषात्रभक्षणे दोषाभावज्ञापनमनर्थकम् । अप्राप्तः त्वादशेषात्रभक्षणदोषस्य ।।

माध्यार्थ—(' अहो पण सर्वमक्षणांत कांही दोष नाहीं असे त्या वाक्यांत सुचिवलेलें असल्यामुळें सर्वालमक्षण विधित्सितच आहे,' अशी आशंका घेऊन सीगतात—) आतां सर्वालमक्षणामध्यें कांहीं दोष नाहीं, असे ज्ञान त्यावरून होतें, असे जें किसेकांचे म्हणणें आहे तें मिध्याच आहे. कारण त्याविषयों कांहीं प्रमाण नाहीं. ' अहो पण विद्वानाला प्राणत्व असल्यामुळें त्याचें सर्व अल आहे, हें उपपत्तच आहे. अर्थात् सामध्यीनेंच म्ह० प्राप्त स्वरूपबलानें सर्वभक्षणांत कांहीं दोष नाहीं,' म्हणून म्हणाल तर तें बरोबर नाहीं. कारण प्राणच मी आहें, अशी उपासना करणाराला सर्वाल्याची उपपत्ति नाहीं. ( हेंच अधिक स्पष्ट करितात—) भी प्राण आहें, अशी उपासना करणारा उपासक—विद्वान् हा प्राण आहे, हें जरी खरें आहे तरी ज्या शरीरेंद्रियसंघातानें विशिष्ट असलेल्या त्याला विद्वत्ता असते त्या कार्य-करणसंघातानें कृमि-कीट-देवादि या सर्वोचें अल मक्षण करतां येणें शक्य नाहीं. त्यामुळें त्या विद्वानानें सर्वोचें अल जरी खालें तरी त्यांत कांहीं दोष नाहीं, असें या वाक्यानें ज्ञापन करणें व्यर्थ आहे. कारण त्या विद्वानाचे ठिकाणीं

ग्ध्यणाचा दोप प्रतिच नाहीं.

<sup>ा</sup>न करावयास इष्ट-विवक्षित,

नतु प्राणः सन्भक्षयत्येव कृमिकीटायत्रमि । बाढम् । किंतु न तद्विषयः प्रतिषेधोऽस्ति । तस्माद्दैवरक्तं किंशुकं तत्र दोषाभावः । अ-तस्तद्वपेण दोषाभावज्ञापनमनर्थकम् । अप्राप्तत्वाद्शेषात्रभक्षणदेगयस्य ॥

भाष्यार्थ—(' अहो पण प्राणस्त्रक्षपाच्या सामर्थ्यानें वरीळ अनुप-पत्तिही शांत होईळ,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—) ' अहो पण प्राणोपासकं प्राणिंतनाच्या दृढतेमुळे प्राण होत्साता कृभि-कीटादिकांचें भन्नही भक्षण कराळच ' म्हणून म्हणाळ तर तें खरें आहे. पण सर्वा-न्नभक्षणाचा निषेध प्राणक्षपानें सर्वान्नभक्षणाळा उद्देशून—तिद्विषयक नाहीं. तस्मात् किंशुकपुष्प दैवानेंच ळाळ असल्यामुळें त्याचा जसा प्रतिषेध संभवत नाहीं त्याप्रमाणें प्राणाचें सर्वभक्षण स्वारिसक—स्वामाविक अस-ल्यामुळें त्याचा प्रतिषेध करितां येत नाहीं व त्यामुळें त्यांत काहीं दोष नाहीं, असा शेष ळावावा, यास्तव प्राणक्ष्पानें दोषाच्या अभावाचें ज्ञा-पन करणें व्यर्थ आहे. कारण सर्वभक्षणदोष प्राणाचे ठिकाणीं प्राप्त नाहीं.

येन तु कार्यकरणसंघातसंबन्धेन प्रतिषेधः क्रियते तत्संबन्धेन त्विह नैव प्रतिप्रसवोऽस्ति । तस्मात्तत्प्रतिषेधातिक्रमे दोष एव स्याद-न्यविषयत्वात्र ह वा इत्यादेः॥

भाष्यार्थ—( आतां प्राणोपासकाचें साधक या रूपानें सर्वान्नभक्षण या वाक्यानें साधकें जातें, हा पक्ष घेऊन त्याचें प्रत्याख्यान कारितात—) परंतु ज्या कार्य-करणसंघातसंबंधानें सर्वान्नभक्षणाचा निषेध केळा जातो त्या संबंधानें तर येथें प्राणवेत्त्याच्या सर्वान्नभक्षण-निषेधाचा प्रतिप्रसव नाहींच आहे. ( दुसऱ्या कांहीं निमित्तामुळें अत्यंत अप्राप्त गोष्टीचेंही विधान करणें हा प्रतिप्रसव आहे. जसें—ज्याळा व्वर आळा आहे त्याळा अनाचा जरी प्रतिषेध केळेळा असळा तरी औषध पिण्याविषयी विधान करितात. त्याप्रमाणें शास्त्राधिकारी पुरुषाळा सर्वभक्षणचा निषेध जरी असळा तरी प्राणवेत्त्याळा उद्देशून विशेष विधि उपल्व्य होत नाहीं। त्यामुळें त्याचें सर्वान्नक्षक्षण दुःसाध्य आहे, असा भावार्थ.) तस्मात् त्यामुळें त्याचें सर्वान्नक्षक्षण दुःसाध्य आहे, असा भावार्थ.) तस्मात्



सर्वाञ्चभक्षणनिवेधाचा अतिक्रम केल्यास दोषच लागेल. कारण 'न ह वा०' इत्यादि पुढील वाक्याचा विषय निराळा आहे. [तें अर्थवाद वाक्य केवल स्तुत्यर्थ आहे.]

न च ब्राह्मणादिशरीरस्य सर्वान्नत्वदर्शनामिह ।विधीयते किंतु प्राण-मात्रस्यैव । यथा च सामान्येन सर्वानस्य प्राणस्य किंचिदनजातं कस्य-चिज्जीवनहेतुः। यथा विषं विषजस्य क्रमेस्तदेवान्यस्य प्राणानमिष सदृष्ट-मेव दोषमुत्पाद्यति मरणादिलक्षणम् । तथा सर्वानस्यापि प्राणस्य प्र-तिषिद्धान्नभक्षणे ब्राह्मणत्वादिदेहसंबन्धादोष एव स्यात् । तस्मान्मि-ध्याज्ञानमेवाभक्ष्यभक्षणे दोषाभावज्ञानम् ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण विशिष्ट प्राणाचें सर्व अन आहे, या मा-वनेचें येथें विधान आहे, त्यामुळें प्राणरूप प्राणोपासकाला सर्वान्नभक्ष-णाचा दोष लागणार नाहीं. कारण जशी भावना—उपासना करावी तसें फळ मिळतें, असा तुमचा सिद्धान्त आहे, असें दर्शन-अशी उपासना येथें विहित नाहीं. तर केवल प्राणाचेंच सर्व अन आहे, असें दर्शन येथें विहित नाहीं. तर केवल प्राणाचेंच सर्व अन आहे, असें दर्शन येथें विहित आहे. जसें—सामान्यतः प्राणाचें सर्व अन आहे, असें जरी मानलें तरी कांहीं विशिष्ट अनजात कांहीं विशिष्ट प्राण्यांच्याच जी-वनाचें निमित्त होतें. जसें—विषातील—विषजन्य-क्रमीचें विष हें अन —जीवनहेतु आहे. पण तेंच प्राणाचें अन जरी असलें तरी दुसन्या प्राण्याच्या ठिकाणीं मरणादिहूप दृष्ट दोषच उत्पन्न करतें, त्याप्रमाणें प्राण जरी सर्वान्न असला, त्याचें सर्व अन असलें तरी त्यांने प्रतिषद्ध अन मक्षण केल्यास बाह्यणावादि देहसंबंधामुळें दोषच होईल. तस्मात् प्राणो-पासकानें अभक्ष्यमक्षण जरी केलें तरी त्याला दोष लागत नाहीं, असें ज्ञान हें मिथ्या ज्ञानच आहे.

आपो वास इत्यापो मक्ष्यमाणा वासःस्थानीयास्तव।अत्र च प्राण-णे वाम इत्येतहर्शनं विधीयते । न तु वासःकार्य आपो विनि-ाप्राप्तेऽन्भक्षणे दर्शनमात्रं कर्तव्यम् ॥ भाष्यार्थ——( पुढील वाक्य घेऊन त्याचें व्याख्यान—) ' आपोवास इति-' मक्षण केलें जाणारें आप—उदक हें तुझ्या वस्त्रस्थानीं आहे. ( स्मार्त आचमनाहून श्रीत आचमन निराळेंच आहे. पण तें अन्यप्र-माणानें प्राप्त झालेलें नसस्यामुळें त्याचें विधान करणें उचित आहे, त्या-साठीं हें वाक्य आहे, असें कित्येक म्हणतात,त्यांचें निराकरण करितात—) येथें प्राणाचें आप वस्त्र आहे, ह्या दर्शनाचें—या दृष्टीचें विधान केलें जातें. पण आपाचा—जलाचा वस्त्राच्या परिधान या कार्यामध्यें विनियोग करतां येणें शक्य नाहीं. तस्मात् यथाप्राप्त जलमक्षणामध्यें—आचमनामध्यें केवल वस्त्रदृष्टि करावी.

न ह वा अस्य सर्वं प्राणस्यान्तिमिखेवंविदोऽनन्त्रमनद्नीयं जग्धं भुक्तं न भवति ह । यद्यप्यनेनानद्नीयमेव भुक्तं स्यान्न तु तत्कृतद्ोषेण छिप्यत इस्रेतिद्विद्यास्तुतिरिस्यवोचाम ॥

भाष्यार्थ — ( आतां 'न ह वा०' इत्यादि अर्थवादवाक्याचें व्या-द्यान कारितात—) ' अस्य-' सर्व प्राणाचें अन्न आहे, असे जाणणाऱ्या पुरुषाळा ' अनन्नं न जम्बं भवति-' अभक्ष्य भक्षण केल्याचा दोष ळा-गत नाहीं जरी त्यानें अभक्ष्य अन्नच खाळें तरी भक्ष्य अन्नच खाळें असें होतें. तष्जन्य दोषानें तो लिप्त होत नाहीं, अशी ही विद्यास्तुति आहे, असे आम्हीं वर सांगितळेंच आहे.

तथा नाननं प्रतिगृहीतं यद्यप्यप्रतिमाह्यं हस्त्यादि प्रतिगृहीतं स्यात्तद्-प्यन्नमेव प्रतिमाह्यं प्रतिगृहीतं स्यात्तत्राप्यप्रंतिमाह्यप्रतिमहदोषण न लिप्यत इति स्तुत्यर्थमेव य एवमेतद्नस्य प्राणस्यानं वेद । फलं तु प्राणात्म-भाव एव न त्वेतत्फलाभिप्रायेण ।कं तर्हि स्तुत्यभिप्रायेणोति ।।

माध्यार्थ—( ज्याप्रमाणें प्राणोपासकानें अमक्ष्य मक्षण केंछे असें होत नाहीं ) साप्रमाणें 'नानत्रं प्रतिगृहीतं-' अनत्राचा त्यानें प्रतिप्रह केळा आहे, असें होत नाहीं. यद्यपि हस्त्यादि अप्रतिप्राह्य पदार्थींचा त्यानें प्रतिप्रह केळा तरी अन्नाचाच प्रतिप्राह्य-प्रतिप्रह करण्यास योग्य





अशा वस्त्चाच प्रतिग्रह केला आहे असे होतें. (तर मग प्राणीपासकाला असत्प्रतिग्रह वेण्यास हरकत नाहीं, असे कीणी म्हणेल तर सांगता-त—) असत्प्रतिग्रह जरी प्राप्त झाला तरी तो—प्राणोपासक अप्रतिग्राह्याच्या प्रतिग्रहदोषानें लित होत नाहीं, हेंही स्तुत्यर्थच आहे. (कीण दोषानें लित होत नाहीं?) 'य एवमेतदनस्यानं वेद-' जो याप्रमाणें हें प्राणाचें अन आहे, असे जाणतो (तो दोषानें लित होत नाहीं.) या प्राणीपासने में फल तर प्राणात्मभाव—प्राणात्मन्त्र हेंच आहे. पण वरील अभक्ष्यभक्षणानें व असत्प्रतिग्रहानें दोपी न होणें हें फल नव्हे. तें फला च्या अभिप्रायानें सांगितलेलें नाहीं; तर काय १ स्तुतीच्या अभिप्रायानें आहे. (भाष्यांतील शेवटचा इतिशब्द सर्व प्राणाचें अन्न' या दृष्टिविधीच्या उपसंहारार्थ आहे.)

नन्वेतदेव फर्ल कस्मान भवति । न । प्राणात्मदार्शिनः प्राणात्मभाव एव फल्रम् । तत्र च प्राणात्मभूतस्य सर्वात्मनोऽनदनीयमप्याद्यमेव । तथाऽप्रतिप्राह्यमपि प्रतिप्राह्यभेवेति यथाप्राप्तमेवोपादाय विद्या स्तूयते । अतो नैव फल्रविधिसरूपता वाक्यस्य ॥

भाष्यार्थ—अहो पण हेंच फल कां होणार नाहीं ! नाहीं, तें फल नब्हे. प्राणच मी आहें, अशी उपासना करणान्या प्राणात्मदर्शी पुरुषाला प्राण त्मभाव प्राप्त होणें हेंच फल आहे. तें फल प्राप्त झालें असतां प्राणात्मभूत सर्वत्म्याला अभक्ष्यही भक्ष्यच आहे व तसेंच अप्रतिप्राद्याही प्रतिप्राद्यच आहे, अशी—यथाप्राप्तच स्त्रीकारून, प्रकृत वाक्यवशात् प्राप्त रूपाचें अतिक्रमण न करतां—विचेची स्तुति केली जाते. यास्तव या वाक्याला फलवि धिसरूपता नाहींच.

यस्मादापो वासः प्राणस्य तस्माद्विद्वांसे। ब्राह्मणाः श्रोत्रिया अधीत-वेदा अशिष्यन्तो भोक्ष्यमाणा आचामन्त्यपोऽशित्वाऽऽचामान्ति भुक्त्वा प्राणाणे भक्षयन्ति । तत्र तेषामाचामतां कोऽभिपाय इत्याह । न्तो मन्यन्ते । अस्ति चैतद्यो यस्मै वासो दः दाति स तमनम्नं करोमीित हि मन्यते । प्राणस्य चाऽऽपो वास इति ह्युक्तम् । यदपः पिबामि तत्प्राणस्य वास्रो ददामीित विज्ञानं कर्तव्यमि-त्येवमर्थमेतत् ॥

माध्यार्थ—(' आपो वासः' असे जें म्हटलें आहे लाचा शेषभू-त—उपसंहारत्मक उत्तर प्रंथ उत्थापित करून व्याख्यान करितात—) ज्याअर्थी आप प्राणाचें वस्त्र आहे 'तत्-' त्याअर्थी 'विद्वासः-' विद्वान् ब्राल् ब्राल्म अतियाः ' वेदाध्ययन केलेले ' अशिष्यन्तः ' भोजन करण्याच्या वेळीं—भोजन करण्यास आरंभ करण्यापूर्वी ' आचामन्ति-' जलाचें आचमन घेतात. ' अशिष्या-' भोजन करून ' आचामन्ति-' भोजनोत्तर आपोशन वेतात. पण भोजनापूर्वी व नंतर आचमन घेणा-या लांचा कोणता अभिप्राय असतो, तें श्रुति सांगते.—' एतमेव तदनमनग्नं कुर्वन्तो मन्यन्ते-'ते याच प्राणास आम्ही या आपोशनानें अनग्न कराते आहें असे मानतात. जो ज्याला वस्त्र देतो तो त्याला मी अनग्न करतों असेच मानतो, अशी लोकप्रसिद्धि आहे; आणि प्राणाचें आप हें वस्त्र आहे, हें वर सांगितलेंच आहे.मी जें पाणी पीत आहें—आ-पोशन वेत आहें तें प्राणाला वस्त्र देत आहें, अशी उपासना क-रावी, यासाठीं हें वाक्य आहे.

नतु भोक्ष्यमाणो मुक्तत्रांश्च प्रयतो भविष्यामीत्याचामिति । तत्र च प्राणस्यानम्रताकरणार्थत्वे च द्विकार्यताऽऽचमनस्य स्यात् । न च कार्यद्वयमाचमनस्यकस्य युक्तम् । यदि प्रायत्यः मैं नानम्रतार्थमथान-म्रतार्थं न प्रायत्यार्थम् । यस्मादेवं तस्माद्दितियमाचमनान्तरं प्राणस्या-नम्नताकरणाय भवतु ॥

भाष्यार्थ — अहो पण भोजन करावयास आरंभ करणारा व भोजन केलेला ब्राह्मण भी शुद्ध होईन, म्हणून आचमन करतो. पण शुद्धीसाठी भाचमन आहे व प्राणाची अन्नग्नता करण्यासाठी तें आहे असे म्हटल्यास



1

आचमनाची दोन कार्ये आहेत, असे होईछ, पण एका आचमनाची दोन कार्ये आसणे युक्त नव्हे. आचमन जर पिनत्रतेसाठी असेछ तर ते अनम्रतेसाठी असणे योग्य नाहीं. बरें ते अनम्रतेसाठी असेछ तर पिनत्रतेसाठी असणे युक्त नव्हे, (अही पण स्मार्त आचमन पिनत्रतेसाठी आहे. तसेंच ते अनम्रतेसाठी आहे, हेंही प्रस्तुत वाक्यावरून अवगत होतें.. तेव्हां आचमनाचें द्विकार्यक प्रमाणसिंद्व नाहीं असे कर्से म्हणतां येईछ १ अशी आशंका घेऊन वादी धाक्याच दुसरा विषय दाखवितो...) ज्याअधीं अशी स्थित आहे, त्याअधीं प्राणा अनम्म करण्यासाठी पिनत्रतेकरितां केछेल्या आचमनाहून दुसरे पृथक आचमन असी.

न कियाद्वित्वोपपत्तेः । द्वे ह्येते किये भोक्ष्यमाणस्य भुक्तवतश्च यदा-षमनं स्मृतिविहितं तत्प्रायत्यार्थं भवति कियामात्रमेव न तु तत्र प्रायत्यं दर्शनाद्यपेक्षते । तत्र चाऽऽचमनाङ्गभूतास्त्रप्मु वासोविज्ञानं प्राणस्येतिकर्तव्यतया चोद्यते । न तु तिस्मिन्क्रियमाण भाचमनस्य प्राव्यार्थता वाद्येत कियान्तरत्वादाचमनस्य । तस्माद्भोक्ष्यमाणस्य भुक्तविक्षय यदाचमनं तत्राऽऽपो वासः प्राणस्येति दर्शनमात्रं विधीयते अप्राप्तत्वादन्यतः ॥१४॥ इति बृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये षष्टाध्यायस्य प्रथमं ब्राह्मणम् ॥ १॥

भाष्यार्थ — (द्विकार्यत्व ह्या उक्त दोषाळा सिद्धान्ती दूषित करिंग् तात –) हें म्हणणें बरोबर नाहीं. कारण क्रियाद्वित्वाची उपपत्ति लागणें अवश्य आहे. ह्या दोन क्रिया आहेत. जेवणारा व जेवलेला यांचें जें स्मृतिविहित आचमन तें केवळ क्रियामात्रच पवित्रतेला कारण होतें. केवल आचमन करणें या क्रियेमुळेंच होणारें पवित्रत्व दर्शनादिकांची

<sup>9</sup> मदीचा कालवा कालून नेल्यास त्याचें पाणी शेतानाही देतां येते व मनु-ध्याच्या स्नान-संघ्यादि कर्माच्याही उपयोगी पडतें, त्याच न्यायानें एका आचम-नाचीं दोन कार्यें होऊं शकतील म्हणून म्हणाल तर कालव्याचीं कार्यें प्रत्यक्ष आहेत, त्यामुळें विरोध नाहीं. पण आचमनाच्या द्विकार्यत्वाविषयीं कां भारता, नाहीं.

अपेक्षा करीत नाहीं; (कारण त्या क्रियेंतच पावित्रय देण्याचे सामर्थ्य आहे) आणि शुद्धीकारतां आचमन ही क्रिया आहे, असे ठरलें असतां त्या आचमनाच्या अंगभूत जलाचे ठिकाणीं प्राणाच्या वल्लाची दृष्टि इतिकर्तन्यतारूपानें सांगितली जाते. ती दृष्टि केल्यानें आचमनाचें शुद्ध्यर्थत्व बाधित होत नाहीं. कारण आचमनाला क्रियान्तरत्व आहे. [म्हणजे आचमनांगभूत जलाच्या ठिकाणीं प्राणवल्लदृष्टि करणे याहून साक्षात् आचमन ही निराली क्रिया आहे. ] तस्मात् भोजन करणारा य मोजन केलेला यांच्याकडून [अर्थात् भोजनापूर्वी व मोजनानंतर ] केले जाणारें जे आचमन त्यामध्यें हें जल प्राणाचें वल्ल आहे,' अशा दृष्टीचेंच केवल विधान केलें जातें. कारण त्या दृष्टीची दुसन्या कोणत्याही प्रमाणानें प्राप्ति नाहीं. [अर्थात् प्राणाला अनग्न करण्यासाठीं निरालें आचमन करण्याचें कारण नाहीं.]

इति श्रीबृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या सहाव्या अध्यायाचे पाहिलें बाह्मण समाप्त.

श्वेतकेतुई वा आरुणेय इसस्य संबन्धः। खिलाधिकारोऽयं तत्र यद्-नुक्तं तदुच्यते। सप्तमाध्यायान्ते ज्ञानकर्मसमुचयकारिणाऽग्नेमीर्गयाचनं कृतम्। अग्ने नय सुपथेति। तत्रानेकेषां पथां सद्भावो मन्त्रेण साम-ध्याद्मदिश्वतः। सुपथेति विशेषणात्। पन्धानश्च कृतविपाकप्रतिपत्ति-मार्गाः। वक्ष्यति च यत्कृत्वेत्यादि। तत्र च कति कर्मविपाकप्रतिप-तिमार्गा इति सर्वसंसारगत्युपसंहाराथेऽयमारम्भः। एतावती हि संसारगतिः। एतावान्कर्मणो विपाकः स्वामाविकस्य शास्त्रीयस्य च सविज्ञानस्येति॥

भाष्यार्थ—(दुसन्या ब्राह्मणाचा पहिल्या ब्राह्मणाशीं संबंध—) 'श्वेत-केतुई०-' या ब्राह्मणाचा संबंध. हा खिळाधिकार आहे. त्यामुळें कर्म-कांड किंवा ज्ञानकांड यांत जें प्राधान्यानें सांगितळेळें नाहीं तें यांत सांगणें भाग आहे. त्यासाठीं हें ब्राह्मण आहे. सातन्या [ पांचन्या ] अध्यायाच्या शेवटीं उपासना व कर्म यांचा समुच्चय करणाऱ्या पुरुषानें 'अग्ने नय सुपथा०' या मंत्रानें अग्नीची मार्ग देण्याविषयीं याचना







केली. तेथें—सातन्या अध्यायाच्या शेवटीं—मंत्रानें सामध्यीवरूनच अनि मार्गीचें अस्तित्व प्रदर्शित केलें. (तें सामध्येच दाखितात –) कार्यायाचना केलेल्या मार्गाला ' सुपथा ' असे विशेषण दिलें अनि (विशेषणवशात् अनेक मार्ग भासोत. पण खांचें स्वरूप काय आहें तें सांगतात—) पन्थ—मार्ग म्हणजें केलेल्या अनुष्ठानाचा विपाक—फल् भोगण्याचे मार्ग. 'याकृत्वीं ०' इखादि पुढें सांगावयाचेंच आहे. ल्यां कर्माविपाकप्राप्तिमार्ग किती आहेत, तें सांगून सर्व संसारगतीचा उप संहार करण्यासाठीं हा ब्राह्मणारंभ आहे. संसारगति ही एवढीच आहे. स्वाभाविक कर्माचा, विज्ञानासह कर्माचा व केवल कर्माचा हा एवढाच विपाक आहे.(संसारगतीहून कर्मविपाक निराळा नाहीं.यास्तव संसारगतीचा म्हणजेच कर्मविपाकाचा उपसंहार करण्यासाठींच हा ब्रह्मणारंभ आहे. े

यद्यपि द्वया ह प्राजापत्या इत्यत्र स्वाभाविकः पाष्मा सूचितः । न च तस्येदं कार्यमिति विपाकः प्रदर्शितः । शास्त्रीयस्येव तु विपाकः प्रदर्शितस्त्र्यत्रात्मप्रतिपत्त्यन्तेन । ब्रह्मविद्यारम्भे तद्वैराग्यस्य विवक्षित - स्वात् । तत्रापि केवलेन कर्मणा पित्रलोको विद्यया विद्यासंयुक्तेन च कर्मणा देवलोक इस्युक्तम् । तत्र केन मार्गेण पित्रलोकं प्रतिपद्यते केन वा देवलोकभिति नोक्तम् । तचेह खिलप्रकरणेऽशेषतो वक्तन्यमित्यत आरभ्यते । अन्ते च सर्वीपसंहारः शास्त्रस्यष्टः ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण उद्गीथाधिकारामध्यें सर्वही कमीविपाक अन-र्थच आहे असे सांगितळें असल्यामुळें परिशिष्ट संसारगतीचाच अभाव आहे. तेव्हां खिळकांडांत त्याच्या निर्देशाची सिद्धि कशी होते ?' तें सांगतात—) जरी 'द्धया ह प्राजापत्याः ॰' (अ. १ पृ. ८१) येथें स्वाभा-विक पाप्मा सुचिवळेळा आहे तरी त्याचें हें कार्य, असे म्हणून त्याचा विपाक प्रदर्शित केळा नाहीं. ज्यन्नरूपत्वप्राप्ति होणें येथपर्यंतच्या भागानें शास्त्रीय कमीचाच विपाक प्रदर्शित केळा आहे. कारण ब्रह्मविद्येच्या

भ 'चरकत्वा देश्यानं वा पन्थानं प्रतिपद्यन्ते ॰' असा प्रश्न याच ब्राह्मणाच्या प्रभागः कंडिकेंत आहे. २ दक्षिणागति, उत्तरागति व अधोगति एवडोच.

आरंभी पुण्यकर्मांच्या विपाकाविषयींचें वैराग्यच विवक्षित आहे. (कारण पुण्याचरणास तयार झाल्यानेंच पापाच्या विपाकाविषयींचें वैराग्य सिद्ध होतें, म्हणून ब्रह्मविद्यच्या आरंभी पापविपाकाचें वैराग्य विवक्षित नाहीं.) त्या शास्त्रीय विपाकप्रसंगींही केवल कर्मानें पित्लोक, विद्येने म्ह० उपासनेनें व विद्यासंयुक्त कर्मानें देवलोक हें फळ मिळतें, असें सांगितलें आहे. पण त्या दोन लोकांतील पित्लोकास कोणत्या मार्गानें जातो व देवलोकास कोणत्या मार्गानें जातो हें सांगितलेंलें नाहीं. तें येथें या खिलप्रकरणांत संपूर्णपणें सांगावें, म्हणून हें ब्राह्मण आरंभिलें जात आहे. (असें जर आहे तर पूर्वीं न सांगितलेलें देवयानादि सांगिणंच युक्त आहे. पूर्वीक ब्रह्मलेकादिकांचें कथन युक्त नव्हे, अशी आशंका वेजन सांगतात—) आणि शास्त्राच्या शेवटीं सर्वींचा उपसंहार करणें इष्ट आहे.

अपि चैतावद्मृतत्वभित्युक्तं न कर्मणोऽमृतत्वाशाऽस्तीति च तत्र हेतुर्नोक्तस्तद्र्थश्चायमारम्भः।यस्मादियं कर्मणो गतिर्न नित्येऽमृतत्वे व्या-पारोऽस्ति तस्मादेतावदेवामृतत्वसाधनामिति सामर्थ्योद्धेतुत्वं संपद्यते ॥

भाष्यार्थ——शिवाय ' एतावदमृतत्वं ' ( अ. 8 पृ. ३८२) मोक्षाचें साधन एवढेंच, असें सांगितळें. तसेंच ' कर्मानें अमृतत्वाची आशा नाहीं,' असेंही सांगितळें. पण त्याविषयीं—ज्ञानच मोक्षसाधन आहे. याविषयीं—हेतु सांगितळा नाहीं.तो सांगण्यासाठीं हा आरंभ आहे. ('अहो पण पुढें सांगितळी जाणारी कर्माची गति ज्ञानच मोक्षसाधन आहे, याविषयीं हेतु कशी होणार ?' तें सांगतात—) ज्याअथीं ही कर्माची गति आहे नित्य मोक्षामध्यें कर्माचा व्यापार नाहीं, याअथीं हेंच—ज्ञानच —मोक्षाचें साधन आहे, असें सामध्यीवरूनच हेतुंत्व सिद्ध होतें.

अपि चोक्तमाग्निहोत्रे न त्वेवैतयोस्त्वमुत्क्रान्ति न गतिं न प्रतिष्ठां न तृप्तिं न पुनरावृत्तिं न लोकं प्रत्युत्थायिनं वेत्थेति । तत्र प्रतिवचने

भ ज्ञानातिरिक्त उपाय संसाराळाच कारण होतो, हा नियम हेंच सामर्थ्य; त्या-वरून ज्ञानच मोक्षसाधन आहे, याविषयीं कर्मगति हेतु होते.



ते वा एते आहुती हुते उत्क्रामत इत्यादिना आहुतेः कार् तचैतत्कर्तुराहुतिलक्षणस्य कर्मणः फलम् । न हि कर्तारम ऽऽहुतिलक्षणस्य कर्मणः स्वातन्त्र्यणोत्क्रान्त्यादिकार्यारम्भ र कर्त्रभैत्वात्कर्मणः कार्यारम्भस्य । साधनाश्रयत्वाच कर्मणः होत्रस्तुत्यर्थत्वादग्निहोत्रस्यैव कार्यमित्युक्तं षट्यकारमपि ॥

भाष्यार्थ - - (आतां निराळ्या प्रकारें ब्राह्मणाचें ताल्पर्य स अग्निहोत्राविषयीं जनक व याज्ञवल्क्य यांच्या संवादाव झाडेल्या अर्थाचा अनुवाद करितात –) शिवाय अमि**ह** सांगितळें आहे –सायंकाळीं व प्रातःकाळीं अनुष्ठिलेखा अग्निही आहुट्यांची तूं उत्कान्ति जाणत नाहींस, गति जाणत नाही जाणत नाहींस, तृप्ति जाणत नाहींस, पुनरावृत्ति जाणत नाहींस प्रयुखान करणाऱ्या यजमानाळा जाणत नाहींस, असे सहा प्र याज्ञवस्त्रयास सांगितले. त्यांच्या प्रतिवचनांत 'त्या ह्या र छेस्या दो**न आ**हुत्या उक्तमण कारितात,' इसादि अशीर आहुतीचें कार्य सांगितलें. तें हैं कर्त्याच्या आहुतिलक्षण आहे. कर्त्याचा आश्रय केल्यावाचून आहातिरूप कमीचा उत्कान्त्यादि कार्यारंभ उपपन्न होत् नाहीं. कारण कर्माध्य टा कर्त्रश्रेत्व आहे. [ हा० तो कर्त्यासाठी आहे. ] आ साधनाश्रयत्व आहे. पण अग्निहोत्र प्रकरणांतील प्रश्नप्रतिवन अमिहोत्राच्या स्तुत्यर्थ असल्यामुळे सहा प्रकारचेंही कार्य आहे, असें सांगितलें आहे.

इह तु तदेव कर्तुः फलमित्युपदिइयते पट्प्रकारमा क्रानस्य विवक्षितत्वात् । तद्द्वोरण च पञ्चाग्निदर्शनमिहे पितसाधनं विधित्सितम् । एवमशेषसंसारगत्युपसंहारः स्वैषा निष्ठेत्येतद्द्वयं दिदर्शीयेषुराख्यायिकां प्रणयति ॥

--पण येथें तेंच सहाप्रकारचेंही फळ कर्ला

सांगितलें जातें. कारण येथें कर्मफल्ट्रान विवक्षित आहे आणि त्या कर्मफल्ट्रानाच्या द्वारा पंचाग्निद्र्शन—पंचाग्नीची उपासना—उत्तर मार्ग-प्राप्तीचें साधन येथें विधित्सित—विधान करण्यास इष्ट आहे. याप्रमाणें सर्व संसारगतींचा उपसंहार व कर्मकांडाची ही निष्ठा हें द्वय दाखिन ज्याची इच्छा करणारा वेद आख्यायिका सांगतो.

श्वेतकेतुई वा आरूणेयः पञ्चालानां परिषद्माजगाम स आज्गान जैवलि प्रवाहणं परिचारयमाणं तमुद्दिन्याभ्युवाद् कुमारा ३ इति स भो ३ इति प्रतिशुश्रावानुशिष्टोऽन्विस ि भित्रेत्योमिति होवाच ॥ ९ ॥

अर्थ—मागें असे घडलें न्धितकेतु या नांवाचा अरुणांचे अपस्य जो आरुणि त्याचें अपस्य अरुणाचा नातु श्वेतकेतु खरेखर पंचालांच्या परिषदेत आला. त्या परिषदेला जिंकून मृत्यांकडून परिचर्या करिवणांच्या प्रवाहण नांवाच्या जैवलि पंचालराजाकडे आला. त्याच्याकडे पाहून राजा 'कायरे मुला' असें म्हणाला. तेव्हां 'ओ महाराज ' असें श्वेत-केत्हीं बोल्ला. 'बापानें तुला शिकविलें आहे का ?' असें राजा हाणा- ला. स्यावर 'होय' असे श्वेतकेतु बोल्ला. १

श्रेतकेतुर्नामतोऽरुणस्यापत्यमारुणिस्तस्यापत्यमारुणेयः । हशब्द ऐतिह्यार्थः । वे निश्चयार्थः । पित्राऽनुशिष्टः सन्नात्मनो यशःप्रथनाय पश्चालानां परिषद्माजगाम । पश्चालाः प्रसिद्धास्तेषां परिषद्मागत्य जित्वा राज्ञोऽपि परिषदं जेष्यामीति गर्वेण स आजगाम । जीवल स्यापत्यं जैवालि पञ्चालगाजं प्रवाहणनामानं स्वभृत्यैः परिचारयमाण मात्मनः परिचरणं कारयन्तिमत्येतत् ॥

भाष्यार्थ — 'श्रेतकेतु:-' श्वेतकेतुनांवाचा 'आरुणय:-' अरुणाः अपस्य आरुणि, त्याचे अपस्य आरुणेय. 'ह-' शब्द ऐतिहा—अ घडलें, या अर्था आहे. 'वै-'हा निपात निश्चय या अर्थों आ पित्याकडून अनुशासन केला गेलेला—शिकविलेला—असा होत्साता आ लें यश प्रसिद्ध व्हार्वे म्हणून विद्वानांमध्यें आपत्या विद्येचें सामर्थ्य प्रस्



ित करण्याकरितां 'पञ्चालानां परिषदं ं 'पंचालांच्या परिषदेस भाला. पंचाल देश प्रसिद्ध आहेत. त्यांतील विद्वस्परिषदेस येऊन व त्या समेम जिकून 'मी राजाच्याही परिषदेला जिकींन'म्हणून'स आजगाम-' तो गर्वानें आला. (कोठें?) 'जैवलिं प्रवाहणं परिचारयमाणं-' जीव-लाचें अपत्य जैवलि, प्रवाहणनामक पंचालराज आपल्या मृत्यांकडून आपलें परिचरण करविणारा, असा भावार्थ, साच्याकडे आला.

स राजा पूर्वमेव तस्य विद्याभिमानगर्वं श्रुत्वा विनेतव्योऽयामिति मत्वा तमुदीक्ष्योत्प्रेक्ष्याऽऽगतमात्रमेवाभ्युवादाभ्युक्तवान्कुमारा३ इति । संबोध्य । भत्सेनार्था ष्रुतिः । एवमुक्तः स प्रतिग्रुश्राव भा३ इति । भा३ इत्यनतिक्ष्पमीप क्षत्रियं प्रत्युक्तवान्कुद्धः सन् । अनुशिष्टोऽन्नुशासितोऽसि भवसि किं पित्रेत्युवाच राजा । प्रसाहेतर अभिति बढमनुशिष्टोऽसिम पृच्छ यदि संशयस्ते ॥ १ ॥

भाष्यार्थ — तो राजा पूर्वीच त्याचा विद्याभिमान व गर्व ऐकून व याला शिका विलें पाहिजे — याचा गर्व उतरला पाहिजे, असे समजून 'तं उदी- देन ' त्याच्याकडे पाहून आल्याबरोबर त्याला 'अस्युवाद-' बोलला 'कुमारा३ इति-' अरे मुला, असे संबेधून त्याची निर्भतिना करता खाला. 'कुमारा३ ' यांतील शेवटचा हुतस्वर त्याची निर्भतिना कर- प्यासाठीं आहे. 'स भो३ इति प्रतिशुश्राव-' याप्रमाणें तिरस्कारानें बोलला गेलेला ते. 'मो३ इति-' अहो महाराज, असे प्रत्युत्तर देता झाला. 'भो३' हें प्रतिवचन आचार्यानाच उचित आहे. त्यामुळें क्षात्रि- याला तें जरी अननुक्तप असलें तरी कुद्ध होऊन तो तमें बोलला. 'अनुशिष्टोन्विस पित्रा-' पित्याकडून तूं अनुशासन दिला गेला आहेस काय शेवत्यानें तुला शिकाविलें आहे का श असे राजा म्हणाला तेल्हां भेतकेतु बोलला 'अनिति-' होय, मी अनुशिष्ट आहें. तुला जर संश्रा असेल तर विचार १.

थेमाः प्रजाः प्रयत्यो विप्रतिपद्यन्ता ३ इति नीति होना च न्येमं स्रोकं पुनरापद्यन्ता ३ इति नेति हैनोवाच वेत्थो यथाऽ। सौ लोक एवं बहुभिः पुनः पुनः प्रयद्भिन संपूर्यता३ इति नेति हैवोन् वाच वेत्थो यतिथ्यामाहुत्या ए हुतायामापः पुरुषवाचो भूत्वी समुत्थाय वदन्ती ३ इति नेति हेवोवाच वेत्थो देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा यत्रुत्वा देवयानं वा पन्थानं प्रतिपद्यन्ते पितृयाणं वा-ऽपि हि न ऋषेवैचः श्रुतं हे सृती अशृणवं पितृणामहं देवानामृत मत्यानां ताभ्याभिदं विश्वमेजत्सभेति यदन्तरा पितरं मातरं चेति नाहमत एकंचन वेदेति होवाच ॥ २॥

अर्थ—(राजा-) " ज्या प्रकारें या मरणाऱ्या प्रजा निरानिराळ्या मार्गानें जातात तो प्रकार तूं जाणतोस का ? " ' नाहीं ? ' असें तो बोळळा. " त्या पुनः या छोकास कशा येतात तें जाणतीस का ?" " नाहीं. " असे तो म्हणालाः " याप्रमाणे मरून पुनः पुनः जाणा-ऱ्या असंद्य छोकांकडून तो छोक ज्याप्रकारें संपूर्ण होत-भरत नाहीं तें जाणतोस का ? " 'नाहीं' असेंच खतकेतु झणाला. " कोणती आहुति हुत केळी असतां आप पुरुषशब्दवाच्य होऊन चांगल्यारीतीनें उत्पन्न होऊन बोळतात हें तूं जाणतोस का ? " त्यावर 'नाहीं असें तो बोळळा. ''देवयान मार्गाचे प्रतिपद् -कर्मरूप साधन व पितृयाणमार्गाचें प्रतिपद् तूं जाणतोस का ? कीं जें प्रतिपद्-कर्म करून देवयानमार्गा-छ। प्राप्त होतात. किंवा जें करून पितृयाणमार्गाछ। प्राप्त होता-त. या अर्थाचे प्रकाशक असे मंत्राचे हें वचन आम्ही एकलें आहे. (मंत्रवचनाचा अर्थ-) मी दोन मार्ग ऐकले आहेत. एक पितरांचा व दुसरा देवांचा. हे मार्ग मनुष्यांचे आहेत.त्या दोन मार्गानी जाणारें हें जगत् चांगल्याप्रकारें जातें. ते दोन मार्ग ज्या माता-पित्यां-च्या मध्यें आहेत ते जाणतोस का ? " ' यांतील एकही गोष्ट भी जाण-त नाहीं ' अर्से श्वेतकेतु म्हणाला. २.

यद्येवं वेत्थ विजानासि किं यथा येन प्रकारेणेमाः प्रजाः प्रसिद्धाः प्रयत्यो म्रियमाणा विप्रतिपद्यन्ता इति विप्रतिपद्यन्ते विचारणार्था प्रति: । समानेन मार्गेण गच्छन्तीनां मार्गेद्वैविध्यं यत्न भवति तत्र



काश्चित्पना अन्थेन मार्गेण गच्छन्ति काश्चिदन्येनेति विप्रतिपत्तिः। यथा ताः प्रजा विप्रतिपद्यन्ते तत्कि वेत्थेत्यर्थः॥

भाष्यार्थ—असे जर आहे तर 'वेत्य-' जाणतीस का ? 'यथा-' ज्याप्रकारानें 'इमाः प्रजाः 'या प्रसिद्ध मनुष्यादि प्रजा 'प्रयत्यः-' मरणाऱ्या प्रजा 'विप्रतिपद्यन्ता ३ इति-' निरितराळ्या मार्गानें जातात. 'विप्रतिपद्यन्ता ३ 'ही प्रति विचारणार्थ आहे, [प्रश्न व्यक्त करण्यासाठीं आहे. नाडीरूप सर्व साधारण मार्गानें शरीरांतून बाहेर जाणाऱ्या —अम्युद्यास प्राप्त होणाऱ्या प्रजांचा मार्ग कोठें बदछतोः निरिनराळा होतो तें तूं जाणतीस का ? हा या प्रश्नाचा अर्थ आहे. तोच विशद करितात होता निरिनराळा करितात होता समान मार्गानें जाणाऱ्या त्यांचें मार्गद्वीवध्य जेथें होतें,त्यांतीछ कांहीं प्रजा एका मार्गानें जातात व कांहीं दुसऱ्या मार्गानें जातात, अशी मार्गिविप्रतिपत्ति मार्गिनें होतो;त्या प्रजा ज्याप्रकारें विप्रतिपन्न होतात तें तूं जाणतीस काय ? असा भावार्थ.

नेति होवाचेतरः । तहि वेत्थ उ यथेमं लोकं पुनरापद्यन्ता३ इति पुनरापद्यन्ते यथा पुनरागच्छन्तीमं लोकम्। नेति हैवे।वाच श्वेतकेतुः। वेत्थो यथाऽसो लोक एवं प्रसिद्धेन न्यायेन पुनः पुनरमकृत्प्रयद्भिर्तिः यमाणैर्यथा येन प्रकारेण न संपूर्यता३ इति न संपूर्यतेऽसो लोकस्त- र्तिक वेत्थ। नेति हैवोवाच । वेत्थो यतिश्यां यत्संख्याकायामाहृत्यामा- हुतौ हुतायामापः पुरुषवाचः पुरुषस्य या वाक्सैव यासां वाक्ताः पुरुषवाचो मृत्वा पुरुषशब्दवाच्या वा भूत्वा। यदा पुरुषाकारपरिण- तास्तदा पुरुषवाचो भवन्ति । समुत्थाय सम्यगुत्थायोद्भूताः सत्यो वदन्ती३ इति । नेति हैवोवाच ॥

भाष्यार्थ—' नेति होवाच-' ' नाहीं ' असे इतर—धेतकेतु म्हणा-ला. ' वेत्थ उ०' तर मग ज्यापकारें त्या प्रजा या लोकास पुनः परत येतात, तें जाणतोस का ? ' नेति हैव-' ' नाहीं, ' असेंच श्वेतकेतु म्हणाला, ' वेत्थ यथासी०-' ज्याप्रकारें तो लोक या प्रसिद्ध न्यायार्ने— जरा-ज्वरादि मरण-निमित्तानें वारंवार मरून जाणाऱ्या प्रजेकडून अग-दीं मरून टाकला जात नाहीं, तो प्रकार तूं जाणतीस का ? 'नेति०-' 'नाहीं ' असेंच तो म्हणाला. 'बेल्य उपित्थ्यां-' जितक्या संख्येच्या आहुतीचें हवन केलें असतां [ कोणती आहुति दिली असतां ] आप पुरुषवाच होऊन (चांगल्याप्रकारें उद्भृत होत्सात्या बोलतात तें जाण तोस का, असा संबंध.) पुरुषाची जी वाक् तीच ज्यांची वाक् आहे त्या 'पुरुषवाचः आपः 'तशा होऊन किंवा पुरुषशब्दवाच्य होऊन, जेव्हां आप पुरुषाकारानें परिणाम पावतात तेव्हां 'पुरुषवाचः-' होतात. 'समुख्याय-' चांगल्याप्रकारें उत्थित होऊन, उद्भूत होत्सात्या 'वदन्ती३ इति-' बोलतात (कोणत्या आहुतींत होमिलेल्या आप-जल पुरुष या नांवाला पात्र होऊन उद्भवतात व बोलतात तें तूं जाणतोस का ? ) 'नेति०-' 'नाहीं ' असेंच श्वेतकेतु म्हणाला.

यद्येवं वेत्थ उ देवयानस्य पथो मार्गस्य प्रतिपदं प्रतिपद्यते येन सा प्रतिपत्तां प्रतिपदं पितृयाणस्य वा प्रतिपदं प्रतिपच्छव्दवाच्यमर्थ-माह । यत्कर्म क्रत्वा यथाविशिष्टं कर्म कृत्वेत्यर्थः । देवयानं वा पन्था-नं मार्गं प्रतिपद्यन्ते पितृयाणं वा यत्कर्म क्रत्वा प्रतिपद्यन्ते तत्कर्म प्रतिपद्यच्यते तां प्रतिपदं किं वेत्थ देवलोकपितृलोकप्रतिपत्तिसाधनं किं वेत्थेत्यर्थः ॥

भाष्यार्थ — असें जर आहे तर 'वृत्थ उ०.' देवयान मार्गाची प्रति-पद्, ज्यानें प्राप्त होतो ती प्रतिपद्, त्या प्रतिपदेस किंवा पितृयाणमा-र्गाच्या प्रतिपदेस, प्रतिपद् या शब्दाचा वाच्य अर्थ श्रुति सांगते—' यत्क्र-त्वा०-' जें कर्म करून—यथाविशिष्ट कर्म करून, असा भावार्थ—देव-यान मार्गास प्राप्त होतात अथवा पितृयाण मार्गास जें कर्म करून प्राप्त होतात तें कर्म प्रतिपद् असें हाटलें जातें. त्या प्रतिपदेला तूं जाणतोस का ? देवलोक-पितृलोकप्राप्तांचें साधन तूं जाणतोस का? असा भावार्थ.

अप्यत्रास्यार्थस्य प्रकाशकमृषेर्मन्त्रस्य वची वाक्यं नः श्रुतमस्ति ।



N

मन्त्रोऽप्यस्यार्थस्य प्रकाशको ।विद्यत इत्यर्थः । कोऽसौ मन्त्र इति । उच्यते । द्वे सृती द्वौ मार्गावशृणवं श्रुतवानस्मि तयोरेका पितृणां प्रापिका पितृलोकसंबद्धा तया सृत्या पितृलोकं प्राप्तोतीत्यर्थः । अहम-शृणविभिति त्यविहतेन संबन्धः । देवानामुतापि देवानां संबन्धिन्यन्या देवान्प्रापयित सा ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण दोन मार्गन नाहींत. तुम्ही हें नुस्तें कल्पनेनें विचारीत आहां,' असे श्वतकेतु राजाला म्हणेल झणून राजा म्हणतो—) 'अपि हि 'या कमीविपाकप्रक्रियेत या मार्गद्रयाचे प्रकाशक असे 'ऋषेर्वचः नः अतं ' मंत्राचें बचन आम्हीं एकलें आहे. या अधी-चा प्रकाशक असा मंत्रही आहे, असा भावार्थ. कोणता तो मंत्र झणून म्हणाल तर सांगितलें जातें—'हे सृती अञ्गणवं०-' भी दोन मार्ग ऐकले आहेत. त्यांतील एक मार्ग पितरांची प्राप्ति करून देणारा—पितृलोकाशीं संबद्ध असलेला, त्या मार्गानें पितृलोकास प्राप्त होतो, असा भावार्थ. मंत्रांतील 'पितृणामहं ' यांतील अहंशब्दाचा 'अञ्गणवं' या दूरच्या शब्दाशीं संबंध. 'देवानामुत' देवांचीही संबंधिनी दुसरी सृती देवांना जी प्राप्त करविते ती.

के पुनरुभाभ्यां सृतिभ्यां पितृन्देवांश्च गच्छन्तीति । उच्यते । उतापि मर्त्यानां मनुष्याणां संबन्धिन्यौ । मनुष्या एव हि सृतिभ्यां गच्छन्तीत्यर्थः । ताभ्यां सृतिभ्यामिदं विश्वं समस्तमेजहच्छत्समेति संगच्छते । ते च हे सृती यदन्तरा ययोरन्तरा यदन्तरा । पतरं मातरं च मातापित्रोरन्तरा मध्य इत्यर्थः । कौ तौ मातापितरौ द्यावापृथिव्यावण्डकपाछे । इयं वै माताऽसौ पितेति हि व्याख्यातं बाह्मणेन । अण्डकपाछयोर्मध्ये संसारविषये एवैते सृती नाऽऽत्यन्तिकामृतत्वगमनाय । इतर आह नाहमतोऽस्मात्प्रश्रसमुदायादेकंचने भाषि प्रश्नं न वेद नाहं वेदेति होवाच श्वेतकेतुः ॥ २ ॥

भाष्यार्थ - दोन्ही मार्गोनी देवांस व पितरांस कोण वरें जातात ?

म्हणून म्हणाल तर श्रुति सांगते—' उत मर्झानां ' साचप्रमाणें मनुष्यां च्या संबंधिनी ह्या सृती आहेत. या दोन मार्गानीं मनुष्यच जातात, असा भावार्ध. 'ताभ्यां इदं विश्वं एजत्समेति-' त्या दोन सृतीनींच हें समस्त साध्य-साधनात्मक जाणारें असें होत्सातें [गन्तव्य प्रदेश या रूपानें व गमन करणारें या रूपानें ] संगत होतें. ' यदन्तरा पितरं मातरं च-' ते दोन मार्ग ज्यांच्यामध्यें, पिता व माता यांच्यामध्यें आहेत, असा भावार्थ. ते माता—पिता कोण ? द्यावापृथिवी—ब्रह्मांडाचीं दोन कपालें. प्रकृतमंत्राचें व्याख्यान करणान्या ब्राह्मणप्रंथानें ही पृथ्वी माता व हा बुलोक पिता असें व्याख्यान केलें आहे. (' यदन्तरा ' या पदानें विवाक्षित असलेला अर्थ सांगतात—) दोन अंडकपालांच्यामध्यें संसारिव-षय अशाच या दोन सृती आहेत. त्या आत्यन्तिक—मोक्षगमनासाठीं नाहींत. दुसरा म्हणतो—' नाहमत एकंचन०-' मी या प्रश्नसमुदायांतील एकाही प्रश्नास जाणत नाहीं, असें श्वेतकेतु ह्यणाला र.

अथेनं वसत्योपमन्त्रयांचकेऽनाहत्य वसतिं कुमारः प्रहुद्राव स आज-गाम पितरं तथ होवाचेति वाव किल नो भवान्यराऽनुशिष्टानवोच इति कथण सुभेध इति पश्च मा प्रश्नान्यजन्यवन्ध्रप्राक्षीत्ततो नैकं-चन वेदेति कतमे त इतीम इति ह प्रतीकान्यदाजहार ॥ ३॥

अर्थ — नंतर त्या प्रकृतश्चेतकेत् हा राजानें राहण्यासाठीं प्रार्थना केली. पण तो कुमार स्याच्या येथील वसतीचा अनादर करून निघून गेला. तो पित्याकडे आलाव त्याला ह्याणाला, "असेंचना तुझी मला पूर्वीं सर्व विद्या शिकिविलेला म्हणून म्हटलेंत तें ?" (पिता—) "हे धारणाशाकिमाना, काय झालें ?" (पुत्र—) "मला तो क्षत्रियबंधु पांच प्रश्न विचारता झाला. पण त्यांतील एकालाही मी जाणत नाहीं." (पिता—) ते कोणते ? 'हे ते ' असें म्हणून त्यानें प्रश्नाचीं मुखें उचारलीं ३.

अथानन्तरमपनीय विद्याभिमानगर्वमेनं प्रकृतं श्वेतकेतुं वसत्या वसतिप्रयोजनेनोपमन्त्रयां चक्रे । इह वसन्तु भवन्तः पाद्यमर्घ्यं चाऽऽ-नीयताभित्युपमन्त्रणं कृतवान्राजा । अनादृत्य तां वसतिं कुमारः श्वेत-



केतुः प्रदुद्दाव प्रतिगतवान्पितरं प्रति । स चाऽऽजगाम पितरमागत्य चोवाच तं कथामिति वाव किलैवं किल नोऽस्मान्भवान्पुरा समावर्तन् नकालेऽनुशिष्टान्सर्वाभिर्विद्याभिरवोचोऽत्रोचिदिति । सोपालम्मं पुत्रस्य वचःश्रुत्वाऽऽह पिता । कथं केन प्रकारेण तव दुःखमुपजातं हे सुमेधः शोभना मेधा यस्थेति सुमेधाः ॥

भाष्यार्थ—' अथ ' नंतर विद्याभिमानगर्भ घाछवृन ' एनं ' त्याप्रकृत धतकेत्ला राजा 'वसत्या-' वसित या प्रयोजनानें 'उपमंत्रयांचके-'
उपमंत्रण करता झाला. 'आपण येथें रहा. अरे पाय-अर्ध आणवा '
असें राजा विनयानें म्हणाला. पण ' अनाहत्य वसितं ं तो कुमार
धितकेतु त्या वसतीचा अनादर करून पिःयाकडे परत गेला ' स आजगाम०-' तो पित्यापाशीं आला व येऊन त्याला झणाला, तें कसें
झणाला तें श्रुति सागते—' वात्र किल नो भवान् गुराऽनुशिष्टानशेच इति-'
असेंच ना आझाला आपण पूर्वी—समावर्तनकालीं सर्व विद्यांनी अनुशिष्ट म्हटलें होतेंत तें ? पुत्राचें हें उपालंभयुक्त—निंदायुक्त भाषण ऐकून
पिता झणाला—' कथं सुमेधः इति-' ज्याची मेधा-धारणाशिक उत्तम
आहे अशा हे पुत्रा, तुला कोणत्या प्रकारें दुःख झालें हैं (' सुमेधः' हें
संबोधन तुला अज्ञानत्रशात् दुःख होणें शक्य नाहीं, असें सुचिवेतें. )

शृणुं मम यथा वृत्तं पञ्च पश्चसंख्याकान्त्रश्चानमा मां राजन्यवन्ध् राजन्या वन्धवो यस्येति । परिभववचनमेतद्राजन्यवन्धुरिति । अप्रा-क्षीत्पृष्टवांस्ततस्तस्मानैकंचनैकमपि न वेद न विज्ञातवानस्मि । कतमे ते राज्ञा पृष्टाः प्रश्ना इति पित्रोक्तः पुत्र इमे त इति ह प्रतीकानि मुखानि प्रश्नानामुदाजहारोदाहृतवान् ॥ ३॥

भाष्यार्थ—माझें काय वर्तमान झालें तें ऐक. 'पञ्च मा प्रश्नान्०-' पांच—पंचसंख्याक प्रश्न मला क्षत्रियबंधु विचारता झाला. राजन्य म्ह० क्षत्रिय आहेत बंधु ज्याचे तो राजन्यबंधु. 'राजन्यबंधु' हैं तिरस्कार

१ कुमार या शब्दानें राजाच्या यसतीचा अनादर करण्याचें कारण सुचितें.

दाखिवणारें वचन आहे. 'ततो नैकंचन०-' त्यांतील एकाही प्रश्नाला मी जाणत नाहीं. 'कतमे ते ' राजानें विचारलेले ते प्रश्न कोणते ? असें पित्यानें विचारलें असतां पुत्र 'इमे ते-' हे ते, असें म्हणून 'प्रती-कानि-'प्रश्नांचीं मुखें 'उदाजहार-'उदाहत करता झाला उच्चारता झाला ३.

स होवाच तथा नरस्वं तात जानीथा यथा यद हं किंच वेद सर्वम हं तत्तुभ्यमवीचं प्रोहे तु तत्र प्रतीख ब्रह्मचर्यं वत्स्याव हित भवानेव गच्छित्विति स आजगाम गौतमो यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरास तस्मा आसनमाह ओदकमाहारयांचकाराथ हास्मा अर्घ्यं चकार तण् होवाच वरं भगवते गौतमाय द्वा हति ॥४॥

अर्थ — तो पिता म्हणाला—''हे वत्सा, मी जें कांहीं जाणतों तें सर्व तुला सांगितलें आहे, असेंच तूं समज चल आपण त्या राजाकडे जाऊं व तथें जाऊन ब्रह्मचर्य पाळूं.'' त्यावर पुत्र म्हणाला, ''आपणच जा.'' तो गौतम जेथें प्रवाहण जैवलींचें श्रोतृस्थान होतें तथें आला राजा त्याला आसन देववून उदक आणविता झाला. पुरे।हिताकडून अर्ध देविवें. नंतर राजा त्यास म्हणाला '' पूज्य गौतमाला आम्ही वर देतों.'' (काय पाहिजे तें मागा. ) ४.

स होवाच पिता पुत्रं ऋद्भमुपशमयंस्तथा तेन प्रकारेण नोऽस्मां-स्त्वं हे तात वत्स जानीथा गृह्णीथा यथा यद्हं किंच विज्ञानजातं वेद् सर्वं तत्तुभ्यमवोचिमित्येव जानीथाः । कोऽन्यो मम प्रियतरोऽस्ति त्वत्तो यद्थं रक्षिष्ये । अहमप्येतन्न जानामि यद्राज्ञा पृष्टम् । तस्मात्प्रेद्यागच्छ तत्र प्रतीत्य गत्वा राज्ञि ब्रह्मच्यं वत्स्यावो विद्यार्थमिति । स आह भवानेव गच्छत्विति नाहं तस्य मुखं निरीक्षितुमुत्सहे ॥

भाष्यार्थ—'स होवाच०-' तो पिता कृद्ध झालेल्या पुत्राला उप-शांत करीत होत्साता म्हणाला, 'तथा नः त्वं०-' हे. बाळा—वत्सा, तूं आम्हांला त्या प्रकारानें जाण कीं ज्या प्रकारें [तूं असें समज कीं] मी जें काहीं विज्ञानजात जाणतों तें सर्व मीं तुला सांगितलें आहे, असेंच जाण. दुसरा आणखीं मला तुझ्यापेक्षां अधिक प्रिय कोण आहे कीं ज्यान्यासाठीं मी तें राखुन ठेवीन. राजानें जें विचारळें तें मीही जाणत नाहीं. यास्तव 'प्रेहि-' ये; आपण दोंघ तेथेंच जाऊन त्या राजापाशीं ब्रह्मचर्थ ठेवूं, विद्येसाठीं शिष्य होऊन राहूं. त्यावर तो श्वेतुकेतु म्हणाळा 'भवानेव गच्छतु-' आपणच जा. मी त्याचें मुख पाहण्याचीही इच्छा करीत नाहीं.

स आजगाम गौतमो गोत्रतो गौतम आरूणिर्यत्र प्रवाहणस्य जैवलेरा-साऽऽसनमास्थायिका पष्टीद्वयं प्रथमास्थाने तस्मै गौतमायाऽऽगतायाऽऽः सनमनुरूपमाह्त्योदकं भृत्यैराहारयांचकार । अथ हास्मा अर्ध्य पुरोध्या कृतवान्मन्त्रवन्मधुपर्कं च । कृत्वा चैवं पूजां तं होवाच वरं भगवते गौतमाय तुम्यं दद्म इति गोश्रादिलक्षणम् ।। ४ ॥

भाष्यार्थ—'स आजगाम गौतमः ०-' तो गौतम—गौत्रतः गौतम आहणि जेथें प्रवाहण जैवलीचें आसन आस्थायिका—श्रोतृतमृह होता तेथें आला. 'प्रवाहणस्य जैवलेः' ह्या दोन्ही षष्ठी प्रथमेच्या स्थानीं आहेत. 'तस्मै आसनं ०-' त्या आलेख्या गौतमाला उचित आसन आणवृनं भृत्यांकडून उदक आणिवेलें. 'अथ हास्मै०-' नंतर पुरेहिताकडून त्याला अर्ध्य देविलेलें व समंत्रक मधुपके करिनेला. 'तं होवाच०-' याप्रमाणें पूजा करवून त्यास म्हणाला, ''आपल्याला—गौतमाला- तुम्हांला गायी, घोडे इत्यादिरूप वर देतों.'' ४.

स होवाच प्रतिज्ञातो म एम वरो यो तु कुमार्ध्यान्ते वाचमभाषधास्तां मे मुहीति ॥ ५ ।।

अर्थ—तो म्हणाला, ''मला तूं हा वर देण्याचे वचन दिलें आहेस. जी वाणी तूं कुमाराच्या समीप बोल्लास ती मला सांग'' ५

स होवाच गौतमः प्रतिज्ञातो मे ममैष वरस्त्वयाऽस्यां प्रतिज्ञायां दृढीकुर्वात्मानं यां तु वाचं कुमारस्य मम पुत्रस्यान्ते समीपे वाचम भाषधाः प्रश्ररूपां तामेव मे ब्रुहि स एव नो वर इति ॥५॥

। भ -- 'स होवाच-' तो गौतम म्हणाळा 'प्रतिज्ञातो म एष

बर:-' तूं मला हा वर देण्याची प्रतिज्ञा केली आहेस. त्या प्रतिज्ञेमध्यें आपल्याला दढ कर. [ म्ह० प्रतिज्ञा खरी कर. ] 'यां तु वाचं कुमा-स्यान्ते अभाषथा: ०-' जी वाणी तूं माझ्या कुमाराच्या—पुत्राच्या समीप बोळलास तीच प्रश्नरूप वाणी मला सांग. तोच माझा इष्ट वर आहे. ५.

स होवाच दैवेषु वे गौतम तद्वरेषु मानुषाणां बूहीति ॥ ६॥

अर्थ — तो राजा म्हणाळा- ''हे गौतमा तो देवांच्या वरांतीळ एक बर आहे. मनुष्यांच्या वरांतीळ एकादा वर माग'' ६

स होवाच राजा देवेषु वरेषु तद्वै गौतम यं त्वं पार्थयसे मानुषाणाम-न्यतमं प्रार्थय वरम् ॥ ६॥

भाष्यार्थ—'स होवाच०-' राजा म्हणाला,—दिवेषु वै० 'हे गौतमा, ज्याविषयीं तूं प्रार्थना करीत आहेस तो दैव वरांतील एक वर आहे. यास्तव मनुष्यांच्या वरांतील एकादा वर माग. ६

स होवाच विज्ञायते हास्ति हिरण्यस्यापात्तं गोअश्वानां दासीनां प्रवाराणां परिधानस्य मा नो मवान्बहोरनन्तस्यापर्यन्तस्याभ्यवदान्यो भृदिति स वै गौतम तीर्थेनेच्छासा इत्युपैम्यहं मवन्तिमिति वाचा ह स्मेव पूर्व उपयन्ति स होपायनकीत्थीवास ॥७॥

अर्थ—गौतम म्हणाछा—आपण जाणतांच की मजपाशी माणूस वर आहे. सुवंणींची प्राप्ति आहे, गायी व घोडे यांची प्राप्ति आहे, दासी, परिवार व परिधान यांची प्राप्ति आहे. आपण इतरांप्रत विपुछ, अक्षय फलद व निःसीम धनादिकांचे दाते असून केवल मजप्रतच अदाते होंऊं नका. (राजा म्हणतो—) हे गौतमा, तो तूं शास्त्रविहित म्यायानें मजपासून विद्या मिळविण्याची इच्ला कर. (गौतम—) भी तुज-पाशीं शिष्यभावानें येतों. पूर्वींचे ब्राह्मणादिक आपत्तींत केवल शब्दानेंच उपगमन करीत असत. गौतम केवल 'उपगमन करतों,' असे बोल्यनच स्याच्यापाशीं विद्येसाठीं राहिला. ७

स होवाच गौतमो भवताऽपि विज्ञायते ह ममास्ति सः । न तेन प्रार्थितेन कृत्यं मम यं त्वं दित्सासि मानुषं वरम् । यस्मान्समाप्यस्ति हिरण्यस्य प्रभूतस्यापात्तं प्राप्तं गोअश्वानामपात्तमस्तीति सर्वत्रानुषङ्गो दासीनां प्रवाराणां परिवाराणां परिधानस्य च न च यन्मम विद्यमानं तत्त्वतः प्रार्थनीयं त्वया वा देयम् । प्रतिज्ञातश्च वरस्त्वया त्वमेव जानीषे यदत्र युक्तं प्रतिज्ञा रक्षणीया तवेति ॥

माध्यार्थ—'स होवाच ं गौतम राजास म्हणाला, 'विज्ञायते हं नजपाशीं मानुष वर आहे, हें आपणही जाणतां. जो मानुष वर तूं देण्याची इच्छा करीत आहेस तो मागण्याचें मला कांहीं प्रयोजन नाहीं. 'अस्ति हिरण्यस्य अपात्तं-' कारण मलाही पुष्कळ सुवर्ण प्राप्त झालें ओहे. 'गोअश्वनां-' गायी व घोडे पुष्कळ प्राप्त आहेत, असा 'अस्ति' या कियापदाचा सर्वत्र संबंध लावांवा. 'दासीनां प्रवाराणां परिधानस्य-' दासी, परिवार व परिधानहीं प्राप्त आहे. जें मजपाशीं विद्यमान आहे तें तुजपासून मागावयाचें नाहीं व तुलाही तें देणें उचित नाहीं. तूं तर वर देण्याची प्रतिज्ञा केली आहेस. तेव्हां आतां या प्रसंगी जें युक्त आहे तें तूंच जाणतीस. तुला आपली प्रतिज्ञा पाळणें युक्त आहे.

मम पुनरयमिमायो मा भूतोऽस्मानभ्यस्मानेव केवलान्प्रति भवा-न्सर्वत्र वदान्यो भूत्वाऽवदान्यो मा भूत्कदर्यो मा भूदित्यर्थः । बहोः प्रभृतस्यानन्तस्यानन्तफल्रस्येत्येतत् । अपर्यन्तस्यापरिस्नमाप्तिकस्य पुत्र-भै।त्रादिगामिकस्येत्येतत् । ईदृशस्य वित्तस्य मां प्रत्येव केवलमदाता मा भुद्भवान् । न चान्यत्रादेयमस्ति भवतः ॥

माष्यार्थ—माझा तर असा अभिप्राय आहे. 'मा भूत् नः अभि मवान् बहोः अनन्तस्य अपर्यन्तस्य अवदान्यः-' आपण सर्वत्र दाते अस्न केवछ आम्हांप्रतच अवदान्य—कंदर्य होऊं नका, असा भावार्थ. (कश्चाचें अदाते ?) पुष्कळ, अनन्तफळ देणाऱ्या, असा 'अनन्तस्य' याचा मावार्थ, ज्याची परिसमाति होत नाहीं, अशा पुत्र पौत्रादिकांकडे बाणाऱ्या—वंशपरंपरेने चाछणाऱ्या असा भावार्थ, अशा प्रकारच्या

९ वैभव असतांना तें इतरांना न देणारा कद्यें होय.

वित्ताचा केवळ मजपतच तूं अदाता होऊं नकोस. दुसऱ्या कोणालाही अदेय असे तुळा कांहीं नाहीं. (मला सोडून दुसऱ्या सर्वांना तूं त्यांचा इष्ट वर देत असतोस.)

एवमुक्त आह । स त्वं वे हे गौतम तीर्थेन न्यायेन शास्त्रविहितेन विद्यां मत्त इच्छासा इच्छान्वाप्तुमित्युक्तो गौतम आह । उपैम्युपग-च्छामि शिष्यत्वेनाहं भवन्तमिति । वाचा ह स्मैव किछ पूर्वे ब्राह्मणाः क्षत्रियान्विद्यार्थिनः सन्तो वैदयान्वा क्षत्रिया वा वैदयानापद्युपयन्ति शिष्यवृत्त्या ह्युपगच्छन्ति नोपायनशुश्रूषादिभिः । अतः स गौतमो होपायनकीर्स्योपगमनकीर्तनमात्रेणैवोवासोषितवान्नोपायनं चकार ॥७॥

माध्यार्थ — असें बोळळेळा राजा म्हणाळा—'स वे गौतम-' हे गौतमा, तो तूं 'तीर्थेन-' शास्त्रविहित न्यायानें 'इच्छासै-' विद्या मजपासून मिळविण्याची इच्छा कर, राजाकडून असें बोळळा गेळेळा गौतम म्हणाळा, 'उपैम्यहं भवन्तं-' मी आपल्यापाशीं शिष्यभावानें येतों. 'वाचा ह स्मैव पूर्वे उपयन्ति-' पूर्वीचें ब्राह्मण विद्यार्थी होऊन औपत्तीमध्यें क्षत्रियांपाशीं किंवा वैश्यांपाशीं अथवा क्षत्रिय वैश्यांपाशीं शिष्यकृत्तीनें येत असतः पादोपसर्पण, शुश्रूषा, इस्यादिकांनीं नाहीं. यास्तव 'स ह उपायनकीस्थी उवास-' तो गौतम केवळ उपगमनकीतिनानें—मी शिष्यत्वानें तुम्हांपाशीं येतों, असें नुस्तें बोळनच राहिळा. उपसर्पण—पादोपसर्पण केळें नाहीं. ७.

स होवाच तथा नस्त्वं गौतम माऽपराधास्तव च पितामहा यथेयं वियेतःपूर्वे न कस्मि श्र्यन ब्राह्मण उवास तां त्वहं तुभ्यं वृक्ष्यामि को हि त्वैवं बुवन्तमहंति प्रत्याख्यातुमिति ॥८॥

अर्थ—राजा म्हणाला, हे गौतमा, तुझे पितामह आमच्या पिता-महांचे अपराध जसे मानीत नसत त्याप्रमाणें तूं हा माझा अपराध मानूं

<sup>9</sup> आपल्या बरोबरीच्या किंवा आपल्याहून अधिक अशा मनुष्यापास्त विद्या -प्राप्तीचा संभव नसर्णे हीच भापत्ति.

नकोस. यापूर्वी ही विद्या कोणत्याही ब्राह्मणाचे ठिकाणी नन्हती, हैं तूं जाणतोस. पण ती भी तुला सांगतों. असे बोल्णाराचा निषेध करण्यास कोण समर्थ आहे ? ८.

एवं गौतमेनाऽऽपदन्तर उक्ते स होवाच राजा पीडितं मस्वा क्षाम-यंस्तथा नोऽस्मान्प्रति माऽपराधा अपराधं मा कार्धारस्मदीयोऽपराधो न प्रहीतव्य इत्यर्थः । तव च पितामहा अस्मत्पितामहेषु यथाऽपराधं न जगृहुस्तथा पितामहानां वृत्तमस्मास्विप भवता रक्षणीयमित्यर्थः ॥

माध्यार्थ—याप्रमाण गौतमाने आपेदन्तर सांगितळे असता 'स होवाच तथा०-' तो राजा या ब्राह्मणाळा पीडा—दुःख झाळे आहे, असे जाणून त्याच्याकडून क्षमा करवीत म्हणाळा 'तथा नः त्वं गौतम माप-राधाः-' हे गौतमा, आम्हांप्रत तसा अपराध करूं नको आमचा हा अपराध आहे, असे समज्ं नको, असा भावार्थ (तसा म्ह० कसा तें सांगतात—) तुझे पितामह आमध्या पितामहांच्या ठिकाणी जसे अपराध मानीत नव्हते तसें तूंही पितामहांचें वृत्त आमच्या ठिकाणी राखावेंस (ते जसे आमच्या पूर्वजांशी वागत होते तसेंच आपण आमध्याशी वर्तन करावें, असा भावार्थ)

यथेयं विद्या त्वया प्राधितेतस्त्वत्संप्रदानात्पूर्वं प्राह्मन कस्मिन्निष्
न्नाह्मण उवासोषितवती तथा त्वमि जानीषे सर्वदा क्षत्रियपरंपरयेयं
विद्याऽऽगता सा स्थितिर्मयाऽि रक्षणीया यदि शक्यत इत्युक्तं दैवेषु
गौतम तद्धरेषु मानुपाणां त्रृद्दीति न पुनस्तवादेयो वर इतीतः परं न
शक्यते रक्षितुम् । तामिष विद्यामहं तुभ्यं वक्ष्यामि । को ह्यन्योऽिष
हि यस्मादेवं त्रुवन्तं त्वामईित प्रत्याद्ध्यातुं न वक्ष्यामीित । अहं पुनः
कथं न वक्ष्ये तुभ्यमिति ॥८॥

भाष्यार्थ-'यथेयं विद्यतः पूर्वं ०-' तूं मागितळेळी ही विद्या तुळा

विद्याराहित्याच्या अपेक्षेनं हीन वर्णाच्या मनुष्यापाशी शिष्यत्वानें गमन
 करणें हें आपदन्तर.

देण्यापूर्वी कोणत्याही ब्राह्मणामध्यें राहत नव्हती—कोणत्याही ब्राह्मणापाशीं ही नव्हती, हें तुलाही माहीत आहे. ही विद्या सर्वदा क्षित्रियपरंपरेनें आहेली आहे. जर शक्य तर ती मयीदा मलाही पाळली पाहिजे. म्हणून आरंभीं 'तो वर दैव वरांतील आहे, हे गौतमा, तूं मनुष्यांचा वर माग,' असे मीं म्हटलें होतें. तुला वर अदेय आहे, प्रतिज्ञा केल्याप्रमाणें तो द्यावयाचा नाहीं, म्हणून तसे म्हटलें नाहीं पण आतां यापुढें तिचें रक्षण करणें शक्य नाहीं. 'तां तु अहं तुम्यं वक्ष्यामि-' ती विद्या तर मी तुला सांगतों. 'को हि त्वेतं०-' मी तुला शिष्य आहें, असे बोलणा-राला मजहून अन्यही कोणी 'मी सांगणार नाहीं जा,' असे म्हणण्यास ज्याअधीं समर्थ नाहीं त्याअधीं मी तुला ती विद्या कशी वरें सांगणार नाहीं ! (अवश्य सांगेन.) ८.

असौ वै लोकोऽमिगीतम तस्याऽऽदित्य एव समिद्रश्मयो धूमोऽहर-चिदिशोऽङ्गारा अवान्तरदिशो विस्फुल्डिगास्तस्मिन्नेतस्मिन्नमी देवाः श्रद्धां जुह्नति तस्या आहुत्यै सोमो राजासंभवति ॥९॥

अर्थ—हे गौतमा, युलोक हाच अग्नि आहे. त्याची आदिस हीच समिध् आहे. किरण हा धूम, दिवस ही ज्वाला आहे. दिशा हे निखारे आहेत, अवांतर दिशा हे विस्फुलिंग आहेत. त्या या अग्नीमध्ये देव श्रेंद्वेचें हवन करितात. त्या आहुतीपासून सोम राजा होतो ९.

असी वै लोकोऽग्निगौंतमेलादिचतुर्थः पत्रः प्राथम्थेन निर्णायते । क्रमभङ्गस्त्वेतिन्नर्णयायत्तत्वादितरप्रश्ननिर्णयस्य । असौ यौलेंकोऽग्निर्हे गौतम युलोकेऽग्निर्द्धिरनमौ विधीयते यथा योषित्पुरुषयोस्तस्य युलोक् काम्नेरादित्य एव समित्सिमन्धनात् । आदिलोन हि समिध्यतेऽसौ लोकः । रदमयो धूमः समिध उत्थानसामान्यात् । आदिलादि रदमयो विगंताः । समिधश्च धूमो लोक उत्तिष्ठति ।।

भाष्यार्थ—'असौ वै छोकोऽग्निगीतम०-' इत्यादि चवध्या प्रश्नाचा प्रथमत्वानं निर्णय केछा जातो. इतर प्रश्नांचा निर्णय या प्रश्नाच्या निर्ण-याभीन असल्यामुळे वरीछ क्रमाचा भंग केछा आहे. (मनुष्याचा जन्म,

न

स्थिति व लय चतुर्थ प्रश्नाच्या निर्णयाधीन असल्यामुळे खाळाच प्राधान्य आहे. खामुळे अर्थक्रमाच्या आश्रयांने पाठक्रमाचा भंग करणे उचित आहे, असा भावार्थ.) 'असी०.' चौ: स्वर्ग—हा लोक आग्ने आहे, हे गौतमा, वस्तुतः अग्नि नसलेल्या चुलोकाचे ठिकाणीं अग्निदृष्टीचें विधान केलें जातें. ज्याप्रमाणें स्त्री व पुरुष यांचे ठिकाणीं अग्निदृष्टि करावयास सांगितलें आहे ल्याप्रमाणें स्वर्गलोकामध्यें अग्निदृष्टीचें विधान केलें आहे. 'तस्यादित्यः०-'त्याची आदि महीच सिमध.कारण तो उत्तम प्रकारें दीत करीत असतो.आदित्याक इनच तो लोक उत्तम प्रकारें प्रकाशित केला जातो. 'रश्मयो धूमः-' किरण हा धूर आहे.सिमधेपासून उत्पन्न होणें हें धूमाचें साधम्य किरणांमध्यें आहे. आदिलापासून रश्मी किरण निघालेले असतात, हें प्रसिद्ध आहे, व व्यवहारांत सिमधेपासून धूर निघतों हेंही प्रसिद्ध आहे.

अहरिन: प्रकाशसामान्यात् । दिशोऽङ्गारा उपशमसामान्यात् । अवान्तरिदशो विस्कुलिङ्गा विस्कुलिङ्गविद्विधेपात् । तिसमन्नितिसमन्नेवंगु-णिविशिष्टे युलोकाग्नौ देवा इन्द्रादयः श्रद्धां जुद्धत्याद्वितिद्रव्यस्थानीयां प्रक्षिपन्ति । तस्या आहुत्या आहुतेः सोमो राजा पितृणां त्राद्मणानां च संभवति ॥

भाष्यार्थ—' अहरार्चः-' दिवस ही ज्वाला आहे. प्रकाश हा ज्वालेचा धर्म दिवसामध्यें आहे. 'दिशें ऽङ्गाराः-'दिशा हे कोळसे-निखारें आहेत. कारण उपशम—शांति हें व्यक्तिं साधर्य दिशांमध्यें असतें. ' अवान्तरदिशः विस्फुलिंगाः-'अवान्तर दिशा ही किटार्ळे आहेत. कारण किटाळांप्रमाणें त्या इतस्ततः पसरलेल्या आहेत. ' तिसक्ते०-' त्या या एवंगुणिविशिष्ट गुलेकरूप अग्नीमध्यें इंद्रादिक देव आहीतद्रव्यस्थानीय श्रद्धेचा होम करितात. ' तस्या आहुद्धाः०' त्या आहुतीपासून पितर व बाह्यण यांचा राजा सोम संभवतो—होतो.

तत्र के देवाः कथं जुद्धति किंवा श्रद्धाख्यं हविरित्यत उक्तमस्माभिः

संबन्धे न त्वेवैनयोस्त्वमुत्क्रान्तिमित्यादिपदार्थषट्किनर्णयार्थमाग्निहोत्र उक्तम् । ते वा एते अग्निहोत्राहुती हुते सत्यावुत्क्रामतः । ते अन्त-रिक्षमाविशतः । ते अन्तिरिक्षमाहवनीयं कुर्वाते वायुं सिमधं मरीचि-रेव शुक्रामाहितिम् । ते अन्तिरिक्षं तर्पयतः । ते तत उत्क्रामतः । ते दिवमाविशतः दिवमाहवनीयं कुर्वाते आदित्यं सिमधिमित्येवमाशुक्तम् ॥

भाष्यार्थ--( इंद्रादिकांना कमीचा अधिकार नाहीं. युटोकाटा आहवनीय-अग्नित्व आहे, अशी प्रसिद्धि नाहीं त्यामुऊं तो छोक होमाचा आधार होऊं शकत नाहीं, श्रद्धा हा एक प्रत्यय असल्यामुके त्याला होमद्रव्यत्व संभवत नाहीं, त्यामुर्के 'त्यांत देव श्रद्धा होमितात ' हें वाक्य अयुक्त आहे, अशी शंका घेतात-) त्या होमकर्मामध्यें देव कोण ? ते हवन कर्से करितात ? श्रद्धासंज्ञक हिव काय आहे ? म्हणून विचाराळ, असे जाणूनच आम्हीं या ब्राह्मणाच्या संबंधग्रंथांत सांगितर्छे आहे. ' सायंकाळीं व प्रातःकाळीं अनुष्ठिछेल्या अग्निहोत्राच्या दोन भाइयांची उन्त्रांति वैगेरे तूं जाणत नाहींत' असे उन्त्रांतिप्रभृति सहा पदार्थोंच्या निर्णयार्थ अग्निहोत्रप्रकरणांत म्हटलें आहे. (कार्य म्हटलें भाहे तेंच सांगतात-) 'त्या ह्या दोन भिन्नहोत्राहुती भन्नीत हुत केल्या असतां उल्क्रान्त होतात. त्या दोन्ही अंतरिक्षांत प्रवेश करितात. त्या अंतरिक्षाला भाहवनीय करितात, वायूला समिघा व किरणांनाच शुक्र भाहुति करितात. त्या दोन भाहुती अंतरिक्षाला तृप्त करितात. त्या तेथूनही उत्क्रमण करितात. त्या चुळोकांत प्रवेश करितात. युक्तोकाला आहवनीय करितात, आदित्याला समिधा करितात ' इसादि अग्निहोत्रप्रकरणांत सांगितलें आहे.

तत्राग्निहोत्राहुती ससाधने एवोत्कामतः । यथेह मैः साधनैर्विशिष्टे ये ज्ञायेते आहवनीयाग्निसमिद्गाङ्गारिवस्फुळिङ्गाहुतिद्रव्येस्ते तथैवो त्कामतोऽस्माछोकादमुं छोकम् । तत्राग्निरानित्वेन समित्समित्वेन धृमो धृमत्वेनाङ्गारा अङ्गारत्वेन विस्फुळिङ्गा विस्फुळिङ्गत्वेनाऽऽहुतिद्रव्यमि

पयआद्याहुतिद्रव्यत्वेनैव सर्गोदावव्याकृतावस्थायामपि परेण सूक्ष्मे-णाऽऽत्मना व्यवतिष्ठते ॥

भाष्यार्थ-( आहुत्यांचे उत्क्रमणादिक करें होतें तें सांगतात-) यजमानाच्या मरणसमयी अग्निहोत्राहुती साधनासहवर्तमानच उत्क्रमण करितात. िन्ह० त्या स्वातंत्र्याने उत्क्रमण करीत नाहींत तर साधना-सहवर्तमानच उत्क्रमण करितात. याचेंच उपपादन-] ज्यापमाणें येथें जिवंतदर्शेत आहवनीय अग्नि, समिध, धूम, निखारे, किटार्ळे व आहु-तिद्रव्यें इत्यादि ज्या साधनांनीं विशिष्ट अशा ज्या दोन आहुति जाणस्या जातात तशाच या या छोकाहून या छोकास उत्कान्त होतात. ('अहो पण नष्ट झालेल्या अझ्यादिकांना अन्यक्त भाव प्राप्त झालेला असल्यामुळें ते सर्व सामान्यभावास प्राप्त झालेले असतात. त्यामुळे त्यांसह आहुत्यांची उत्ज्ञान्तिवरेरे संभवत नाहीं,' अशी आशंका घेऊन सांगतात—)अग्न्या-दिकांच्या नाशानंतरही अग्नि अग्नित्वानें, समिध् समिस्वानें, भूम धूम-लाने, अंगार अंगारत्वानें, विस्फुलिंग विस्फुलिंगत्वानें आणि आहुतिद्र-व्यही पय-आदि आहुतिद्रव्यत्वानेंच सृष्टीच्या आरंभी अव्याकृतावस्थेत-ही अत्यंत सूक्म रूपानें अवस्थित होतें [म्ह० अम्न्यादिकांचा जरी नाश झाला तरी ते सर्व पदार्थ आपापल्या शक्तीने अवस्थित होतात. त्यांचा छौकिक स्थूछभाव जरी नष्ट झाळा तरी सूदममात्र राहतो. त्यामुळे वर शंकेत म्हटस्याप्रमाणे त्यांना सामान्यभाव प्राप्त होण्याचा प्रसंगच येत नाहीं. स्यामुळें भाइत्यांची साधनांसहवर्तमानच उत्क्रान्ति होऊं शकते, असा भावार्थ ].

तद्विद्यमानमेव ससाधनमग्निहोत्रलक्षणं कर्मापूर्वेणाऽऽत्मना व्यव-स्थितं सत्तत्पुनर्व्याकरणकाले तथैवान्तिरक्षादीनामाहवनीयाद्यम्यादि-भावं कुर्वद्विपरिणमते । तथैवदानीमप्यग्निहोत्राख्यं कर्म । एवमनिहोत्रा-हुत्यपूर्वविपरिणामात्मकं जगत्सर्वमित्याद्वत्योरेव स्तुत्यर्थत्वेनोत्कान्स्याद्या लोकं प्रत्युस्थायितान्ता षट् पदार्थाः कर्मप्रकरणेऽधस्तानिर्णाताः ॥ भाष्यार्थ—(वरील अ हुसांच्या उक्तातीचें समर्थन केल्यानें अग्निहोत्रादिकांपासून उत्पन्न झालेल्या अपूर्वाला जगदारंमकत्व आहे, असेंही
सांगितल्यासारखें होतें, असें सांगतात—) याप्रमाणें तें विद्यमान असलेलेंच ससाधन अग्निहोत्ररूप कर्म अपूर्वरूपानें अवस्थित होऊन पुनः
व्याकरणसमर्यों तें तसेंच अंतरिक्षादिकांचा आहवनीय अग्नयादिमाव
करीत विपरिणाम पावतें. ('अहो पण या प्रकारें पूर्वकल्पीय कर्म प्रलयदंशेंत अव्याकृतरूपानें स्थित होऊन पुनः जगाचा आरंम करो; पण
वर्तमान कल्पांतील कर्म जगदारंमक कसें होणार ?' तें सांगतात—)
तसेंच वर्तमानकालीन अग्निहोत्राख्य कर्म. (जगाचें आरंभक होईल.
आतां या अग्निहोत्रप्रकरणार्थाचा उपसंहार करितात—) याप्रमाणें हें सर्व
जगत अग्निहोत्राच्या आहुतीपासून उत्पन्न झालेलें जें अपूर्व त्याच्या
परिणामात्मक आहे. यास्तव आहुत्यांच्याच स्तुतीकरितां उत्कान्तीपासून
पुनः परलोकाप्रत यजमानासह जावयास निवर्णे, येथपर्यतचे सहा पदार्थ
मागें कर्मप्रकरणांत निर्णात केले आहेत. [त्या पदार्थीचा पूर्वी
निर्णय केला आहे.]

इह तु कर्तुः कर्मविपाकविवक्षायां द्युलेकाग्न्याद्यारभ्य पञ्चा-ग्निदर्शनमुत्तरमार्गपातिपत्तिसाधनं विशिष्टकर्मफलेपभोगाय विधित्सि-तमिति द्युलोकाग्न्यादिदर्शनं प्रस्तूयते ॥

माध्यार्थ—(वर सांगितलेश्या सिद्धान्ताच्या आधाराने प्रकृत ब्राह्मणाची प्रवृत्ति कशी झाली आहे तें दाखिवतात—) या ब्राह्मणांत कर्त्याच्या
कर्मिविपांकाची विवक्षा झाली असतां झुलोकाग्नीपासून आरंम करून
पंचाग्निदर्शन की जें उत्तरमार्गप्राप्तीचें साधन आहे तें विशिष्ट कर्मफलोपमोगासाठी विधित्सित—विधान करण्यास इष्ट—आहे. (विशिष्ट
कर्मिकलाच्या उपमोगासाठी उत्तम मार्गाची प्राप्ति. तिचे साधन पंचाग्निदर्शन, असा संबंध ) म्हणून—पंचाग्निविद्या थेथे विधित्सित असल्यामुळें
सुलोकादिकाच्या ठिकाणी विहित असलेलें जें अग्नीचें दर्शन त्याची
स्तुति केली जाते.

तत्र य आध्यात्मिकाः प्राणा इहाग्निहोत्रस्य होतारस्त एवाऽऽधिदै-विकत्वेन परिणताः सन्त इन्द्रादयो भवन्ति त एव तत्र होतारो झुलो-कारनी । ते चेहाग्निहोत्रस्य फलभोगायाग्निहोत्रं हुतवन्तः। त एव फल-परिणामकालेऽपि तत्फलभोक्तृत्वात्तत्र तत्र होतृत्वं प्रतिपद्यन्ते तथा विपरिणममाना देवशब्दवाच्याः सन्तः ॥

माध्यार्थ — (अर्से असो; पण वरील 'देव कोण ते कसे हवन कारि तात,' इत्यादि प्रश्नांचें उत्तर काय आहे ? तें सांगतात-) वर सांगित. स्याप्रमाणे पंचाप्निविद्या प्रस्तुत आहे, असे ठरलें असतां या व्यवहार. भूमीत जे आध्यात्मिक—शरीरांतील प्राण अग्निहोत्राचे हवन करणारे तेच आधिदैविकत्वाने परिणत झाछे असतां इंद्रादिक होतात. तेच त्या द्युछो-कामीत होते-इवन करणारे-आहेत. कारण ते येथे अमिहोत्राच्या फल-मोगासाठी अग्निहोत्राचें हवन करीत होते. तेच फलपरिणामाच्या वेळींही, अभिहोत्रादि कर्मफलाचे भोक्ते असल्यामुळें, त्या त्या ठिकाणीं तसे तसे -स्या त्या आकारानें विपरिणाम पावणारे ते देवशन्दवाच्य होत्साते होतृ-त्वास प्राप्त होतात. [होते-हवन कर्ते बनतात.]

अत्र च यत्पयोद्रव्यमभिहोत्रक्षमाश्रयभूतमिहाऽऽहवनीये प्रक्षिप्तम-ब्रिना मिक्कतमदृष्टेन सूक्ष्मेण रूपेण विपरिणतं सह कत्री यजमानेनामुं कोकं धूमादिकमेणान्तरिक्षमन्तरिक्षाद्युलोकमाविशति।।

भाष्यार्थ-(' के देवाः ' या प्रश्नाचा निर्णय केळा. आतां राहि-डेस्या प्रश्नद्वयाचा निर्णय करितात—) जिवदवस्थेत-जिवंतपणी आह्व-नीय अप्नीत अप्निहोत्र कर्माचें आश्रयभूत असें जें प्योद्रव्य-द्व-टाकरें होतें व ज्याला अमीनें मक्षण केलें होतें तें अदष्ट-सूक्ष्म रूपानें परिणत शाङेकें द्रव्य कर्त्या यजमानासहवर्तमान त्या छोकांत प्रवेश

१ प्राण जीवाची उपाधि होतात. त्यामुळे त्यांना फलमोक्तृत्व अर्से समजावें.

(प्रवेशाचा प्रकार—)धूम(दिक्रमानें अन्तरिक्षांत,व अन्तरिक्षांतून युळोकांत तें अवेश करतें.

ताः सूक्ष्मा आप आहुतिकार्यभूता अग्निहोत्रसमवायिन्यः कर्तस-हिताः श्रद्धाशब्दवाच्याः सोमछोके कर्तुः शरीरान्तरारम्भाय द्युछोकं प्रविशन्त्यो हूयन्त इत्युच्यन्ते । तास्तत्र द्युछोकं प्रविश्य सोममण्डछे कर्तुः शरीरमारभन्ते । तदेतदुच्यते देवाः श्रद्धां जुह्वति तस्या आहुत्ये सोमो राजा संभवतीति । "श्रद्धा वा आपः" इति श्रुतेः ॥

भाष्यार्थ — (अहो पण एवट्यावरून 'तें श्रद्धास्य हिव काय आहे?' या प्रश्नाचा निर्णय कसा होतो ? तें सांगतात—) आहुतिकार्यभूत, अग्निहोत्रसंबंधी, कर्तृसहित व श्रद्धाशब्दवाच्य अशा त्या सूक्ष्म आप सोम-लोकांत कर्याच्या दुसच्या शरीराचा आरंग करण्यासाठी बुलोकांत प्रवेश करूं लागस्या असतां ' हवन केस्या जातात ' असें म्हणतात. त्या युलोकांत प्रवेश करून त्या सोममंडलांत कर्याच्या शरीराचा आरंग करितात. तेंच हें म्हटलें जातें.—'देव श्रद्धेचें हवन करितात. त्या आहु-तीपासून सोम राजा संभवतो.' ('अहो पण आप श्रद्धाशब्दवाच्य कशा कारण व्यवहारांत आप—जल्र याअर्थी श्रद्धाशब्दाचा प्रयोग केलेला आढळत नाहीं,'अशी आशंका घेऊन सांगतात—)'श्रद्धाच आप आहेत'अशी श्रुति आहे. [म्हं० लोकिक व्यवहारांत जरी श्रद्धाशब्द आप याअर्थी योजलेला नसला तरी वैदिक व्यवहारांत तो त्याअर्थी योजलेला आहे, असा मावार्थ.]

वेत्थ यतिश्यामाहृत्यां हुतायामापः पुरुषवाचो भूत्वा समुत्थाय वदन्तीति प्रश्रस्तस्य च निर्णयविषयेऽसी वै छोकोऽग्निरिति प्रस्तुतम् । तस्मादापः कर्मसमवायिन्यः कर्तुः शरीरारिन्भकाः श्रद्धाशब्दवाच्या इति निश्चीयते । भूयस्त्वादापः पुरुषवाच इति व्यपदेशो न त्वितराणि भूतानि न सन्तीति ॥

भाष्यार्थ-(उपन्नमावरूनही येथे आप श्रद्धाशब्दवाच्य आहे, श्रद्धा-



शब्दानें येथें आपच विवाक्षित आहे, हें ठरतें—) 'कितव्या आहुतीचें हवन केलें असतां आप पुरुषवाच होऊन, उत्पन्न होऊन बोलतात,' असा वर प्रश्न आहे व त्याच्या निर्णयविषयामध्यें 'असी वे लोक: आही:-' हा गुलोक अहि आहे, असा प्रस्ताव—आरंभ केला आहे. तस्मात् कर्मः संबंधी व कर्त्याच्या शारीराचा आरंभ करणाऱ्या आप श्रद्धाशब्दवाच्य आहेत, असा निश्चय होतो. (अहो पण पुरुषशब्दवाच्य—पुरुष या शब्दाचा अर्थ अशा—आपच शारीरारंभक असल्यामुळें पंचभूतापासून शारीरारंभ झाला आहे, हें म्हणणें खोटें ठरतें, म्हणून म्हणाल तर सांगतात—) इतर भूतांच्या अपेक्षेनें श्रद्धाशब्दवाच्य आपोचें बाहुस्य असल्यामुळें 'आप: पुरुषवाचः ' असा लल्लेख केला आहे, त्यांत इतर भूतें मुळीं नाहींतच म्हणून नव्हे.

कर्मप्रयुक्तश्च शरीरारम्भः । कर्म चाप्समवायि । ततश्चापां प्राधान्यं शरीरकर्तृत्वे । तेन चाऽऽपः पुरुषवाच इति व्यपदेशः । कर्मकृतो हि जन्मारम्भः सर्वत्र ॥

भाष्यार्थ—(' भाप ' पुरुषशब्दवास्य आहेत याविषयी आणसी हेतु—) शरीराचा भारंभ कर्मश्रयुक्त आहे. कर्म उन्न समवायी—आपांशी संबंध ठेवणारें आहे. त्यामुळें शरीरकर्तृत्वामध्यें आपांचें प्राधान्य आहे. त्यामुळें 'आपः पुरुषवाचः' असा व्यपदेश—निर्देश संभवतो. सर्वत्र कर्म करणाराच्याच जन्माचा आरंभ होतो. (कारण त्यावाचून प्रद्येक प्राण्याच्या भिन्न भिन्न सुखदुः खोपभोगांची उपपत्ति लागत नाहीं.यास्तत्र कर्म करणाराच्याच जन्माचा आरंभ होतो.)

तत्र यदाप्यग्निहोत्राहृतिस्तुतिद्वारेणोत्कान्त्यादयः प्रस्तुता वट् पदार्था अग्निहोत्रे तथाऽपि वेदिकानि सर्वाण्येव कर्माण्यग्निहोत्रप्रमृतीनि उद्ध्यन्ते । दाराग्निसंबद्धं हि पाङ्कं कर्म प्रस्तुत्योक्तम् । कर्मणा पितृकोक इति । वस्यति च । अथ य यहोन दानेन तपसा लोका जयन्तीति ॥ ९ ॥ भाष्यार्थ — (' अपूर्व या नांवाचें कर्मच जर शरीरारंभक आहे तर

पूर्वी अग्निहोत्राच्या दोन आहुर्यानाच व्यक्त जगाचें आरंभकत्व करें सांगितलें आहे ?' उत्तर—) त्या अग्निहोत्रप्रकरणांत जरी अग्निहोत्रा- हुर्वीच्या स्तुतिद्वारा उत्तान्त्यादिक सहा पदार्थ प्रस्तुत आहेत तरी अग्निहोत्राहुतीनें अग्निहोत्रप्रभृति सर्वच वैदिक कर्भे लक्षित होतात. दारा व आग्नि योशीं संबद्ध असलेलें पांक कर्म आरंभून—त्याचा उपक्रम करून 'कर्मणा पितृलोकः-' असे म्हटलें आहे. तसेंच, 'जे यज्ञानें दानानें तपानें लोकांस जिंकतात,' असें पुढें श्रुति सांगेल. ९.

पर्जन्यो वा अग्निगोतिम तस्य संवत्सर एव सिमद्भाणि धूमो विद्युद्-चिरशनिरङ्गारा हादुनयो विस्कुलिङ्गास्तिसिन्नेतास्मन्नमौ देवाः सोम-द्रराजानं जुह्वति तस्या आहुत्ये वृष्टिः संभवति ॥१०॥

अर्थ—हे गौतमा, पर्जन्यच अग्नि आहे. त्याची संवत्सर हीच सिम्ध, अर्थे हा धूम, विद्युत् ही ज्वाटा, अरुनि हे निखारे, मेबाचा गडगडाट, हे बिस्फुलिंग आहेत, या या अर्थोत देव सोम राजाचे हवन करितात. सा आहुतीपासून दृष्टि संभवते. १०

पर्जन्यो वा अग्निगीतम द्वितीय आहुत्याघार आहुत्योरावृत्तिकः मेण । पर्जन्यो नाम वृष्टयुपकरणाभिमानी देवतात्मा । तत्य संवत्सर एव समित् । संवत्सरेण हि शरदादिभिर्भाष्मान्तैः स्वावयवैर्विपरिवर्तः मानेन पर्जन्योऽग्निद्धियते । अश्राणि घूमः । घूमपभवत्वाद्धमवद्धपळ्यै स्यत्वाद्वा । विद्युद्धः । प्रकाशसामान्यात् । अशनिरङ्गाराः । उपशान्त-काठिन्यसामान्याभ्याम् ॥

भाष्यार्थ—(पहिला भाइतींचा भाषार सांगून दुसन्या भाइत्या-धारांचे क्रमाने निरूपण करितात—) 'पर्जन्या वा अग्निगौतम-' हे गौतमा, पर्जन्य हा आग्ने आहे. दोन्ही अग्निहोत्राहुतींच्या आवृत्तिक्रमाने दुसर! आहुतीचा आधार. पर्जन्य म्ह० वृष्टीच्या उपकरणांवर ' मी ' असा अभिमान धरणारा देवतात्मा. त्याची 'संवत्सर हीच समिधा' आहे. श्रुरद् ऋतूषासून ग्रीष्म ऋतूपर्यंत जे आपके अवयव त्यांच्या योगाने







पुनः पुनः परिवर्तन पावणाऱ्या संवत्सराकडून पर्जन्य हा अग्नि प्रदीत केला जातो. 'अर्जे हाच धम' आहे. कारण ती अर्जे घूमापासून उद्ध-वणारी आहेत किंवा धूमाप्रमाणें उपलक्षित होतात, (दिसतात). 'विद्युत् ही ज्वाला' आहे. प्रकाश हें ज्वालेचें साधम्ये विद्युत्-मध्यें आहे. 'अशिन हे निखारे—कोळसे' आहेत. कारण अशिन व निखारे—कोळसे या दोन्हीमध्यें उपशान्तत्व व काठिन्य अशीं दोन सामान्यें आहेत.

हादुनयो ह्लादुनयस्तनियत्नुशब्दा विस्फुलिङ्गाः । विश्लेपानेक-त्वसामान्यात् । तिसमेत्रतिसमित्रयाहुत्यिधकरणिनिर्देशः । देवा इति त एव होतारः सोमं राजानं जुहृति । योऽसौ गुलोकाग्नौ श्रद्धायां हुता-यामिभिनिर्वृतः सोमः स द्वितीये पर्जन्याग्नौ हूयते। तस्याश्व सोमाहुते-वृष्टिः संभवति ॥ १०॥

भाष्यार्थ—'हादुनयः-' मेघाचे शब्द हे विस्कृिंग आहेत. कारण इतस्ततः विक्षेप व अनेकत्व हें त्यांत सामान्य आहे. 'तिस्मिन्नेत-स्मिन्०-' त्या या अग्नींत, असा आहुतीच्या अधिकरणाचा निर्देश केषा आहे. 'देवाः' या शब्दानें तेच होम करणारे—देवरूपानें परिणत झालेले प्राण ध्यावे. 'सोमं राजानं जुह्नि-' सोम राजास होमितात. गुलोकाग्नी-मध्यें श्रद्धेचें हवन केलें असतां निष्पन झालेला जो हा सोम तो दुसऱ्या प्रजन्याग्नींत होमिला जातो.त्या सोमाहुतीपास्न दृष्टि संभवते [होते.]१०

क्षयं वै लोकोऽप्रिगोतिम तस्य पृथिन्येव समिद्धिर्धृमो रात्रिर्र्विश्य-न्द्रमा अङ्गारा नक्षत्राणि विस्कुलिङ्गास्तिस्मिन्नेनस्मिन्नप्रौदेवा वृष्टि जुड्डति तस्या आहुत्या अन्न संभवित ॥ १ ॥।

अर्थ—हा छोकच अग्नि. त्याची पृथिवी हीच समिधा, अग्नि हा घूम, रात्रि अर्चि, चंद्रमा हे निखारे, नक्षत्रे हे विस्फुार्छंग; त्या या अग्नीत देव वृष्टीचें हवन करितात. त्या आहुतीपासून अन्न उद्भवतें. ११

अयं वै लोकोऽग्निगौतम । अयं लोक इति प्राणिजन्मोपभोगाश्रयः कियाकारकफलविश्रिष्टः स तृतीयोऽग्निः । तस्याग्नेः पृथिन्येव समित्।

पृथिव्या ह्ययं लोकोऽनेकपाण्युपभोगसंपत्रया सिमध्यते । अग्निर्धूमः । पृथिव्याश्रयोत्थानसामान्यात् । पार्थिवं हीन्धनद्रव्यमाश्रित्याग्निरुत्तिः । यथा सिमदाश्रयेण धूमः । रात्रिरिर्चः । सिमत्संबन्धप्रभवसा-मान्यात् । अग्नेः सिमत्संबन्धेन ह्याचः संभवति । तथा पृथिवीस-मित्संबन्धेन द्यवर्षे । पृथिवीछायां हि द्यावरं तम आचक्षते । चन्द्रमा अङ्गाराः । तत्प्रभवत्वसामान्यात् । अर्चिषो ह्यङ्गाराः प्रभवन्ति । तथा रात्रौ चन्द्रमा उपशान्तत्वसामान्यात् । नक्षत्राणि विस्फुलिङ्गाः । विस्फुलिङ्गवद्विक्षेपसामान्यात् । तिसम्नेतिसम्तित्यादि पूर्ववत् । वृष्टिं ज्रह्वति तस्या आहुतेरनं संभवति । वृष्टिप्रभवत्वस्य प्रसिद्धत्वाद्रीहि-यवादेरनस्य ॥ ११ ॥

भाष्यार्थ-- 'अयं वै०-' हे गौतमा, हा छोकच अग्नि आहे. 'अयं छोकः' या शब्दानें प्राण्यांचा जन्म व उपभोग यांचा आश्रय क्रिया-कारक-फलविशिष्ट असा हा लोक ध्यावा. तो तिसरा अग्नि आहे. त्या अ-मीची पृथिवी हीच समिध् आहे. कारण अनेक प्राण्यांच्या उपभोगांनी संपन्न असलेल्या पृथ्वीकडून हा लोक प्रकाशमान केला जातो. अग्नि हा त्याचा धूम आहे. पृथिवी या आश्रयापासून उत्थान पावणें हें त्यांत सामान्य आहे. जसा समिधेच्या आश्रयानें धूम उद्भवतो त्याप्रमाणें पार्थिव इंधन-द्रव्याचा आश्रय करून अग्नि उत्थित होतो, हें प्रसिद्ध आहे. 'रात्रि ही ज्वाला' आहे. सिमधेच्या संबंधानें उद्भवणें हें सामान्य त्यांत आहे. भग्नीपासून समित्संबंधानें ख्वाळा उद्भवते, हें प्रसिद्ध आहे. स्याचप्रमाणे पृथिवी या समिधेच्या संबंधाने रात्री होते. पृथिवीच्या छाये-काच रात्रीचें तम-अंधकार म्हणतात. चंद्रमा हे त्या अग्नीचे निखारे आहेत. कारण त्यापासून उद्भवणें हें त्यांत सामान्य आहे. ज्वालेपासून निखारे उद्भवतात. त्याचप्रमाणे रात्री चंद्रमा उद्भवतो. किंवा उपशान्तत्व या साधम्यीवरून चंद्रमाला या अग्नीचे निखारे म्हटलें आहे. 'नक्षत्रें हे विस्फु: छंग' आहेत. कारण किटाळांप्रमाणें इतस्ततः पसरणें हें नक्ष- त्रांमच्यं सामान्य आहे.'तस्मिनेतस्मिन् ०-'याचा अर्थ पूर्वीप्रमाणें जाणावां. वृष्टीचे इवन करितात. त्या आहुतीपासून अन उद्भवतें. नीहि-यनादिक असाचे वृष्टिप्रमक्तव - वृष्टीपासून होणे प्रसिद्ध आहे. ११.

पुरुषो वा अग्रिगीतम तस्य व्यात्तमेव समित्याणो धूमो वागर्विश्वश्चर-इ्याराः श्रेत्रं विस्फुलिङ्गास्तस्मिन्नेतस्मिन्नमा देवा अन्नं जुट्काना तस्या आहुत्ये रेतः संमवति ॥ १२॥

अर्थ — हे गौतमा, पुरुष हा अग्नि आहे त्याचे उघडळेळें मुख हीच समिच, प्राप्प हा घुम, वाक् ही ज्वाला, चक्षु हे निलारे व अगे त्र ही किटाळें; त्या या अम्नीमध्यें देव अन्नाचें हवन करितात. त्या आहती-पासून रेत उद्भवतें. १२.

पुरुषो वा अग्निगौतम प्रसिद्धः शिरःपाण्यादिमानपुरुषश्चतुर्थोऽ ग्विस्तस्य न्यातं विवृतं मुखं समित् । विवृतेन हिमुखेन दीप्याते पुरुषो वचनत्वाध्यायादौ । यथा समिधाऽनिः । प्राणो धूमस्तदुत्थानसामा न्यात् । मुखाद्धि प्राण उत्तिष्ठति । वाक्शब्दोऽर्चिन्येश्वकदवसामाः न्यात् । अचिश्च व्यंजकम् । तथा वाक्शब्दोऽभिषेयव्यंजकः रकारा उपश्चमसाम्यान्यात्प्रकाशाश्रयत्वाद्वा । श्रोत्रं विस्फुलिङ्गाः विश्वेपः सामान्यात् । तस्मिननं जुहृति ॥

माध्यार्थ- 'पुरुषो वा अग्निगीतम०-' हे गौतमा, मस्तवा, पाय इत्यादि अवयवसंपन्न असलेला हा प्रसिद्ध पुरुष हाच चवथा का मि बाहे. त्याचे 'व्यात्तं-' उघडछेछें मुख हीच समिष आहे, कारण विष्टुत—उघडळेस्या मुखानेच पुरुष वचन-स्वाध्यायः इत्यादि कांमध्ये दीत होतो. जसा समिधेर्ने अनि दीत होतो त्यापमार्णे . समि-**वेपात्**च उत्पन्न होणें, या सामान्यामुळें प्राण हा धूम आहें-मुखा-पास्न प्राण उद्भवतो हैं प्रसिद्ध आहे. वाक्-शब्द ही ज्वाला आहे. कारण व्यक्त करणें, हें त्या दोन्हीं मध्यें सामान्य आहे. ज्वाकां: व्याजना पदार्थीना न्यक करणारी आहे. तशीच वाक्-शब्द अर्थव्यंजना आहे. हावां. गदिक

हीच इ. ही इ.सी-

द्वर्थोऽः पुरुषो सामाः

सामा-

चक्षु-चक्क्षपः

हात, अभिन कारण कामध्ये समिन मुखा-

पंजक⊢

आहे.

'चक्षु हे अंगार-' निखारे आहेत. कारण उपश्चम हें त्यांत सामान्य आहे.किंवा प्रकाशाश्रयत्व हें सामान्य आहे. 'श्रोत्र हे विस्फुर्लिंग' आहेत. कारण विक्षेप—इतस्ततः पसरणें हें स्यांत सामान्य आहे. स्यांत अनाचा होम करितात.

ननु नैव देवा अन्नामिह जुह्नतो हृदयन्ते । नैष दोषः । प्राणानां देव-त्वोपपत्तेः । अधिदैविमन्द्रादयो देवास्त एवाध्यात्मं प्राणास्ते चान्नस्य पुरुषे प्रक्षेप्तारः । तस्या आहुते रेतः संभवति । अन्नपरिणामो हि रेतः १२

भाष्यार्थ — 'अहो पण देव या पुरुषाग्नीत अन्नाचे हवन करीत असल्याचे दिसत नाहीं.' (उत्तर—) हा दोष येत नाहीं. कारण प्राणांनाच देवत्वाची उपपत्ति आहे. जे देवांमध्यें इंद्रादिक देव तेच शरीरांत वागादिक प्राण. तेच पुरुषामध्यें अन्नाचा प्रक्षेप करणारे आहेत. त्या आहुती-पासून रेत उद्भवतें. रेत हा अन्नाचा परिणाम आहे,हें प्रसिद्ध आहे. १२.

योषा वा अग्निगाँतम तस्था उपस्थ एव सिम्होमानि धूमो योनिरिचि-यंदन्तः करोति तेऽङ्गारा अभिनन्दा विस्फुलिङ्गास्तिसम्नितिसम्निमी देवा रेतो जुह्नति तस्या आहुत्थे पुरुषः संभवति स जीवति यावज्जी-वत्यथ यदा म्रियते ॥ १३ ॥

अर्थ — हे गौतमा, स्त्री हाच आग्न आहे. तिचं उपस्थ — जननेंद्रिय हीच सिमध्, लोम हा धूम, योनि ही ज्वाला, जें अन्तः करण — मैथुन-व्यापार ते अंगार, व जे ब्यामुळें होणारे सुखलेश ते विस्फुलिंग होत. त्या या अग्नींत देव रेताचें हवन करितात. त्या आहुतीपासून पुरुष उद्भवतो. याप्रमाणें झालेला तो पुरुष काहीं काल जिवंत राहतो. कर्म-क्षय होईपर्यंत जिवंत राहतो. पण त्या कर्माचा क्षय झाला असतां जेव्हां तो मरतो (जेव्हां त्याला अन्त्य आहुतीकरितां अग्नींत होमितात असा पुढील कंडिकेशीं संबंध ) १३.

योषा वा अग्निगौतम । योषेति स्त्री पश्चमो होमाधिकरणोऽग्नि... स्तस्या उपस्थ एव समित् । तेन हि सा समिध्यते । छोमानि धूमस्त- दुत्थानसामान्यात् । योनिरार्चिर्वर्णसामान्यात् । यदन्तः करोति तेऽ-ङ्गारा अन्तः करणं मैथुनव्यापारस्तेऽङ्गारा वीर्योपशमहेतुत्वसामान्यात्। वीर्याद्यपशमकारणं मैथुनम् । तथाऽङ्गारभावोऽग्नेरुपशमकारणम् । अभिनन्दाः सुखलवाः श्चद्रत्वसामान्याद्विस्फुलिङ्गाः । तस्मिन्नेतो जुह्नः ति । तस्या आहुतेः पुरुषः संभवति ॥

भाष्यार्थ—' योषा वा०-' हे गौतमा, योषा हा अग्नि आहे. योषा म्ह० स्त्री, तो पांचवा होमाधिकरण अग्नि आहे. तिचा उपस्थ ही समिध् आहे. कारण त्याच्या योगानेंच तो दीत केळी जाते. त्याप उठणें या सामान्यामुळें 'कोम हाच धूम' आहे. ठाळ रंगाच्या सामु- मुळें 'योनि धी ज्वाळा' आहे. 'जें पुरुषाचें अंतः करण ते अंगार होत किंवा निखारे,' अन्तः करण म्ह० मैथूनव्यापार. ते अंगार होत वीर्याच्या उपशमाचें हेतुत्व हें त्यांत साधम्ये आहे. मैथुन हें वीर्यां एण उपशमाचें कारण आहे. तसाच अंगारभाव अग्नीच्या उपशमाचें त. आहे. 'अभिनन्दाः ०-' सुखाचे छेश हे क्षुद्रत्व या सामान्यामुळें विरुष्ट आहेत. त्यांत रेताचें हवन करितात. त्या आहुतीपास्न पुरुष संभवतां.

एवं द्युपर्जन्यायं छोकपुरूपयोपाग्निपु क्रमेण ह्यमानाः श्रद्धासोमवृं ष्ट्यन्नरेतोभावेन स्थूलतारतम्यक्रममापद्यमानाः श्रद्धाशब्द्वाच्या आपः पुरूपशरीरमारभन्ते। यः प्रश्रक्षतुर्थो वेत्य यातिष्यामाहुत्यां हुतायामापः पुरूपवाचो भूत्वा समुत्थाय वदन्ती इति स एप निर्णातः। पन्न-म्यामाहुतो योपान्नो हुतायां रेतोभूता आपः पुरूपवाचो भवन्तीति। स पुरूप एवं क्रमेण जातो जीविति। कियन्तं कालमिति। उच्यते। यावज्ञीविति यावदिसम्बद्धरीरे स्थितिनिनित्तं कर्म विद्यते तावदित्यर्थः। अध तत्क्षये यदा यस्मिन्काले मित्रते॥ १३॥

भाष्यार्थ--( त्या आहुतीपासून पुरुष संभवतो, या बाक्यार्चेच ध्याख्यान करितात-) याप्रमाणें युङोक, पर्जन्य, हा छोक, पुरुष व जी वा पांच अग्नींमध्यें ऋमानें हवन केल्या जाणाऱ्या, अद्धा, सोम,



अथैनममये हरान्त तस्यामिरेवामिर्भवति समित्समिङ्गो धूमोऽर्थिर-चिरङ्गारा अङ्गारा विस्फुलिङ्गा विस्फुलिङ्गास्तरिमन्त्रेतरिमन्त्रमौ देशाः पुरुषं जुडुति तस्या आहुत्ये पुरुषो भास्वरवर्णः संभवाती।१४॥

अर्थ — तेन्हां त्या मृताला अग्नींत होम करण्याकरितां नेतात. त्या आहुतिभूत मृताचा प्रसिद्ध अग्नि हाच अग्नि होतो समिधा हीच समिधा,प्रसिद्ध धूम हाच त्याचा धूम,अर्चि हीच अर्चि,अंगार हेच अंगार,व विस्फुलिंग हेच विस्फुलिंग होत त्या या अग्नीमध्यें देव पुरुषाला होमि-तात त्या आहुतीपासून पुरुष अतिशय दीप्तिमान् होतो १४.

अथ तदैनं मृतमग्नयेऽग्न्यर्थमेवान्त्याहुत्ये हरन्ति ऋत्विजस्तस्या-ऽऽहुतिभूतस्य प्रसिद्धोऽग्निरेव होमाधिकरणं न परिकल्प्योऽग्निः । प्रसिद्धैव समित्समिद्धूमो धूमोऽर्चिराचिरङ्गारा अङ्गारा विस्फुलिङ्गा विस्फुलिङ्गा यथाप्रसिद्धमेव सर्वभित्यर्थः । तस्मिन्पुरुषमन्त्याहुति जुहि-ति तस्या आहुता आहुतेः पुरुषो भास्वरवर्णोऽतिशयदीतिमानिषेका-दिभिरन्त्याहुत्यन्तैः कर्मभिः संस्कृतत्वात्संभवति निष्पद्यते ॥ १३ ॥

भाष्यार्थ--' अथ-' त्यावेळीं, 'एनं-' या मृताला' अग्नये-' अग्नी-साठींच-अन्स आहुतीसाठीं ऋत्विज 'हरान्ति-' हरण करितात—नेतात-त्या आहुतिभूत पुरुषाचा प्रसिद्ध अग्नि हाच अग्नि-होमाचें अधिकरण ओहे येथें अग्नीची परिक्रिश्ना करावी लगत नाहीं. प्रसिद्ध ' सिमध्य ' हीच सिमध् आहे, धूम हाचे धूम आहे, आर्च हीच अचि आहे, अगा-र हेच अगार आहेत, व विस्फुलिंग हेच विस्फुलिंग आहेत. सर्व यथा-प्रसिद्धच आहे, असा भावार्थ. त्या अग्नीत पुरुषास—अन्त्याहुतीस होमि-तात. त्या आहुतीपासून पुरुष भास्तरवर्ष्य—अतिशय दीप्तिमान् ' संभ-वति-' निष्यन होतो. निषेकापासून या अन्त्य आहुतीपर्यंत जीं कर्में त्या कर्मीनीं तो संस्कृत झालेला असल्यामुळें अतिशय दीप्तिमान् होतो १ ४ -

ते यं एवभेतद्विद्धें चामी अरण्ये श्रद्धाः सत्यमुपासते तेऽचिरिनिसंभवन्त्यिचेषोऽहरह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षायान्यण्मासानुदङ्ङादित्य एति मासेम्यो देवलोकं देवलोकाद्।हित्यमादित्याद्वैयुतं तान्वे युतान्पुरुषो मानस एत्य बह्मलोकान्गमयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः
परावतो वसन्ति तेषां न पुनरावृत्तिः ॥ १५ ॥

अर्थ—ते जे गृहस्थ अग्नि, सिमध् इत्यादिकांनी विशिष्ट अशा पंचाग्नीस जाणतात तसेच जे हे अरण्यांतीळ परिवाजक व वानप्रस्था श्रद्धायुक्त होऊन सत्य ब्रह्धास—हिरण्यगर्भात्म्यास जाणतात ते अर्चि—रिमानी देवतेला प्राप्त होतात. या देवतेपासून अहरिममानी देवतेस, तथून ग्रुङ्कपक्षदेवतेस, ग्रुङ्कपक्षापासून ज्या सहा महिन्यांत सूर्य उत्तरेसा जातो त्या मासांच्या अभिमानी देवतेस, तथून देवलोकास, देवलोका—पासून आदित्यापासून वेद्युतास. त्या वेद्युतांस मानस पुरुष येऊन ब्रह्मलोकांस पोचिवतो. ते त्या ब्रह्मलोकांमध्ये अनंत संवत्सर राह—तात. त्यांची पुनरावृत्ति होत नाहीं १५.

面面目前市河,其市山市市市

इदानीं प्रथमप्रश्ननिराकरणार्थमाह । ते । के । य एवं यथोक्तं प-श्वाग्निदर्शनमेताद्विदुः । एवंशब्दादग्निसमिद्रूमार्चिरङ्गारविस्फुलिङ्ग-श्रद्धादिविशिष्टाः पञ्चाग्नयो निर्दिष्टास्तानेवमेतान्पञ्चाग्नीन्वदुरित्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—(पंचाग्निवेत्याची गित सांगण्याची इच्छा करणारे भाष्यकार उत्तर प्रंथाछा अवतरण देतात—) आतां पहिल्या प्रश्नाच्या निराकरणार्थ श्रुति सांगते—'ते-'ते, कीण ? 'ये एवमेताहिंदु:-' जे वर सांगितछेछें हें पंचाग्निदर्शन जाणतात, (ते अचींछा प्राप्त होतात असा संबंध.) श्रुतींत 'एवं ' असा शब्द असल्यामुळें अग्नि, समिध्, धूम, अर्चि, अंगार, विस्फुल्गि, श्रद्धा इत्यादिकांनीं विशिष्ट अशा ज्या पंचाग्नींचा निर्देश केछेछा आहे; त्या अशाप्रकारच्या या पंचाग्नींस जे जाणतात, असा भावार्थ.

नन्विग्नहोत्राहुतिदर्शनिवषयमेवैतदर्शनम् । तत्र ह्यक्तमुत्कान्त्यादि-पदार्थेषट्कानिर्णये दिवमेवाऽऽहवनीयं कुर्वाते इत्यादि । इहाप्यमुष्य छोकस्याग्नित्वमादित्यस्य च समित्त्वमित्यादि बहु साम्यम् । तस्मात्त-च्छेषमेवैतदर्शनमिति ॥

भाष्यार्थ—('एवं'शब्द प्रकृत पंचाम्नीचा परामर्श करणारां आहे, हें स्पष्ट करण्यासाठीं आक्षेप घेतात—) अहो पण हें दर्शन अग्नि-होत्राद्धतिदर्शनिवषयकच आहे. त्या दर्शनांतीळ उत्क्रांत्यादि सहा पदा-र्थाच्या निर्णयात ' द्युळोकासच आहवनीय कारितात,' इत्यादि सांगितळें आहे. येथेंही त्या परळोकाचें अग्नित्व आदित्याचें समित्त्व इत्यादि पुष्कळ साम्य आहे. तस्मात् हें दर्शन त्याचेंच शेष—अंग आहे.

न यतिथ्यामितिपश्रप्रातिवचनपरिप्रहात् । यतिथ्यामित्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनस्य यावदेव परिप्रहस्तावदेवैवंशब्देन पराम्रष्टुं युक्तम् । अन्य-था प्रश्नानर्थक्यानिर्ज्ञातत्वाच संख्याया अग्नय एव वक्तव्याः । अथ निर्ज्ञातमप्यनूचते । यथाप्राप्तस्यवानुवदनं युक्तं नत्वसौ छोकोऽग्निरि-ति ॥ अथोपछक्षणार्थः । तथाऽप्याचेनान्त्येन चोपछक्षणं युक्तम् ॥

भाष्यार्थ — ( प्रकृत प्रश्नप्रतिवचनविषयाच।च एवंशब्दाने परामर्श केलेला असल्यामुळे सहा प्रश्नाविषयींच्या दर्शनाचा येथे परामर्श संभवत नाहीं, असा परिहार कारितात -) हें म्हणणें बरोबर नाहीं. कारण ' यतिथ्यां०-' इत्यादि या प्रश्नाचा व प्रतिवचनाचा जेवढा परिप्रह केळा आहे तेवळ्याचाच एवंशब्दानें परामर्श करणें युक्त आहे. ( दूरच्या सहा प्रश्नाचाच येथील एवंशब्दानें जर परामर्श केला असता तर 'यतिध्यां' हा प्रश्न व्यर्थ झाला असता. कारण अग्निहोत्नप्रकरणांतील षट्पश्नीनें ण्याचा निर्णय केंछा आहे अशा दर्शनाच्या शेषभूत असलेल्या या दर्श-नाचें प्रतिवचन प्रश्नाव।चूनहीं संभवेळ, असे सांगतात-) नाहीतर प्रश्नाला न्यर्थत्व असल्यामुळें. व संद्येचे चांगलें ज्ञान झालेलें असल्यामुळें भग्निच सांगणें उचित होतें. बरें, जरी चांगळें ज्ञान शालेळें असळें तरी त्याचाच अनुवाद केला जातो, सणून सणाल तर जर्मे प्राप्त असेल तशाच त्याचा अनुवाद करणें युक्त आहे, 'हा लोक आगि आहे,' असा पूर्वीच्याहून अगदीं-विलक्षण अनुवाद होणें युक्त नाहीं. (अमि. होत्रप्रकरणांतील अग्निहोत्रदर्शनाचे अतिक्रमण न करतांच अन्तरिक्षा-दिकांचाही अनुवाद करणें योग्य आहे, त्याच्या विपरीत अनुवाद करणें योग्य नाहीं. कारण अनुवाद नेहमीं पूर्ववादाची अपेक्षा करतो. पण या दर्शनांत अन्तरिक्षादिकांचा अनुवाद केळा जात नाहीं. तस्मात् ' एवं 'शब्द अग्निहोत्राचा परामर्श करणारा नाहीं, असा भाषार्थ )

बरें, ' बुडोकादिवाद अन्तिरिक्षादिकांच्या उपडक्षणार्थ आहे, त्यामुळें हा पूर्वीच्या अग्निहोत्रदर्शनाचाच अनुवाद संभवतो,' म्हणून म्हणाड तर तें खरें आहे; पण उपडक्षण आद्य व अन्त्य यांनी होणें युक्त आहे.

श्रुत्यन्तराश्च । समाने हि प्रकरणे छान्दोग्यश्रुतौ पञ्चाग्नीन्वेदेति पञ्चसंख्याया एशेपादानादनग्निहोत्रशेपमेतत्पञ्चाग्निदर्शनम्।यत्त्वग्निस-भिष्टादिसामान्यं तदग्निहोत्रस्तुत्यर्थमित्यवोचाम । तस्मान्नोत्कान्त्यादिप-ग्नानिद्विरादिप्रतिपत्तिः । एवभिति प्रकृतोपादानेनार्विरा- भाष्यार्थ—शिवाय दुसन्या श्रुतीवरूनही येथे ' एवं ' शब्दानें ज्याचा परामर्श केला आहे तें स्वतंत्रच पंचाग्निदर्शन आहे, असे सिद्ध होतें. लान्दोग्य श्रुतींत समान प्रकरणांत ' पञ्चाग्नीन् वेद ' पंचाग्नीस जाणतो, असे पांच या संख्येचेंच प्रहण केलेलें असल्यामुळें हें पंचाग्निदर्शन अग्निहोत्रशेषभूत नाहीं. अग्नि, सामिध्, इत्यादिकांचें सामान्य—साधम्ये जें सांगितलें आहे तें अग्निहोत्राच्या स्तुसर्थ आहे, असे आम्हीं वर सांगितलें आहेच तस्मात् उत्कान्यादि सहा पदार्थीच्या परिज्ञानामुळें अचिरादि मार्गाची प्रतिपात्त—प्राप्ति होत नाहीं. कारण'एवं'अशा प्रकारें प्रकृतप्रहणानें अचिरादि मार्गाच्या प्रतिपत्तीचें विधान केलें आहे. (पंचाग्निदर्शन प्रकृत आहे, तें स्वतंत्र आहे,अग्निहोत्राचें अंग नव्हे,असें वर सांगितलें. अर्थात् त्याची उपासना करणारांना अचिरादि मह० शुक्क मार्गाची प्राप्ति होते, केवल कर्मठांना नाहीं, असा भावार्थ.)

के पुनस्ते य एवं विदुर्गृहस्था एव । ननु तेषां यज्ञादिसाधनेन धूमादिप्रतिपात्तिविधित्सिता । नानेवंविदामपि गृहस्थानां यज्ञादिसाधने नोपपत्तेः । भिक्षुवानप्रस्थयोश्चारण्यसंबन्धेन प्रहणात् । गृहस्थकर्मसं- बद्धत्वाच पञ्चाग्निद्दीनस्य । अतो नापि ब्रह्मचारिण एवं विदुरिति गृह्यन्ते । तेषां तूत्तरे पथि प्रवेशः स्मृतिप्रामाण्यात्—"अष्टाशीतिस- हस्राणामृषीणामृर्ध्वरेतसाम् । उत्तरेणार्थम्णः पन्थास्तेऽमृतत्वं हि भोजि-रे " इति ॥

भाष्यार्थ — जे असे जाणतात ते कोण १ गृहस्थच. 'अहो पण त्यांना यज्ञादि साधनानें धूमादि मार्गाची प्राप्ति पुढें विधित्सित आहे.' (तेव्हां गृहस्थांचा या देवयान मार्गात प्रवेश कसा होणार १) हें म्हणणें बरोबर नाहीं. कारण पंचार्गीची उपासना न करणाऱ्या गृहस्थांनाही यज्ञादि साधनांची उपपत्ति आहे. [ अर्थात् जे पंचारिन-उपासक गृहस्थ त्यांचा देवयान मार्गात अधिकार आहे. पण तें विज्ञान—उपासन ज्यांना नाहीं त्यांनाच यज्ञादिकांनीं पितृयाणाची प्राप्ति होते, याप्रमाणें विभागा-

ची उपपत्ति लागत असल्यामुळें पुढील वाक्याशीं या पूर्ववाक्याचा विरेशध येत नाहीं, असा मावार्थ. 'अहो पण 'एवं विदुः 'असे सामान्य वचन असल्यामुळें पारिवाजकादिकांचेंही येथें ग्रहण होईल,' अशी
आशंका वेऊन सांगतात—] भिक्षु व वानप्रस्थ यांचें अरण्यसंबंधानें प्रहण केलेलें आहे. (या दर्शनसंबंधानें ग्रहण केलेलें नाहीं. पंचाभिवेत्या
प्रहस्थांचेंच 'ये एवं विदुः 'येथें ग्रहण करण्याचें आणखीं एक कारण
सांगतात—) शिवाय पंचागिनदर्शन गृहस्थकमंसंबद्ध आहे. त्यादरमुळें 'एवं
विदुः 'या वाक्यानें ब्रह्मचान्यांचेंही ग्रहण केलें जात नाहीं मा निष्ठक
ब्रह्मचान्यांचा उत्तर मार्गात प्रवेश होतो. कारण त्याविषयीं स्मृतिना प्रामाण्य
आहे. 'नेष्ठिक ब्रह्मचारी अल्यायशीं सहस्र ऋषींचा सूर्याच्या लाग्नतरेस
मार्ग आहे. ते सूर्यसंबंधी मार्गास प्राप्त होऊन त्याच्या उत्तरेक होल भस मार्गानें सापेक्ष अमृतत्वास प्राप्त झालें ' असा 'अष्टाशीतिसहस्नाणासेकं ं
हर्यादि स्मृतिवचनाचा अर्थ आहे.

तस्माचे गृहस्था एवमग्निजोऽहमग्न्यपत्यमित्येवं क्रमेणाग्निभ्यो जातोऽग्निरूप इत्येवं ये विदुस्ते च ये चामी अरण्ये वानप्रस्थाः परिब्राजकाश्चारण्यनित्याः श्रद्धां श्रद्धायुक्ताः सन्तः सत्यं ब्रह्म हिरण्यगभीत्मानमुपासते न पुनः श्रद्धां चोपासते ते सर्वेऽचिराभिसंभवन्ति ।
यावद्गृहस्थाः पञ्चाग्निविद्यां सत्यं वा ब्रह्म न विदुस्तावच्छद्भाद्याहुतिक्रमेण पञ्चम्यामाहुतौ हुतायां ततो योषाग्नेजीताः पुनरुषे पत्युस्थायिनोऽग्निहोत्रादिकमीनुष्ठातारो भवन्ति । तेन कर्मणा धूमादिक्रमेण पुनः
पितृलोकं पुनः पर्जन्यादिक्रमेणेममावर्तन्ते । ततः पुनर्योषाग्नेजीताः
पुनः कर्म कृत्वेलेवमेव घटीयन्त्रवद्गत्यागितम्यां पुनः पुनरावर्तन्ते ।।

भाष्यार्थ — (येथें गृहस्थांवाचून इतर आश्रमांचें ग्रहण करितां येत नाहीं, असें ठरलें असतां त्याचें फलित सांगतात—) तस्मात् जे गृहस्थ-याप्रमाणें मी अग्निज—अग्नीचें अपत्य आहें, क्रमानें अग्नीपासून झालेला अग्निरूप आहें—असें जे जाणतात ते 'ये चामी अरण्ये-' व जे हे अर- ण्यांत—स्त्रीजनविरहित देशांत असणारे वानप्रस्थ व त्रिदेंडी परित्राजक अरण्यनित्य 'श्रद्धां-' श्रद्धायुक्त होत्साते 'सत्यं' ब्रह्माची-हिरण्यगर्भात्म्याची उपासना करितात, येथें 'श्रद्धां सत्यं उपासते ' असे वाक्य असल्यामुळें श्रद्धेची उपासना करितात, असा अर्थ करूं नये; कारण श्रद्धेची उपा-सना संभवत नाहीं. यास्तव श्रद्धायुक्तं होऊन जे सत्याची उपासना करितात 'ते अर्चिरभिसंभवन्ति-' ते सर्व पंचाग्निवेत्ते गृहस्थ व हिरण्य-गर्भीपासक वानप्रस्थ व संन्यासी अर्चिष्ट्रप होतात. अर्चीला अभिसंपन होतात. ('अहो पण विद्याबलावाचूनच अचीची प्राप्ति होईल,' म्हणून म्हणाळ तर ते मात्र बरोबर नाहीं कारण) जोंवर गृहस्थ पंचाग्निविद्या किंवा सत्य ब्रह्म यांची उपासना करणार ना**ीत तों**वर श्रद्धादि आहुर्तींच्या क्रमानें पांचव्या(रेतास्य) आहुतीचें हवन केलें असतां त्या आहुतीपासून स्त्रीरूप अग्नीत उत्पन्न झालेले ते पुनः लोकाप्रत उत्थान करणारे असे होत्साते अनिहोत्रादि कर्मांचे अनुष्ठान करणारे होतात. त्या कर्मोंने धूमादि क्रमानें पुनः पितृल्लोकास व तेथून पुनः पर्जन्यादिक्रमानें या छोकास परत येतात. नंतर पुनः स्त्रीरूप अग्नीपासून उत्पन्न झाछेछे ते पुनः कर्म करून (पितृङोकाप्रत प्रत्युःथायी होतात) अशा रीतीनेंच ते घटीयंत्राप्रमाणें-रहाटगाडग्याप्रमाणें गति व आगति [जा-ये ] यांच्या योगाने पुनः पुनः आवर्तन करितात.

यदा त्वेवं विदुस्ततो घटीयन्त्रभ्रमणाद्विनिर्मुकाः सन्तोऽर्निरिमसं-भवन्ति । अर्चिरिति नाग्निज्वालामात्रं किं तर्द्धार्चिराभेमानिन्यार्चिःशब्द-वाच्या देवतोत्तरमार्गलक्षणा व्यवस्थितेव तामभेसंभवन्ति । न हि परित्राजकानामग्न्यर्चिषेव साक्षात्संबन्धोऽस्ति हिंति देवतेव परिगृह्य-तेऽर्चिःशब्दवाच्या ॥

भाष्यार्थ-पण जेव्हां ते असे जाणतात तेव्हां घटीयन्त्राप्रमाणे

चैथे पारिवाजकशब्दाने त्रिदंडी किंवा केवल आश्रम घेतलेले यांचे प्रहणच
 जिन्न आहे. कारण पुत्रादि-एषणांपासून व्युत्थित झालेल्या ज्ञानी संन्याशांचा
 देवपान मार्गात प्रवेश होणें शक्य नाहीं।

होणारें जें गमनागमनरूप भ्रमण त्यापासून सर्वथा निर्मुक्त होत्सात वर्चीहरूप होतात. अर्चीला प्राप्त होतात. येथें 'आर्चि' म्हणाजे केवछ अग्नीची ज्वाला नन्हें; तर काय ? त्या अर्चीची अभिमानी आर्चिःशब्द-वाच्य देवता येथे विवाक्षित आहे. ती उत्तरमार्भे छक्षण अधिर भिमानिनी देवता व्यवस्थितच-स्थिरच आहे (सामान्य आनिज्वाछेप्रमार्णे अस्थिर नाहीं) त्या अचिदेवतेला प्राप्त होतात. कारण परिवाजकांचा **अ**श्नीच्या अचीशी साक्षात् संबंध नाहीं. (पण त्रिदंडी संन्याशीही अर्ची छा प्राप्त होतात, असें याच वाक्यांत म्हटलें आहे.) लामुळें साक्षात अग्नीची ज्वाला हा अर्चि:शब्दांचा अर्थ न धेतां अर्चि:शब्द्वाच्य देव • ताच घेतली जाते.

अतोऽहर्देवताम् । मरणकालियमानुष्यचेरहःशब्दोऽपि देवतैव । आयुषः क्षये हि मरणम् । न ह्येवंविदाऽहन्येव मर्तेव्यमित्यह्मिरणकाली नियन्तुं शक्यते । न च रात्रौ प्रेताः सन्तोऽहः प्रतीक्षन्ते ''स याव- स्थिप्येन्मनस्तावदादित्यं गच्छति" इति श्रुसन्तरात् ॥

भाष्यार्थ—'अर्चिषोऽहर्-' त्या अर्चिदेवतेपासून अहदिवितस प्राष्ट्र होतात. ('अह:-'शब्दानें दिवस हा काल कां घेऊं नये ? तें सांगतात— मरणकालाचा नियम करतां येणें शक्य नसल्यामुळें येथील 'अह:-'शब्दहिं देवताच आहे. कारण आयुष्याचा क्षय होतांच मरण येतें. त्यामुळें 'पंचाग्नीची उपासना करणारानें दिवसाच मरावें,' असा दिवस य मरणकालाचा नियम करतां येणें शक्य नाहीं. रात्री मेळेळे विद्वान्दिवसाची प्रतीक्षा करीत नाहींत. कारण 'मनाला आदित्यापर्येता जाण्यास् जितका काल लगतों तेवल्या म्ह० निमेषमात्र कालांत ते मृत आदित्यास् जाऊन पोंचतात' अशी दुसरी श्रुति आहे.

अह आपूर्यमाणपक्षमहर्देवतयाऽतिवाहिता आपूर्यमाणापक्षदेवता प्रितपद्यन्ते शुक्रपक्षदेवतामित्येतत्। आपूर्यमाणपक्षाद्यान्यणमास्वानुदङ्ख-

१ अहर्देवता म्ह० दिवसाची अभिमानी देवता.

ाते वरु देनी देयर च्या शाल देव-

र । हालो पाव-

प्राप्त त-) व्दही मुळें या

ांद्वान् म्यास स्यास

वितां

त्तरां दिशमादित्यः सवितेति तान्मासान्प्रतिपद्यन्ते गुक्कपक्षदेवतयाऽितवा-हिताःसन्तः। मासानिति बहुवचनात्संघचारिण्यः षडुत्तरायण देवतास्ते-भ्यो मासेभ्यः षण्मासदेवताभिरितवाहिता देवलोकाभिमानिनीं देवतां प्रतिपद्यन्ते । देवलोकादादित्यमादिलाद्वैद्युतं विद्युद्भिमानिनीं देवतां प्रतिपद्यन्ते । विद्युदेवतां प्राप्तान्त्रह्यलोकवासी पुरुषो ब्रह्मणा मनसा सृष्टो मानसः कश्चिदेत्यागत्य ब्रह्मलोकानगमयति ॥

भाष्यार्थ — 'अह आपूर्यमाणपक्षं-' अहर्देवतेकडून उचल्न नेळेळे ते मृत आपूर्यमाणपक्षदेवतेस—शुक्ठपक्ष देवतेस, असा भावार्थ, प्राप्त होतात. 'आपूर्यमाणपक्षात् यान्०-' शुक्ठपक्षदेवतेपासून आदित्य ज्या सहा महिन्यांत उत्तर दिशेस जातो त्या मासांस—त्या उत्तरायण मासाभिमानी देवतांस शुक्ठपक्ष देवतेकडून अतिवाहित होत्साते, मृत उपासक प्राप्त होतात. 'मासान्' असे बहुवचन असल्यामुळे सहा उत्तरायण देवता संघचारी आहेत. 'मासेम्यो देवलोकं-' त्या मासांपासून सहा मासदेवतां-कडून अतिवाहित होत्साते ते देवलोकाभिमानिनी देवतेस प्राप्त होतात. देवलोकापासून आदित्यास व आदित्यापासून 'वैद्युतं-' विद्युदिमानी देवतेस प्राप्त होतात. याप्रमाणें 'तान् 'वैद्युतान्-' विद्युदेवतेस प्राप्त हालेखा त्यांना 'पुरुषो मानसः-' ब्रह्मदेवाने मनाने निर्माण केळेळा कोणी ब्रह्मलोकवासी पुरुष 'एत्य-' येऊन 'ब्रह्मलोकान्यमयित-' ब्रह्म- लोकांस पोंचिवतो.

त्रह्मलेकानित्यधरोत्तरभूमिभेदेन भिन्ना इति गम्यन्ते बहुवचन-प्रयोगात् । उपासनतारतम्योपपत्तेश्व । ते तेन पुरुषेण गमिताः सन्त-स्तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः प्रकृष्टाः सन्तः स्वयं परावतः प्रकृष्टाः समाः संवत्सराननेकान्वसन्ति । ब्रह्मणोऽनेकान्कल्पान्वसन्तीत्यर्थः । तेषां ब्रह्मलोकं गतानां नास्ति पुनरावृत्तिरस्मिन्संसारे न पुनरागमनामिहेति शाखान्तरपाठात् ॥

१ प्लोकडे पोंचिवलेले,

भाष्यार्थ— 'ब्रह्मलोकान्,' असा बहुवचनप्रयोग असल्यामुळें अधरभूमि, उत्तरभूमि इत्यादि मेदानें भिन्न भिन्न ब्रह्मलोक आहेत, असें ज्ञात होतें. शिवाय उपासनेच्या तारतम्याप्रमाणें उपासकांस प्राप्त होणारे ब्रह्मलोक भिन्न भिन्न असर्णेच युक्त आहे. 'ते'—त्या पुरुपाकडून पोंचिविले गेलेले ते 'तेषु ब्रह्मलोकेपु-' त्या ब्रह्मलोकांत 'परा:-' स्वतः प्रकृष्ट मुख्य—श्रेष्ठ होत्साते 'परावतः-' पुष्कळ वर्षे—अनेक संवत्सर 'बसन्ति-' राह-तात. ब्रह्मदेवाचे अनेक अवान्तर कर्प तेथें राहतात असा भावार्थ. 'तेषा-'त्या ब्रह्मलोकांस गेलेल्या उपासकांची 'न पुनरावृत्तिः-'या संसारांत पुनरागमन होत नाहीं. 'इह न पुनरावृत्तिः' असा दुसऱ्या शाखेंत पाठ आहे. त्यामुळें 'या संसारांत' असें म्हणणें युक्त आहे.

इहेत्याकृतिमात्रप्रहणिमिति चे स्ट्वीभूते तौर्णमासीमिति यद्वत्।नेहेति-विशेषणानर्थक्यात् । यदि हि नाऽऽवर्तन्त एवेहप्रहणमनर्थकमेव स्यात्।श्वीभूते पौर्णमासीमित्यत्र पौर्णमास्याः श्वीभूतत्वमनुक्तं न झायत इति युक्तं विशेषयितुम् । न हि तत्र श्वआकृतिः श्वशब्दार्थो विद्यत् इति श्वःशब्दो निरर्थक एव प्रयुज्यते । यत्र तु विशेषणशब्दे प्रयुक्तेऽ-न्विष्यमाणे विशेषणफळं चेत्र गम्यते तत्र युक्तो निरर्थकत्वेनोत्स्रष्टुं विशेषणशब्दो न तु सत्यां विशेषणफळावगतौ । तस्माद्स्मात्कल्पाद्-ध्वमावृत्तिर्गम्यते ॥ १५॥

भाष्यार्थ—(अहो पण 'तेषां इह न पुनरावृत्तः' असा पाठ काचि-त्च आढळत असल्यामुळें 'त्यांचें या संसारांत पुनरागमन होत नाहीं' हें व्याख्यान अयुक्त आहे, अशी शंका—) 'इह' या शब्दानें केवछ आकृतींचें प्रहण केळें आहे. जस—'श्लोभूते पौर्णमासीं यजेत-' या ठिकाणीं आकृतीं हा पौर्णमासीशब्दाचा अर्थ विवक्षित आहे त्याप्रमाणें 'इह'शब्दानें आकृतींचें—छोक या जातींचें प्रहण करावें, कोणसाच छोकीं ते परत येत नाहींत, असें समजावें, फक्त याच छोकीं परत येत नाहींत, असें मानूं नये, म्हणून म्हणाछ तर तें बरोबर नाहीं. कारण तसें मानस्यास

'इह न पुनरावृत्तिः ' येथील 'इह' या विशेषणाला आनर्थक्य येतें, तें विशेषण व्यर्थ होतें. ते जर मुळींच पुनरावृत्त होतच नसतील तर 'इह' या विशेषणाचें प्रहण व्यर्थच होतें. आतां आकृतिप्रहणाविषयीं 'श्वोभूते पौर्णमासी यजेत' असा जो दृष्टान्त दिला आहे त्यांतील'श्वोभूते-'उद्यां,हा शब्द पौर्णमास इष्टीचा संभार ज्या दिवशीं जमविला असेल त्या दिवसाच्या अपेक्षेने आहे. पौर्णमासी दिवशीं चातुर्मास्य इष्टि केळी असतां पौर्णमासी इष्टि केव्हां करावी, तें वचनावाचून—सांगितल्या शिवाय कळतर्नाहीं त्या-मुळें तेथें 'श्वाभूते' (पौर्णमासी यजेत-) असे विशेषण देणें युक्तच आहे. ्र (कारण तसे विशेषण नसल्यास पौर्णिमेस चातुर्मास्य इष्टि केल्यावर पौर्ण-मासी इष्टि दुसऱ्याच दिवशीं-प्रतिपदेस करावी द्वितीया-तृतीया इत्यादि अन्य दिवशीं करूं नये, असा निश्चय होऊं शकत नाहीं, सामुळें तेथें 'श्वोभूते ' हें विशेषण अन्य दिवसांची न्याद्यत्ति करणारेंच आहे. त्याच प्रमाणें येथें-दार्ष्टीन्तिकांतर्ही 'इह ' शब्द व्यावर्तकच आहे. त्यामुळें 'तेषां न पुनरावृत्तिः ' या वचनावरून पंचाग्नि-उपासकाची निस्य धनावृत्ति सिद्ध होत नाहीं. आतां पौर्णमासीशब्दाप्रमाणें 'इह'हा शब्द आक्वातिवाची आहे. त्यामुळें तो इतर छोकांचा व्यावर्तक नाहीं, भर्से जें तुम्ही म्हणत आहां त्याचें उत्तर सांगतों—) वरीछ दृष्टान्तांत 'श्व:-' उद्यां हा शब्द श्वआकृति या अर्थी आहे म्हणून तेथें श्वःशब्द निर्यक्तच यो।जिला जात आहे असे म्हणता येत नाहीं- कारण जेथें विशेषणशब्दाचा प्रयोग केलेला असतो पण शोध करूं लागलें असतां त्याचें फळ कोहींच कळत नाहीं तेथें त्याला निरर्थक मानून सोडणें युक्त होतें. पण विशेषणाच्या फलाचें ज्ञान होत असताना त्याला सोडणें योग्य होत नाहीं. त्यामुळें या कल्पाच्या नंतर दुसऱ्या कल्पांत त्यांची भावृत्ति होते, असे (' इह ' या विशेषणाच्या सामध्यविह्न) ठरते १५.

अथ ये यनेन दानेन तपसा लोक। ज्जयिनत ते धूममाभिसंभवन्ति धूमः द्राञ्जि १ राजेरपक्षीयमाणपक्षमपक्षीयमाणपक्षा वान्वण्मासान्दिक्षि-ण। इऽदित्य एति मासेभ्यः पितृलोकं पितृलोकाचन्द्रं ते चन्द्रं प्राप्यात्रं भवन्ति ता एस्तन्न देवा यथा सोमण् राजानमाध्यायस्वापक्षायस्वे स्येवमेना एस्तन्न भक्षयन्ति तेषां यदा तत्पर्यवेत्यथेममेवाऽऽकाशम-भिनिष्पचन्त आकाशाद्वायुं वायोर्वृष्टि वृष्टेः पृथिवीं त पृथिवीं प्राध्या सं भवन्ति ते पुनः पुरुषामी हूयन्ते ततो योषामी जायन्ते लोकान्य-त्युत्थायिनस्त एवमेवानुपरिवर्तन्तेऽथ य एतो पन्थानो न विदुस्ते कीटाः पतङ्गा यदिदं दन्दशूकम् ॥ १६ ॥ इतिवृद्धदारण्यकोपनिषदि पष्ठाध्यायस्य द्वितीयं बाद्याणम् ॥ २ ॥

अर्थ--पण जे यज्ञानें, दानानें, तपानें, लोकांस जिंकतात ते भूमास-धूमाभिमानीदेवतेस अभिसंपन होतात. धूमाधिदेवतेपासून रात्रि-देवतेस, रात्रिदेवतेपासून कृष्णपक्षदेवतेस, कृष्णपक्षदेवतेपासून ज्या सहा महिन्यांत आदित्य दक्षिण दिशेस जातो त्या सहा मासांच्या देवतांस, मासदेवतापासून पितृलोकास, पितृलोकापासून चंद्रास, ते कर्मठ चंद्रास प्राप्त होऊन अन्न होतात, ज्याप्रमाणें ऋत्विज सोमराजास ' आप्यायस्व अपक्षीयस्व ' असे करून म्ह० वारंवार चमसीत भरून पितात स्याप्र-माणें तेथे देव त्यांस मक्षण करितात. ( धनी जसा चाकरांचा उपमोग वेतात त्याप्रमाणें देव त्यांचा उपभोग वेतात-) त्यांचें तें कर्भ जेव्हां उपभोग। नें क्षीण होतें तेन्हां ते कर्मी याच प्रसिद्ध आकाशास अभिनिष्पन होतात. आकाशापासून वायूम, वायूपासून दृष्टीस, वृष्टी-पासून पृथ्वीस प्राप्त होतात. पृथिवीस प्राप्त होऊन अन होतात. ते पुन: पुरुषाम्नीत होमिळे जातात. तेथून लोकाप्रत पुन: उत्थान पाव-णारे ते योषाग्नींत उत्पन्न होतात. ते याच न्यायानें पुनः पुनः परिव-र्तन करितात. पण जे या दोन मागीना जाणत नाहींत ते कीट, पतंग, दंश मशक होतात. १६ ( २ ).

अथ पुनर्ये नैवं विदुरुत्कान्याग्रिहोत्रसंबन्धपदार्थपट्कस्यैव वेदि -तारः केवलकार्भणो यज्ञेनाग्निहोत्रादिना दानेन बहिर्वेदि भिक्षमाणेषु द्रव्यसंविभागलक्षणेन तपसा बहिर्वेदोव दक्षिादिव्यतिरिक्तेन कृच्छ्चा-श्लोकाश्वयन्ति । लोकानिति बहुवचनासत्रापि फलतारत- म्यमिम्रोतम् । ते धूममिसंभवन्ति । उत्तरमार्ग इवेहापि देवता एव धूमादिशब्दवाच्या धूमदेवतां प्रतिपद्यन्त इत्यर्थः । आतिवाहिकत्वं च देवतानां तद्वदेव ॥

भाष्यार्थ—' अथ ये-' पण जे असे जाणत नाहींत, तर उद्धान्ति इसादि अग्निहोत्रसंबंधी सहा पदार्थीसच जाणणारे केवल केमी ' यज्ञेन' अग्निहोत्रादि यज्ञानें, 'दानेन-' भिक्षा मागणाऱ्या लोकांमध्यें वेदीच्या बाहेर द्रव्याचा योग्य विभाग करून देणें एतद्रुप दानानें, 'तपसा-' व बहिवेदी च दीक्षादिकांहून व्यतिरिक्त अज्ञा कुच्लूचांद्रायणादि तपानें ' लोकान् जयन्ति-' लोकांस जिंकतात, ' लोकान् ' अज्ञा बहुवचनाव-रून तेथेंही फलाचें तारतम्य—न्यूनाधिक्य अभिप्रेत आहे. ( असो, जे यज्ञ, दान व तप यांच्या योगानें लोकांस जिंकतात ) 'ते धूममिसं-भवन्ति-' ते धूमस प्राप्त होतात. उत्तरमार्गाप्रमाणें येथेंही—पितृयाणमा-गीतही धूमादिशब्दवाच्य देवताच ध्याव्या. अर्थात् धूमदेवतेस प्राप्त होतात, असा भावार्थ. उत्तर मार्गीतील देवतांप्रमाणें या मार्गीतील देवतांनाही आतिवाहिकत्व आहे.

धूमाद्रात्रिं रात्रिदेवतां ततोऽपक्षीयमाणपश्चमपक्षीयमाणपश्चदेवतां ततो यान्षण्मासान्दक्षिणां दिशमादित्य एति तान्मासदेवताविशेषान्धै-तिपद्यन्ते । मासेभ्यः पितृलोकं पितृलोकाचन्द्रम् । ते चन्द्रं प्राप्यात्रं भवन्ति तांस्तत्रात्रभूतान्यथा सोमं राजानिमह यज्ञ आदिवज आप्या-यस्वापश्चीयस्वेति भक्षयन्त्येवमेनांश्चन्द्रं प्राप्तान्किणों भृत्यानिव स्वामि-नो भक्षयन्त्युपभुक्षते देवाः ॥

भाष्यार्थ — ' घूमाद्रात्रिं-' घूमदेवतेपासून रात्रिदेवतेस, त्या देवते-पासून ' अपक्षीयमाणपक्षं-' अपक्षीयमाणपक्ष — कृष्णपक्ष — देवतेस, अपक्षी-यमाणपक्षदेवतेपासून 'ज्या सहा महिन्यांत आदिस दक्षिण दिशेस जाते।

<sup>3 &#</sup>x27;यज्ञ 'शब्दानें दान व तप यांचा संग्रह होत नाहीं, हें सुविषणांसाठीं स्यांना बहिंबेदी असे विशेषण दिलें आहे. २ दीक्षादि येथील आदिशब्दानें पयो-व्रतादि यज्ञांगांचा संग्रह होतों.



व्या मासदेवताविशेषांस' प्राप्त होतात. 'मासेम्यः ०-' मासांपास्न पितृछो-कास व पितृछोकापा सून चंद्रमास प्राप्त होतात. 'ते चन्द्रं ०-'ते चंद्रास प्राप्त होऊन अन्न होतात. 'तान् तत्र देवाः ०-' ज्याप्रमाणें येथें यज्ञांत ऋत्विज सोमराजाला ' आप्यायस्व अपक्षीयस्व'असे म्हणून भक्षण करि-तात त्याप्रमाणें चंद्रास प्राप्त झालेल्या त्या तेथें अन्नमूत झालेल्या कर्मठांना स्वामी जसे मृयांचा उपमोग घेतात—त्यांच्याकडून सेवा कर-वृत घेतात—तसे देव 'भक्षयन्ति-' भक्षण करितात—उपभोग घेतात.

आप्यायस्वापक्षीयस्वेति न मन्त्रः किं तर्ह्याच्यायाऽऽप्याय्य चमसस्थं भक्षणेनापक्षयं च कृत्वा पुनः पुनर्भक्षयन्तीत्यर्थः । एवं देवा अपि सोमलोके लन्धशरीरान्कार्भण उपकरणभूतान्पुनः पुनर्विश्रामयन्तः कर्मानुरूपं फलं प्रयच्लन्तः । तिद्धि तेषामाष्यायनं सोमस्याऽऽप्यायनः मिन्नोपभुक्षत उपकरणभूतान्देवाः ॥

भाष्यार्थ—'आप्यायस्त्र अपक्षीयस्त्र' हा मंत्र नन्हें,तर सोमाला चमस-पात्रांत पुनःपुनः भरून व त्या चमसस्य सोमाचा भक्षणानें अपक्षय करून पुनः पुनः भक्षितात, असा त्याचा अर्थ आहे. त्याचप्रमाणें सोमलोकीं ज्यांना शरीर प्राप्त झालें आहे अशा उपकरणरूप कर्मठांना पुनः पुनः विश्रान्ति देणारे हा० कर्मानुरूप फल देणारे देव त्यांचा उपभोग घेतात. सोमाच्या आप्यायनाप्रमाणें कर्मठांना कर्मफल देणें हेंच त्यांचें आप्यायन आहे, उपकरणरूप अशा त्यांचा देव उपभोग घेतात, असा भावार्थ.

तेषां कर्भिणां यदा यिसनकाले तद्य इतातिलक्षणं सोमलोकप्रा-पकं कर्म पर्यवैति परिगच्छिति परिक्षियत इत्यर्थः । अथ तद्मेमेव प्रसिद्धमाकाशमभिनिष्पद्यन्ते । यास्ताः श्रद्धाशब्दवाच्या दुलेकामी हुता आपः सोमाकारपरिणता याभिः सोमलोके कर्भिणामुपभोगाय शरीरमारच्धमम्मयं ताः कर्मक्षयाद्विमापिण्ड इवाऽऽतपसंपकात्प्रविली-यन्ते । प्रविलीनाः सूक्ष्मा आकाशभूता इव भवन्ति तदिद्मुच्यत इममेबाऽऽकाशमभिनिष्पद्यन्त इति ॥ भाष्यार्थ—( याप्रमाणें लोकद्वयं प्राप्त करून देणारे दोन मार्ग स्पष्टपणें सांगून पुनः या लोकाच्या प्राप्तीचा प्रकार श्रुति सांगते—) 'तेषां-'त्या कर्मठांचे 'तत्-' तें यज्ञ-दानादिलक्षण सोमलोक प्राप्त करून देणारें कर्म 'यदा-' ज्यावेळीं 'पर्यवैति-' सर्वतः जातें—परि-क्षीण होतें, असा भावार्थः; 'अथः' त्यावेळीं 'इममेव आकाशं अभि-निष्पद्यन्ते-' याच प्रसिद्ध आकाशास अभिनिष्पन्न—प्राप्त होतात. ('अहो पण चंद्रस्थलापासून स्वलित झालेल्या कर्मठांना आकाशांचें तादात्य करें! उत्तर—) ज्या युलोकाग्नींत हवन केलेल्या श्रद्धाशब्दवाच्य आप सोमाच्या आकारानें परिणत झाल्या म्ह० ज्या आपांनीं सोमलोकांत कर्मठांच्या उपभोगासाठीं जल्मैयशरीराचा आरंभ केला त्या आप, उन्ह्याच्या संप-कींनें जसा बर्फाचा गोळा वितळतो तशा, कर्मक्षयामुळें वितळतात. प्रविक्रीन झालेल्या त्या आप सूक्ष्म आकाशभूतशा होतात. तेंच हें 'इममेव आकाशं अभिनिष्पदन्ते-' याच प्रसिद्ध आकाशास अभिनिष्प- न्न होतात, असें सांगितळें आहे.

ते पुनरिप कर्मिणस्तच्छरीराः सन्तः पुरोवातादिना इतश्चामुतश्च नीयन्तेऽन्तिरिक्षगास्तदाह । आकाशाद्वायुमिति । वायोर्वृष्टिं प्रतिपद्यन्ते। तदुक्तम् । पर्जन्याग्नौ सोमं राजानं जुह्नतीति । ततो वृष्टिभूता इमां पृथिवीं पतन्ति । ते पृथिवीं प्राप्य त्रीहियवाद्यनं भवन्ति । तदुक्तमिस्न-ळ्ळोकेऽग्नौ वृष्टिं जुह्नति तस्या आहुत्या अन्नं संभवतीति ।।

भाष्यार्थ—( आकाशापासून वायुपातीचा प्रकार सांगतात—) पुन-रिप ते कमेठ आकाशशरार होत्साते अंतरिक्षांत असलेले ते पुरोवाता-दिकांच्या योगानें इकडे तिकडे नेले जातात तेंच श्रुति सांगत-'आकाशादा-युं-' आकाशापासून वायूस, 'वायोः वृष्टिं' वायूपासून वृष्टीस प्राप्त होतात. तेंच 'देव पर्जन्याग्नीमध्यें सोमराजाचें हवन करितात,' असें वर (कंडिका १०वी) सांगितलें आहे. त्यानंतर 'वृष्टेः पृथिशी शृष्टिभूत

<sup>3</sup> म्रोमलोकांतील शरीर अम्मय-जलमय असल्यामुळे सटकन वितळण्याची बोग्यता त्याच्यामध्ये असते.

झाछेले ते या पृथिवीवर पडतात. 'ते पृथिवी प्राप्य अनं भवन्ति-'ते पृथिवीस प्राप्त होऊन ब्रीहि यवादि अन होतात. तेंच 'हा लोक, याच अग्नीत वृष्टीचें हवन करितात, त्या आहुतीपासून अन होतें ' असें वर (कं. ११) सांगितलें आहे.

ते पुनः पुरुषामौ हूयन्तेऽन्नभृता रेतिस्सिचि । ततो रेतोभूता यो-षामौ हूयन्ते ततो जायन्ते छोकं प्रत्युत्थायिनस्ते छोकं प्रत्युत्तिष्टन्तोऽ-होमित्रादिकर्मानुतिष्टन्ति । ततो धूमादिना पुनःपुनःसोमछोकं पुनिरमं छोकिमिति । त एवं किभिणोऽनुपरिवर्तन्ते घटीयन्त्रवचकीभूता बंभ्रम-न्तीत्यर्थः । उत्तरमार्गाय सद्योमुक्तये वा यावद्वद्वा न विदुः । इति नु कामयमानः संसर्तीत्युक्तम् ॥

भाष्यार्थ—'ते पुनः पुरुषाग्नीं ' पुनः अत्रभूत झाळेछे ते कर्मठ रेतःसेक करणान्या पुरुषाग्नींत देशंकडून होमिछे जातात. 'ततो योषा-ग्री जायन्ते-' त्यानंतर स्त्री अग्नीमध्यें रेतोरूप झाळेख्या त्यांचें हवन केळें जाते. 'जायन्ते छोकान्प्रत्युत्थायिनः ' त्यानंतर परछोकाप्रत जाण्यास तयार होत्साते उत्पन्न होतात. पर छोकाप्रत उत्थान पावणारे ते अग्रिहोत्रादि कर्मांचें अनुष्ठान कारितात. त्यानंतर धूमादि मार्गानें पुनः पुनः सोमछोकास, पुनः या छोकास याप्रमाणें 'ते एवमेव अनुपरिवर्तन्ते-' ते कर्मी याच क्रमानें घटीयंत्राप्रमाणें चक्रीभूत होत्साते वारंवार अमण करीत असतात, असा भावार्थ. (त्या त्यांच्या वारंवर परिवर्तनाचा अविध सांगतात-) उत्तरमार्गासाठीं किंवा सद्योमुक्तीसाठीं जीवर ते मह्माची उपासना करीत नाहींत किंवा त्यांछा साक्षात् जाणत नाहींत तोंवर असे अमण करीत राहतात. (सहाव्या म्ह० चवथ्या अध्यायांतही ज्ञानापूर्वी हें संसरण स्पष्टपर्णे सांगितळें आहे, असे सांगतात-) 'इति नु कामयमानः संसरित-' कामी पुरुष याप्रमाणें संसरण करतो, असें पूर्वी (अ. १ पृ. २७५) सांगितळें आहे.

वे उत्तरं दक्षिणं चैतौ पन्थानौ न विदुक्तरस्य दक्षिणस्य

वा पथः प्रतिपत्तये ज्ञानं कर्म वा नानुतिष्ठन्तीत्यर्थः । ते किं भवन्तीति । उच्यते । ते कीदाः पतङ्गा यदिदं यचेदं दन्दशूकं दंशमशकिमत्येतद्भवन्ति । एवं हीयं संसारगितः कष्टाऽस्यां निमग्नस्य पुनरुद्धार
एव दुर्लभः । तथा च श्रुत्यन्तरम् । "तानीमानि क्षुद्राण्यसकृदावर्तीनि
भूतानि भवन्ति जायस्य स्रियस्य " इति । तस्मात्सर्वोत्साहेन यथाशक्ति स्वाभाविककर्मज्ञानहानेन दक्षिणोत्तरमार्गप्रतिपत्तिसाधनं शास्त्रीयं कर्म ज्ञानं वाऽनुतिष्ठेदिति वाक्यार्थः ॥

भाष्यार्थ—' अथ-' पण 'य एते। पन्यानो न विदुः ' जे या उत्तर व दक्षिण अशा या दोन मार्गीस जाणत नाहींत म्ह० उत्तर किंवा द- क्षिण मार्गाच्या प्राप्त्यर्थ उपासना किंवा कर्म यांचे अनुष्ठान करीत ना- हींत, असा याचा भावार्थ, ते काय होतात ? तेंच सांगितळें जातें—' ते कींटाः पतंगाः यदिदं दंदश्कम्-' ते कींट, पतंग, व हें जें दंश-मशका-दिक तें होतात. याप्रमाणें ही संसारगित अतिशय कष्टकर आहे. यांत निमग्न झाळेल्या जीवाचा पुनः उद्धार होणेंच अतिशय कठिण आहे. ' तीं हीं क्षुद्र वारंवार आवर्तन करणारीं भूतें होतात. उत्पन्न हो व मर हा त्यांचा न्यापार सतत चाळळेळा असतो.' अशा अर्थाची याविषयों दुसरी श्रुतिही आहे. यास्तव सर्वोत्साहानें—कायिक, वाचिक, मानिसक प्रयत्वानें स्वाभाविक कर्म व ज्ञान त्यांचा त्याग करून दक्षिणोत्तर मार्गीच्या प्राप्तीचें साधन शास्त्रीय कर्म किंवा ज्ञान यांचें यथाशक्ति अनुष्ठान करावें, असा वाक्यार्थ.

तथा चोक्तम् '' अतो वै खलु दुर्निष्प्रपतरं तस्माज्जुगुप्सेत'' इति
श्रुत्यन्तरान्मोक्षाय प्रयतेतेत्यर्थः । अत्राप्युत्तरमार्गप्रतिपत्तिसाधन एव
महान्यत्रः कर्तव्य इति गम्यते । एवमेवानुपरिवर्तन्त इत्युक्तत्वात् ॥

भाष्यार्थ—( या संसारगतींत निमग्न झालेल्या जीवाचा पुनः उद्घार होणे अतिशय किश्ण आहे, याच विषयी दुसऱ्या श्रुतिवाक्याची अनुकू-ळता दाखवितात—) तसेंच सांगितलें आहे—' या त्रीहि-यवादिमावापासू- न सुटणें फारच कठिण आहे. यास्तव त्या अति कष्टकर संसारापासून स्वतः छा सोडिविण्याची इच्छा करावी.' अशी दुसरी श्रुति असल्यामुळें मोक्षासाठीं यत्न करावा असा भावार्थ. तथापि त्यांतल्या त्यांत उत्तरमार्ग-प्राप्तीच्या साधनाविषयींच अतिशय यःन करावा, असे सिद्ध होतें.कारण याच कंडिकेंत ' धूमादिमार्गानें जाणारे कर्मी असेच वारंवार परिवर्तन करीत राहतात ' असें म्हटलें आहे.

एवं प्रश्नाः सर्वे निर्णाताः । असौ वे लोक इसारभ्य पुरुषः संव-वतीति चतुर्थः प्रश्नो यतिष्यामाहृत्यामित्यादिः प्राथम्येन । पञ्चमस्तु द्वितीयत्वेन देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वेति दक्षिणोत्त-रमार्गप्रतिपत्तिसाधनकथनेन । तेनैव च प्रथमोऽप्यग्नेरारम्य केचिद्-विः प्रतिपद्यन्ते केचिद्धमामिति विप्रतिपत्तिः । पुनराष्ट्रतिश्च द्वितीयः प्रश्न आकाशादिकमेणेमं लोकमागच्छन्ति।ते । तेनैवासौ लोको न सं-पूर्यते कीटपतङ्गादिप्रतिपत्तेश्च केपांचिदिति तृतीयोऽपि प्रश्नो निर्णातः ॥ १६ ॥ इति वृहद्रारण्यकोपनिषद्भाष्ये पष्टाध्यायस्य द्वितीयं जाद्मणम् ॥ र ॥

भाष्यार्थ—('अहो पण पांच प्रश्नांना आरंभ करून त्यांतीछ एका-चाच निर्णय को केछा ? त्यांतीछ प्रत्येकाचा निर्णय को केछा नाहीं ?' उत्तर—) याप्रमाणें सर्व प्रश्नांचा निर्णय केछा आहे. 'असी वे छोको गौतमानिः ' येथून आरंभ करून 'पुरुषः संमवति ' येथपर्यंत जो भाग आहे त्यानें 'यतिथ्यां आहुत्यां ७-'या चवथ्या प्रश्नाचा प्रथमत्वानें निर्णय केछा. 'देवयान मार्गाच्या प्राप्तीचें साधन किंवा पितृयाणमार्गा-च्या प्राप्तीचें साधन काय ? 'या पांचन्या प्रश्नाचा दक्षिणोत्तर मार्गाच्या प्राप्तीचें साधन कथन करून दुसरा प्रश्न या रूपानें निर्णय केछा त्या मार्गाह्यप्राप्तीच्या साधनाच्या उपदेशानेंच प्रथम प्रश्नाचाही निर्णय झाछा. मत प्रजा निरनिराळ्या मार्गानें कोठून जाते ! हा पहिछा प्रश्न आहे. ो गति सारखीच; पण तेथून पुढें कोणी अचिरादि मार्गास प्राप्त होतात व कोणी घूमादि मार्गास प्राप्त होतात, अशी त्यांची विप्र-तिपात्ति—पृथक् गति होते. त्यांची पुनरावृत्ति कशी होते ? हा दुसरा प्रश्न होता. त्याचा—आकाशादि क्रमानें ते या छोकास येतात- असा निर्णय केळा आहे. त्यामुळेंचे तो छोक मरून जात नाहीं, कित्येकांना कीट-पतंगादिभावाची प्राप्ति होत असल्यामुळेंही तो मरून जात नाहीं, अशा उत्तरानें तिसच्या प्रश्नाचाही निर्णय झाळा आहे. १६.

इति श्रीवृहद्।रण्यकोपनिषद्गाष्यार्थाच्या सहान्या अध्यायाचे दुसरे बाह्मण समाप्त.

स यः कामयेत महत्त्राष्नुयामित्युद्गयन आपूर्यमाणपक्षस्य पुण्याहे द्वाद्शाहमुपसद्वर्ता भूत्वोदुम्बरे क ५ से चमसे वा सवीषधं फलानी-ति संभृत्य परिसमुख परिलिप्याग्निमुपसमाधाय परिस्तीयाँ उद्वताऽऽ-जय ५ स ५ स्कल पुष्पा नक्षत्रेण मन्य ५ संनीय जुहोति । यावन्तो देवा-स्त्विय जातवेद्दितर्यञ्चो प्रति पुरुषस्य कामान् । तेभ्योऽहं भागधेय जुहोभिते मानृताः सर्वैः कामैस्तर्पयन्तु स्वाहा। या तिर्श्या निपयतेऽ-हं विधरणी इति तां न्वा प्रतस्य धार्या यन्ने सप्राधनीमह ५ स्वाहा ॥ १॥

अर्थ — मी महत्त्वास प्राप्त न्हावें, असे जो इच्छितो त्यानें उदगय-नांत शुक्रपक्षाच्या शुभ दिवशीं,पूर्वी बारा दिवस उपसद्रती—पयोत्रती होऊन कंसाकार अथवा चमसाकार औदुंबराच्या काष्टाच्या पात्रांत सर्वोषधींचा समूह, फळें व इतर संभार जमवून परिसमूहन, परिछेपन करून, गृद्धा-नीचें उपसमाधान करून परिस्तरणें घाछन गृद्धोक्त इतिकर्तन्यतेनें भाज्याला संस्कार करून पुरुषनांवाच्या नक्षत्रानें मंथाला—सर्वोषधि-फरुपि-ष्टाला अग्नीच्या व आपल्या मध्यें संस्थापित करून 'यावन्तो देवाः ' इत्यादि मंत्रांनी आज्याचें हवन करतो. (पहिल्या मंत्राचा अर्थ—) हे जातेंवेदा, तुङ्या अधीन असळेळे जेवढे देव वक्रमित होऊन माङ्या—

१ म्हणजे कर्मफळोपभोग संपलेल्या जीवांची पुनरावृत्ति होत असल्यामुळेंच.

२ ' जातं जातं वेति-' उत्पन्न झालेल्या प्रस्थेकास जाणतो तो जातवेद. किंवा ' जाते जाते विद्यते ' उत्पन्न झालेल्या प्रत्येकांत असतो तो जातवेद, अशी या शब्दाची ब्युत्पत्ति आहे.

पुरुषाच्या—कामांस प्रतिबंध करितात त्यांस उदेशून मी आज्यभाग तुज-मध्यें होमितों. ते त्यानें तृप्त होऊन सर्व पुरुषार्थांनी मछा तृप्त करोत. मी तुझ्या अधीन अपिंछेळा आहें. ('या तिरश्ची०' या दुसऱ्या मंत्रा-चा अर्थ-) जी देवता कुटिळमति होऊन सर्वांना मीच धारण करणारी आहें, असे मानून तुझा आश्रय करून राहते त्या सर्वसाधनी देवतेस उदेशून मी घृताच्या धारेंने हवन करतों. स्वाहा. १.

ज

नि

वि-

गत्तु

च-

14.

थिः सं-

स यः कामयेत । ज्ञानकर्मणोर्गतिरुक्ता । तत्र ज्ञानं स्वतत्रं कर्म तु दैवमानुषवित्तद्वयायत्तं तेन कर्मार्थं वित्तमुपार्जनीयम् । तश्वाप्रत्यवायका-रिणोपायेनेति तद्र्थं मन्थाद्वयं कर्माऽऽर्भ्यते महत्त्वपात्तये । महत्त्वे च सत्यर्थसिद्धं हि वित्तम् । तदुच्यते । स यः कामयेत स यो वित्तार्थी । कर्मण्यधिकृतो यः कामयेत । किम् । महन्महत्त्वं प्राप्नुयां महान्स्यामि-तित्यर्थः ॥

भाष्यार्थ—( पूर्वोत्तर ब्राह्मणांची संगति—) 'स यः कामयेत १- 'ज्ञान तीयं व कर्म यांची गित सांगित छी. सांती छ ज्ञान स्वतंत्र आहे पण कर्म देव वित्त व मानुष वित्त या दोघांच्या अधीन असते. यास्तव कर्मासाठीं ब्या रक्षा- हिविध वित्ताचें उपार्जन करणें उचित आहे. पण तें प्रयवायपाधि न ही ?' करी छ अशा उपायानें संपादन के छें पाहि जे. यास्तव वित्ताच्या सिद्धपर्ध ने को मन्था एव कर्म महत्त्व प्राप्तीसाठीं आरंभि छें जातें. महत्त्व प्राप्त झा छें असतां वित्त अर्थात् सिद्ध होतें. ( याच अर्थी श्रुयक्षगंची योजना करि- तात—) तेंच श्रुतीक इन सांगित छें जातें- 'स यः कामयेत-' तो जो वि- त्यार्थी—कर्मी मध्यें अधिकृत असळे छा कामना करतों, कशाची ? 'मह- त्यार्थी योजनि प्राप्त होईन, मी महान् होईन असा याचा भावार्थ, अशी कामना करतों, (त्याच्यासाठीं हें कर्म आहे, असा शेष छावावा. )

तत्र मन्थकर्मणो विधित्सितस्य काळोऽभिधीयते । उदगयन आ-दित्यस्य तत्र सर्वत्र प्राप्तावापूर्यमाणपक्षस्य शुक्रपक्षस्य । तत्रापि सर्वत्र प्राप्तौ पुण्याहेऽनुकूळ आत्मनः कर्मसिद्धिकर इत्यर्थः । द्वादशाहं य- स्मिन्पुण्येऽनुकूले कर्म चिकीर्षति ततः प्राक्षपुण्याहमेवाऽऽरभ्य द्वादशा-हमुपसद्वती उपसत्सु व्रतमुपसदः प्रसिद्धा ज्योतिष्टोमे । तत्र च स्त-नोपचयापचयद्वारेण पयोभक्षणं तद्रतम् । अत्र च तस्कर्मानुपसंहारा-त्केवलमितिकर्तव्यताञ्चन्यं पयोभक्षणमात्रमुपादीयते ॥

भाष्यार्थ——आतां अगोदर त्या पुरुषाळा उद्देशून विधित्सित असले-ह्या मंथकमीचा काळ सांगितळा जातो. ' उदगयने-' आदित्याच्या उद-गयनांत—उत्तरायणांत, त्या उदगयनांतही सर्वत्र—कोणत्याही पक्षांत-प्राप्ति झाळी असतां ' आपूर्यमाणपक्षस्य-' शुक्कपक्षाच्या, शुक्कपक्षांतही सर्वत्र— कोणत्यादि दिवशीं—प्राप्ति झाळी असतां ' पुण्याहे-' शुभ—आपह्याळा अनुकूळ—कर्माची सिद्धि करणाऱ्या-दिवशीं, असा भावार्थ. ' द्वादशाहं-' ज्या पुण्य—अनुकूळ दिवशीं कर्म करण्याची इच्छा करतो त्याच्या पूर्वी पुण्यदिवसापासूनच आरंभ करून बारा दिवस ' उपसद्रती-' उपसद्गं-तीळ जें वत तें उपसद्रत. ' उपसदः ' या नांवाच्या इष्टि ज्योतिष्टोमांत प्रवर्गाहः मध्यें प्रसिद्ध आहेत. त्या उपसदांमध्यें स्तनोपचय व अपचय यांच्या द्वारा यजमानाचें पयोभक्षण प्रसिद्ध आहे, तें उपसद्रत होय.(मग येथेंही तसेंच स्तनोपचय व अपचय या कर्मांच्या द्वारा पयोभक्षण प्राप्त होतें, म्हणून म्हणाळ तर सांगतों—) येथें त्या कर्माचा उपसंहार केळेळा नसत्यामुळें केवळ—इतिकर्तव्यताविरहित नुस्तें पयोभक्षणच घेतळें जातें.

नन्पसदो व्रतमिति यदा विप्रहस्तदा सर्वमितिकर्तव्यतारूपं प्राद्यं भवति तत्कस्मात्र परिगृह्यत इति । उच्यते । स्मार्तत्वात्कर्मणः ।स्मार्ते हीदं मन्थकर्म । ननु श्रुतिविहितं सत्कथं स्मार्तं भवितुमहिति । स्मृत्यनुवादिनी हि श्रुतिरियम् । श्रोतत्वे हि प्रकृतिविकारभावस्ततश्च प्राकृतधर्मग्राहित्वं विकारकर्मणों न त्विह श्रोतत्वम् । अत एव चाऽऽवस्य ध्याग्रावेतत्कर्म विधीयते । सर्वा चाऽऽवस्तस्यार्तेवेति ॥

माज्यार्थ — ' अहो पण ' उपसदः त्रतं ' उपसद् इष्टि हेंच त्रत असा जर ' उपसद्भती ' या समासाचा विश्वह केळा तर सर्व इतिकर्त-

व्यतारूप प्राह्म होतें. तेव्हां याचा परिश्रह कां केला जात नाहीं, ?? म्ह-णून म्हणाळ तर सांगतों-या कर्माळा स्मातत्व आहे. हें मन्थकर्म स्मात आहे. ' अहो पण तें कर्म जर श्रुतिविहित आहे, तर तें स्मार्त होण्यास कर्से योग्य आहे ?' ( पारिसमूहन, परिछेपन, अप्रयुपसमाधान, इसादि स्मार्त अर्थ येथें सांगितलेले असल्यामुळें ) ही श्रुति स्मृतीचा अनुवाद करणारी आहे. ( अहो पण श्रुतीने समृतीचा अनुवाद करणे विपरीत होय, त्यामुळे याला श्रौत म्हणणेंच उचित आहे, अशी आशंका घेऊन सांगतात—) याला जर श्रौतत्व असेल तर ज्योतिष्टोमाशी याचा प्रकृति-विकातिभाव होतो, आणि तो संबंध आछा म्हणजे विकातिकमीछा प्रकः तिधर्मांचे ग्रहण करावें लागतें. पण येथें परिलेपनादि कर्मांचा संबंध असस्यामुळे याळा श्रोतःव नाहीं. (श्रुतीचा तिन्ही कालांतीळ धर्मांशीं संबंध असतो. त्यामुळं पहिल्या श्रुतीं मागून झालेल्या स्मृतींचे अनुवा-दकत्व संमवत नाहीं, असे म्हणतां येत नाहीं. मंथकर्म स्मार्त आहे, या-विषयीं छिंग सांगतात-)म्हणूनच आवसध्य अग्नीमध्ये या कर्माचे विधान केळें जातें. ( त्याच विषयीं दुसरा हेतु-) मंथकर्मातील सर्व आवृत्-सर्व इतिकर्तव्यता स्मार्तच आहे. ( यास्तव ' उपसदः एव व्रतं ' असा कः र्भधारय समास करतां येत नाहीं. )

उपसङ्गती भूत्वा पयोत्रती सन्नित्यर्थः । औदुम्बर उदुम्बरवृक्षमये कंसे असमे वा तस्येव विशेषणं कंसाकारे चमसाकारे वौदुम्बर एव । आकारे तु विकल्पो नौदुम्बरत्वे । अत्र सर्वोषधं सर्वासामोषधीनां समूहं यथासं- भवं यथाशक्ति च सर्वा औषधीः समाहृत्य तत्र ग्राम्याणां तु दश नि- यमेन प्राह्या त्रीहियवाद्या वक्ष्यमाणाः । अधिकग्रहणे तु न दोषः । प्राम्याणां फळानि च यथासंभवं यथाशक्ति च । इतिशब्दः समस्तसं- भारोपचयपदर्शनार्थः । अन्यदिप यत्संभरणीयं तत्सर्वं संभृत्येत्यर्थः ॥

**माष्यार्थ—'** उपसद्भती भूत्वा-' पयोत्रती होऊन, ( पुढें सांगितले-

<sup>•</sup> प्रकतिसत कर्म समप्र अंगांनी संयुक्त असते व विरुतिकर्म कांही अंगांनी वि-

स्या क्रमानें हवन करतो असा संबंध ) असा भावार्थ. ' औदुंबरे ' [तांब्याच्या किंवा पितळेच्या पात्रांत अशी कोणाला शंका येईल म्हणून —]उ-दुंबरवृक्षमय पात्रांत ' कंसे चमसे वा ' हें त्या प्रकृत पात्राचेंच विशेषण आहे. कंसाकार किंवा चमसाकार औदुंबरपात्रांत, म्ह०त्याच्या आ-काराविषयीं विकल्प आहे, औदुंबरत्वाविषयीं नाहीं. त्या पात्रांत ' सवींष-धं' सर्व ओषधींच्या समूहास, यथासंभव व यथाशक्ति सर्व औषि आ-णून, त्यांत ग्राम्य औषधींतील त्रीहि यवादि पुढें सांगितलेल्या दहा औष-धि नियमानें ध्याच्या. त्यांहून अधिक बेतल्यास त्यांत दोष नाहीं. तशींच 'फलानि-' ग्राम्य ओषधींचीं फळें यथासंभव व यथाशक्ति आणून इति ' फलानि-' ग्राम्य ओषधींचीं फळें यथासंभव व यथाशक्ति आणून इति ' फलानि या पुढील इतिशब्द समस्त संभाराचा उपचेय प्रदर्शित करण्या-साठीं आहे. ' संभृत्य-' दुसरेंही जें कांहीं संभृत करण्यासारखें असेल तें सर्व संपादन करून, असा भावार्थ.

क्रमस्तत्र गृह्योक्तो द्रष्टव्यः । परिसमूहनपरिलेपने भूमिसंस्कारः । अग्निमुपसमाधायेति वचनादावसथ्येऽग्नाविति गम्यते । एकवचनादु-पसमाधानश्रवणाच । विद्यमानस्यैवोपसमाधानम् । परिस्तीर्य दर्भाना- धृता स्मातिस्वात्कर्मणः स्थालीपाकाद्यत्परिगृह्यते तयाऽऽज्यं संस्कृत्य पुंसा नक्षत्रेण पुंनाम्ना नक्षत्रेण पुण्याहसंयुक्तेन मन्धं सर्वौषधफलिष्टं तत्रौदुम्बरे चमसे द्धाने मधुनि द्यते चोपसिच्यैकयोपमन्थन्योपसंम- ध्य संनीय मध्ये संस्थाप्यौदुम्बरेण स्रवेणाऽऽवापस्थान आज्यस्य जुहोत्येतैर्मन्त्रैर्यावन्तो देवा इत्याद्यैः ॥ १॥

भाष्यार्थ—( अहे। पण औषधी, फळें इत्यादि संभार जमिवल्या-नंतर परिसमूहनादि क्रमाविषयीं प्रमाण काय आहे, असे कोणी विचा-रील म्हणून सागतात—) परिसमूहनादिकाविषयींचा क्रम गृह्यसूत्रांत सागितल्याप्रमाणें जाणावा. 'परिसमुह्न परिलिप्य ' परिसमूहन व परि-लेपन हे भूमिसंस्कार आहेत. 'अग्निमुपसमाधाय ' अग्नीचें उपसमाधा-

३ जमविणें, गोळा करणें, संपादन.

न करून, असे वचन असल्यामुळें ' आवसथ्य ' अग्रीमध्यें होम करा-वा, असे सिद्ध होतें. कारण ' अग्निं ' असे एकवचन आहे व उपस-माधानाचें श्रवण आहे. ( पण उपसमाधानश्रवणानें न्नेताग्रीचें निवारण करें होतें ? उत्तर—) विद्यमान अग्नीचेंच उपसमाधान होतें. [ आह्य-नीयादि न्नेताग्रीचें आधान करावें लागतें. त्यामुळें ते पूर्वीच विद्यमान नसतात. ] ' परिस्तीये-' दर्भाचीं परिस्तरणें घाळुन, ' आवृता-'इतिक-तिन्यतेनें—हें कर्म स्मार्त असल्यामुळें स्थालीपाकाची इतिकर्तन्यता येथें वित्रजी जाते. त्या आवृतेनें—इतिकर्तन्यतेनें ' आज्यं संस्कृत्य-' आज्याला संस्कार करून ' पुंसा नक्षत्रेण-' पुण्याहःसंयुक्त पुरुषनामक नक्षत्रानें ' मन्यं-' सर्व बौषधि व फळें योचें पिष्ट त्या चमसाकार औदुंबर पात्रां-तीळ दह्यांत, मधांत व घृतांत टाकून—पिष्टाचा उपसेक करून—एका उपमन्थनीनें उपसंमधन करून—ढवळण्याच्या—कालवण्याच्या साधनानें तें डवळून—कालवून ' संनीय-' आपल्या व अग्नीच्या मध्यें त्याचें स्थापन करून जीदुंबर काष्टाच्याच सुवेनें आवापस्थानीं ( आहुतिविशेषाच्या प्रक्षेपाच्या स्थानीं)'यावन्तो देवा इस्रादिः 'मंत्रांनीं आज्याचें हवन करतो है।

ज्येष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् स्रवमवनयाति प्राणाय स्वाहा विस्रष्ठायै स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् स्वमवनयाति चक्षुपे स्वाहा प्रतिष्ठायै स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण्सवमवनयाति श्रोत्राय स्वाहा संपदे स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् स्वमवनयाति श्रोत्राय स्वाहाऽऽयतनाय स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् स्वमवनयति मनसे स्वाहा प्रजात्ये स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् स्वमवनयाति हित्ते स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे सण् सवमवनयाति ।।२॥

अर्थ— 'ज्येष्ठाय स्वाहा' 'श्रेष्ठाय स्वाहा' या मंत्रांनीं अग्नीत हवन करून मंथामध्यें संस्रव—सुवेछा राहिछेछें आज्य पाडवितो. 'प्राणाय स्वाहा' 'विसिष्ठाये स्वाहा' या मंत्रांनी अग्नीत हवन करून मंथांत संस्रव पाडवितो. 'वाचे स्वाहा' 'प्रतिष्ठायें स्वाहा' या मंत्रांनी अग्नीत हवन करून मंथांत संस्रव पाडवितो. 'चक्षुषे स्वाहा' 'संपदे स्वाहा' या मंत्रांनी अग्नीत हवन करून मंथामध्यें संस्रव पाडवितो. 'श्रोत्राय स्वाहां ' 'आयतनाय स्वाहा' या मंत्रांनी अग्नीत हवन करून मन्थांत संस्रव पाडिवितोः 'मनसे स्वाहा' 'प्रजास्य स्वाहा' या मंत्रांनी अग्नीत हवन करून मंथामध्यें संस्रव टाकतोः 'रेतसे स्वाहा' या मंत्रांने अग्नीत हवन करून मंथांत संस्रव टाकतोः २.

अभये स्वाहेत्यमो हुत्वा मन्थे स्र स्वमवनयित सोमाय स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वमवनयित भू: स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वमवनयित भुवः स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वमवनयित भुवः स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वमवनयित स्वः स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वमवनयित भुभूवः स्वःस्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित भिवष्यते स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित सर्वाव स्वाहेत्यमौ हुत्वा मन्थे स् स्वयमवनयित ।।३।।

अर्थ—'अग्नये स्वाहा' 'सोमाय स्वाहा' 'मूः स्वाहा' 'मुवः स्वाहा' 'स्वः स्वाहा' 'मूर्भुवः स्वः स्वाहा' ' ब्रह्मणे स्वाहा ' ' क्षत्राय स्वाहा ' ' भूतीय स्वाहा' ' भविष्यते स्वाहा' ' विश्वाय स्वाहा ' ' सर्वीय स्वाहा ' ' मर्वीय स्वाहा ' स्वाहा या मंत्रीनी क्रमाने अग्नीत हवन करून प्रत्येक विळीं मंथामध्ये संस्रव पाडवावा—टाकावा. ३.

उपष्ठाय स्वाहा श्रेष्ठाय स्वाहेत्यारभ्य हे हे आहुती हुत्वा मन्थे संस्वनंत्रन्यति । स्त्रुवाबेल्यनमाज्यं मन्थे संस्नावयति । एतस्मादेव उपेष्ठाय श्रेष्ठायत्यादिप्राणलिङ्गाज्ज्येष्ठश्रेष्ठादिप्राणविद एवास्मिन्कर्मण्यधि-कारः । रेतस इत्यारभ्येकैकामाहुती हुत्वा मन्थे संस्नवमवनयत्यपरयोप-मन्थन्या पुनर्मश्राति ॥२॥३॥

भाष्यार्थ—'ज्येष्ठाय स्वाहा' 'श्रेष्ठाय स्वाहा' येथून आरंम करून दोन दोन बाहुती देऊन मन्थांत संस्रव अवनंत करतो. सुवेला लागून राहिलेल सुवेंत राहिलेले आज्य मंथांत बोततो-टाकतो—पाडिवतो. ('ज्येष्ठाय' इत्यादि मंत्रांतील व्यनित अर्थ सांगतात—) ज्येष्ठाय, श्रेष्ठाय, इत्यादि याच प्राणिलंगावरून ज्येष्ठा-श्रेष्ठादि प्राणवेत्याचाच या कर्मात अधिकार आहे, हें ठरतें. 'रेतसः' येथून आरंभ करून पुढें तिसरी कंडिका संपेपर्यंत एकेक आहुति देऊन मंथांत संस्ववटाकतो.होम झाल्यान वर दुसन्या उपमंथनीनें पुनः मंथन करतो. २—३.

अधिनमिमृशिति अनद्सि ज्वलद्सि पूर्णमिस प्रस्तव्धवस्येकसममिसि हिंकृतमिस हिंकृतमाणमस्युद्गीयमस्युद्गीयमानमासि श्रावितमासे प्रस्याश्रावितमस्याद्गें संदीममासि विभूगिस प्रभूगस्यन्नमिध ज्योतिरसि निधनमिस संवर्गीऽसीति ॥ ४॥

अर्थ--नंतर त्या मंथाला 'श्रमदासि ०' इत्यादि मंत्रानें स्पर्श करता-(मंथद्रव्याची प्राण ही देवता असल्यामुळें त्याका प्राणाशी एकरूप करून सर्वात्मकत्व आहे. त्यामुळें) सर्व देहांमध्यें तूं प्राणरूपानें 'श्रमद्-' भ्रमण करणारा आहेस (कारण प्राणाला चलनात्मकत्व आहे व मंथ तद्र्प भाहे) सर्व देहांत तूं अग्निरूपाने 'ज्वलत्-' दीम होणारा आहेस. ब्रह्म-रूपानें 'पूर्ण' आहेस, आकाशरूपानें 'अतिशय स्तब्ध-' निष्कंप आहेस. सर्वोशी अविरोधित्व असल्यामुळें सर्वेही जगत् 'एक सभेप्रमाणें' आत्म्या-मध्यें अन्तर्भूत करून अपीरिच्छिनःवानें स्थित असलेली वस्तु तूं आहेस. प्रस्तोत्याकडून यज्ञाच्या आरंभी तूंच 'हिकृत' आहेस. त्याच प्रस्तोत्या-कडून यञ्चौत 'हिं कियमाण' तूंच आहेस. उद्गात्याकडून यज्ञाच्या आरंभी व यज्ञामध्ये उच्च स्वराने गायला जाणारा 'उद्गीय' (तूं आहेस. अध्वर्यू-कडून तूं 'श्रावित' आहेस.आग्निधाकडून प्रत्याश्रावित आहेस. 'आहें' मे घोदरांत 'उत्तमप्रकारें दीत' आहेस. 'विभु-' विविध होणारा व 'प्रभु-' समर्थ भादेस. (भोग्यरूपाने -सोमात्मरूपाने स्थित असल्यामुळें) 'अन्न' आहेस. भोक्रूक्यानें-अग्नि-स्वरूपानें 'उयोति' आहेस. कारणलामुळें 'निधन-' लय आहेस. अध्यास वागादिक व अधिदैव अग्न्यादिक त्यांच्या संहरणा-मुळें तूं 'संवर्ग' आहेस. (असा अभिमर्शन-स्पर्श मंत्राचा अर्थ आहे.) ४.

मभिमृशति भ्रमद्सीत्यनेन मन्त्रेन ॥४॥

भाष्यार्थ- 'भ्रमदसि०' इत्यादि मंत्रानें त्यानंतर या मंथाला अभि-मर्शन-स्पर्श करतो. ४.

अथेनमुयच्छत्याम एस्याम शहितं महिस हिराजेशानो ऽधिपतिः स मार् राजेशानो ऽधिपतिं करोत्विति ॥५॥

अर्थ—स्यानंतर त्याला 'आमंसि आमंहि ॰' इत्यादि मंत्राने वर उचलतो (त्या मंत्राचा अर्थ—) 'आमंसि-' तूं सर्व जाणतोस व आम्ही 'ते मिह' तुझें अतिशय मोठें रूप जाणतों. 'स हि राजा ०-' तो प्राण राजा, ईशान, अधिपति आहे तो मला राजा, ईशान व अधिपति करों. (हा वर उचलण्याचा मंत्र आहे.) ५.

अधैनमुद्यच्छिति सह पात्रेण हस्ते गृह्धात्यामंस्यामंहि ते महीत्यनेन प्र भाष्यार्थ—'अथ एनं-' नंतर त्या मंथाछा 'उद्यच्छिति-' पात्रासह-वर्तमान हातांत घेतो. ' आमंस्यामंहि ते महि॰ ' इसादि मंत्रानें ( हातांत घेतो ) प्र.

अथैनमानामित तस्तविदुर्वरेण्यम्। मधु नाता ऋनायते। मधु क्षरित्त सिन्धवः। माध्वीनीः सन्त्वोषधीः। भूः स्वाहा। भगों देवस्य धीमितः। मधु नक्तमुनोषसो मधुमत्पार्थिवष्रजः। मधु द्योरस्तु नः पिता। भुवः स्वाहा। धियो यो नः प्रचोद्यात्। मधुमान्नो वनस्पतिर्मधुमाँ अस्तु सूर्यः। माध्वीगांवो भवन्तु नः। स्वः स्वाहेति। सर्वो च सावित्रीम-न्वाह सर्वाश्य मधुमतीरहमेवेद्यसर्वं भूयासं भूभुवः स्वः स्वाहेत्यन्ततः आचम्य पाणी प्रक्षाल्य जघनेनािम पाक्तिराः सविशति प्रातरादित्य-मुपतिष्ठते दिशामेकपुण्डरीकमस्यहं मनुष्याणामेकपुण्डरीकं भूयासमिति यथेतमेत्य जघनेनािममासीनो वष्श जपति॥६॥

अर्थ—त्यानंतर या मंथाचें 'तत्सिवतः' इसादि मंत्रानीं मक्षण करतो. 'तत्सिवतुः-'सूर्याच्या त्या वरण्य—श्रेष्ठ पदाचें आम्ही ध्यान करतों 'वाताः मधु ऋतायन्ते-' वायुमेद सुखकर वाहतात, 'सिन्धवः मधु क्षरन्ति-' नद्या मधुर रसांचा स्नाव करितात. 'नः ओषधीः माध्वीः सन्तु-' आम्हां प्रत औषधी मथुररस होवोत. 'मूः स्वाहा.' (या अर्थाच्या मंत्रानें मंथाचा

<sup>🤋</sup> ईशान, अधिपति इत्यादिकांचा अर्थ अ. ५ पृ. ४५-४६ वर पहा.

पहिला प्राप्त भक्षितो.) 'देवस्य भर्गः धीमहि-' सविसा देवाचे त थाम्ही चितितों. 'नक्तं उत उषतः मधु-' रात्र व दिवस की तिव होवोत, 'पार्थिवं रजः मधुमत्-' पृथ्वीचें रज-धूळ अनुद्देगकर-उद्धेरा करणारें असो. 'चौ: पिता न: मधु अस्तु-' चौ-स्वर्गछोक हो माम्हीप्रत सुखकर असो. 'भुवः स्वाहा' (अशा अर्थाच्या मंत्राने प्रांस खावा) 'यः नः घियः प्रचीदयात् ' जो सविता आमच्या बुद्धी प्रेरणा करतो त्याच्या श्रेष्ठ तेजाचे आम्ही ध्यान करती. 'नः वनस्परि मधुमान् अस्तु ' आम्हांळा वनस्पति-सीम मधुमान् असी. 'सूर्यः मान् अस्तु-' सूर्य आम्हांप्रत मधुमान् असी. 'गावः नः माध्वीः भवन्त किरण किंवा दिशा सुखकर असीत. 'स्वः स्वाहा' ( अशा अर्था अ मंत्रानें तिसरा प्रास ध्यावा. ) नंतर ' तत्सवितुर्वरेण्यं ॰ ' इत्यादिः सावित्री, 'मधुवाता ऋतायते ०' इत्यादि सर्व मधुमती ऋचा, 'मीच सर्व व्हावें, अशा अर्थाचें 'अहमेवेदं सर्व भूयासं-'असे वाक्य शेवटीं म्हण्य 'भूभुेव: स्व: स्वाहा' या मंत्राने शेवटी सर्व मंथ भक्षण करून हात धुवून अफ्रीच्या पश्चाद्वागीं-पश्चिमेस पूर्वेकडे मस्तक करून निज्ते प्रांत:काळी 'दिशामेकपुण्डरीकमसि०' या मंत्राने आदित्याचे उपस्था। करतो. (त्या मंत्राचा अर्थ-तूं दिशांचा एक पुंडरीक-अखंड आहेस मी मनुष्यांतील एक पुंडरीक व्हावें.) गेल्या मार्गाने परत ये 🗻 अग्नीच्या पश्चात् भागीं बसणारा तो पुढीछ वंशाचा जप करतो ६.

अथैनमाचामित मक्षयति गायज्याः प्रथमपादेन मधुमत्येक्य व्याहृत्या च प्रथमया प्रथमप्रासमाचामित । तथा गायत्रीदितीयपादे मधुमत्या दितीयया द्वितीयया च व्याहृत्या द्वितीयं ग्रासम् । तथा तृतीयेन गायत्रीपादेन तृतीयया मधुमत्या तृतीयया च व्याहृत्या तृतियया च व्याहृत्या तृतीयया च व्याहृत्या तृतियया मधुमती क्रवत्वाऽहमेनेदं सर्व भूया समिति चान्ते भूर्भुवः स्वः स्वाहृति समस्तं भक्षयति । यथा च व्याहित्या समिति चान्ते भूर्भुवः स्वः स्वाहृति समस्तं भक्षयति । यथा च व्याहित्या समिति चान्ते भूर्भुवः स्वः स्वाहृति समस्तं भक्षयति । यथा च व्याहित्या सर्वे परिसमाप्यते तथा पूर्वमेव निरूपयेत् । यहपा चित्रां सर्वे निर्णिज्य तूष्णीं पिवेत् । पाणी प्रक्षात्याप अगान्ति ।

चम्य जघनेनाग्निं पश्चादग्नेः प्राक्तिशराः संविशति । प्रातःसंध्यामुपास्या-ऽऽदित्यमुपतिष्ठते दिशामेकपुण्डशिकमित्यनेन मन्त्रेण । यथेतं यथागत, मेत्याऽऽगत्य जघनेनाग्निमास्त्रीनो वंशं जपति ॥६॥

भाष्यार्थ — 'अथेनमाचामिति -' नंतर या मंथाचें मक्षण करतो.
गायत्रीच्या प्रथम पादानें, एका मधुमतीनें, व प्रथम न्याहृतीनें पहिला प्राप्त खातो. त्याचप्रमाणें गायत्रीच्या दुसन्या पादानें, दुसन्या मधुमतीनें व दुसन्या न्याहृतीनें दुसरा प्राप्त धेतो. तसाच, गायत्रीच्या तिसन्या पादानें, तिसन्या मधुमतीनें व तिसन्या न्याहृतीनें तिसरा प्राप्त खातो. सर्व सावित्री, सर्व मधुमती ऋचा, व 'भीच हें सर्व न्हावें' असे म्हणून शेवटीं 'भूर्मुवः स्वः स्वाहा' असे म्हणून समस्त मन्थद्रव्य मक्षण करतो. चार प्राप्तानीं तें सर्व द्रव्य संपेल अशा बेतानेंच तें पूर्वी त्यांत घालावें. जें पात्राला चिकटून राहिलें असेल तें सर्व पात्र धुऊन मुकाळानें प्यावें. दोन्ही हात धुऊन आचमन करून 'जबनेनाग्निं -' अग्नीच्या पश्चात् पूर्वे-कडे थिर करून निजतो. प्रातःसंघ्येची उपासना करून 'दिशामेक-पुंडरीकं क' या मंत्रानें आदित्याचें उपस्थान करतो. नंतर स्नान, संघ्यो-पासना इत्यादिकांकरितां जसा गेला होता तसाच परत येऊन व अग्नीच्या पश्चात् मार्गीं बसून पुढील वंशाचा जप करतो. ६.

त द हैत मुद्दालक आरुणिर्वाजसनेयाय याज्ञ बल्क्यायान्तेवा सिन उ-बस्वोबाचापि य एन द अण्के स्थाणी निषिश्चेज्जायेरञ्छासाः परोहेयुः पळाशानीति ॥ ७ ॥

अर्थ—उदालक आरुणि त्याच या मंथाला आपला अन्तेवासी जो बाजसनेय याज्ञवल्क्य त्यास सांगून म्हणाला " जर कोणी या मंथाला शुक्क स्तंभावरही टाकील तर त्या स्तंभालाही शाखा फुटतील व पार्ने येतील." ७.

एतमु हैव वाजसतेयो याज्ञवःक्यो मधुकाय पेङ्गचायान्तेवासिन उ-क्त्वोवाचापि य एंन ५ शुष्के स्थाणी निषिश्चेज्जायेरञ्छासाः परोहेयुः पकाशानीति ॥ ८ ॥ अर्थ — वाजसनेय याज्ञवल्वय हाच मंथ मधुक पैंग्य शिष्याला सां-गून म्हणाला '' याला जर कोणी वाळलेल्या लांकडावर टाकील तर त्यालाही शाखा फुटतील व पानें येतील. '' ८.

एतम् हैव मधुकः पेङ्गयश्र्म्हाय भागिवत्तयेऽन्तेवासिन उक्त्वोवाचापि य एन १ शुष्के स्थाणौ निषिञ्चेज्ञायेरञ्ज्ञाद्धाः परोहेयुः पलाशानी-ति ॥ ९ ॥

अर्थ--मधुक पैंग्य हाच मंथ चूछ भागविति शिष्याला सांग्न म्ह-णाळा, '' जर याला कोणीं शुष्क स्थाणूवरही टाकलें तर त्याला शाखा येतील व पाने फुटतील. '' ९

एतमु हैव चूळो भागवित्तिर्जानकय आयस्थूणायान्तेवासिन उक्त्वो-वाचापि य एन १ शुष्के स्थाणौ निविश्वेक्जायेरञ्छासाः प्ररोहेयुः पळा-शानीति ॥ १०॥

अर्थ — चूळ भागवित्ति जानिक आयस्थूण शिष्याला हाच मंथ सांगून म्हणाला, '' जर कोणी याला वाळलेल्या वृक्षाच्या खोडावर टाकील तर त्यालाही शाखा फुटतील व पानें येतील " १०.

एतमु हैव जानिकरायस्थूणः सत्यकामाय जाबालायान्तेवासिन जन्दिन जन्दिन । प्रस्क स्थाणी निषित्रे ज्ञायेरञ्लासाः प्ररोहेयुः प्रलाशानीति ॥ ११ ॥

अर्थ—जानिक आयस्थूण सत्यकाम जाबाछ या शिष्याछा हाच मंथ सांगून म्हणाछा, '' जर कोणी हा मंथ निर्जीव छांकडावर टाकीछ तर स्याछाही डाहळ्या फुटतीछ व पानें येतीछ. '' ११.

एतमु हैव सखकामो जाबालोऽन्तेवासिभ्य उक्त्वोवाचापि य एन थ् शुष्के स्थाणो निषिञ्चेज्जायेरञ्छाखाः भरोहेयुः पलाशानीति तमेतं नापुत्राय वाऽनन्तेवासिने वा बूयात् ॥ १२ ॥

अर्थ — सत्यकाम जाबाल हाच मंथ अनेक शिष्यांना सांगून म्हणाला ' जर कोणी हा मंथ शुष्क स्थाणूबर टाकिला तर त्यालाही अवयव प्राचीक व पाने येतील.'' तो हा मंथ अपुत्र किंवा अशिष्य यांना तं हैतमुद्दालक इत्यादि सत्यकामो जावालोऽन्तेवासिभ्य उक्त्वोन् वाचापि य एनं ग्रुष्के स्थाणौ निषिश्चेजायेरनेवासिम्ब्याखाः प्ररोहेयुः पलाशानीत्येवमन्तमेनं मन्थमुद्दालकात्प्रभृत्येकैकाचार्यक्रमागतं सत्य-काम आचार्यो बहुभ्योऽन्तेवासिभ्य उक्त्वोवाच । किमन्यदुवाचेत्यु-च्यते । अपि य एनं ग्रुष्के स्थाणौ गतप्राणेऽप्येनं मन्थं भक्षणाय संस्कृतं निषिश्चेत्प्रक्षिपेजायेरनुत्पद्येरनेवासिमन्स्थाणौ शाखा अवयवा वृक्षस्य प्ररोहेयुश्च पलाशानि पर्णानि यथा जीवतः स्थाणोः किमुतानेन कर्मणा कामः सिष्येदिति । श्रुवफलिमदं कर्मेति कर्मस्तुत्यर्थमेतत् । विद्याधिगमे षट्तीर्थानि तेषामिह सप्राणदर्शनस्य मन्थविज्ञानस्याधि-गमे द्वे एव तीर्थे अनुज्ञायेते पुत्रश्चान्तेवासी च ॥ ७—१२ ॥

भाष्यार्थ-- 'तं ह एतमुद्दालक ०' येथून आरंभ करून ' सत्य-कामो जाबाळोऽन्तेवासिम्य उक्त्वोवाचापि......परोहेयुः पठाशानि ' येथपर्यंत हा वंश आहे. स्याचा जप करतो, असा सहान्या कंडिकेच्या शेवटच्या शब्दांशीं याचा संबंध. उदालकापासून एकेका आचार्याच्या क्रमार्ने आलेस्या या मंथास सत्यकाम आचार्य अनेक अन्तेवार्तीना सांगू-न म्हणाला. आणखी काय म्हणाला, तेंच सांगितलें जातें-'अपि य एनं शुष्के स्थाणी०-' गतप्राण- मृत अशाही काष्ठावर मक्षणासाठी संस्कारयुक्त केळेल्या या मंथाळा जर कोणी टाकीळ तर ' जायेरन्०-' उत्पन्न होती-ठच त्या स्थाणुंत शाखा-दृक्षाचे अवयव उगवतीक-फुटतील. ज्याप्रमा-णें जिवंत वृक्षाेळा पार्ने येतात त्याप्रमाणें त्या स्थाणूळा शाखा फुटून त्यांस पार्ने यतील! मग या कमीने कर्याची कामना पूर्व होईछ, हे काय सांगावें ? हें कर्म ध्रुवफल-नियत फल देणारें आहे, अशी या कर्माची प्रशंसा करण्यासाठीं हें आहे. विद्या देण्यास शिष्य, वेदाध्यायी श्रोत्रिय, धारणाशक्तिमान् पुरुष, धन देणारा, प्रिय पुत्र, व एक विद्या शिकून दुसरी देणारा अशी सहा तीथें-संप्रदानें आहेत. त्यांतील प्राणदर्शनासह मम्यिविज्ञानाच्या दानाळा दोनच तीर्थीची अनुज्ञा दिळेळी आहे. एक पुत्र व दुसरा शिष्य. ७-१२.

चतुरोहुम्बरो भवत्यौदुम्बरः सुब औदुम्बरश्यमस औदुम्बर इध्य औदुम्बर्यो उपमन्धन्यो दब प्रान्याणि धान्यानि भवन्ति बीहियदान स्तिलमाबा अणुप्रियंगयो गोधूमाश्र ससूराश्य सत्वाश्य सलकुलाश्य वान्पियान्द्रधनि मधुनि यत उपसिश्चत्याज्यस्य जुहोति ॥ १३ ॥ इति बहदारण्यकोपनिपदि प्रग्राप्यायम्य नृतीयं बाह्यणम् ॥ २ ॥

अर्थ—हा मंथ चतुरौदुंबर असतो. म्हणजे यांत औदुंबरकाष्टाचिच सुवा, औदुंबरकाष्टाचाच चमस, औदुंबरकाष्टाचाच इष्म व औदुंबराष्याच दोन उपमंथनी. दहा प्राम्य धान्यें असतात. ब्रीहि—भात, यव, तिळ, माष ( उदीद ), अणु ( चिनक ), प्रियंगु ( राळे ), गहूं, मसूर, वाळ, व कुळीथ. त्यांचें पीठ करतो व तें दहीं, मध व घृत यांत घाळतो व घृ-ताच्या आहुति देतो १३ (३)

चतुरीदुम्बरो भवतीति व्याख्यातम् । दश प्राम्याणि धान्यानि भवन्ति प्राम्याणां तु धान्यानां दश नियमेन प्राह्मा इत्यवीचाम । के त इति निर्दिश्यन्ते । त्रीहियवास्तिलमाषा अणुप्रियंगवोऽणवश्चाणुश-व्यवाच्याः । काचिद्देशे प्रियंगवः प्रसिद्धाः कङ्गुशव्येन । सस्या निष्पावा वछशब्दवाच्या लोके खलकुलाः कुलस्थाः । एतम्प्रतिरेकेण यथाशिक सर्वेषिधयो प्राह्माः फलानि चेत्यवोचामायाज्ञिकानि वर्जायित्वा ॥ १३॥ इति बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये पष्ठाध्यायस्य तृतीयं ब्राह्मणम् ॥ ३॥

भाष्यार्थ—' चतुरी दुंबरो भवति ' याचें व्याख्यान स्वतः श्रुतीनेच केलें आहे, ' दश प्राम्याणि धान्यानि भवन्ति-' प्राम्य धान्यातील दहा धान्यें नियमानें व्यावीं असे आम्हीं आरंभी ( माध्यांत ) सांगितलें आहे. ( पृ. ७९ पहा.) पण तीं कोणतीं त्यांचा निर्देश श्रुति करते, बीहि— भात, जव, तिळ, उडीद, ' अणुप्रियंगवः-' अणू—'अणु' या शम्दानें वाच्य असलेलें ( चीनक नावाचें ) धान्य, प्रियंगु काही देशांत कंगु या नांवानें प्रसिद्ध आहेत ( राळे ), गहूं, मस्र, ' खस्वाः-' निष्पाव व्य-वहारांत वल्ल ( वाक् ) या शम्दानें वाच्य असलेलें, ' खलक्लाः-' कु

वाचून यथाशक्ति सर्व भोषधी व फळें स्यावी असे आसी वर

( पृ. ७९ पहा ) सांगितळें आहे. पण तीं अयाज्ञिक धान्यें व फळें यांस वर्ज करून व्यावीं १३.

इति श्रीबृहदारण्यकमाष्यार्थाच्या सहाव्या अध्यायाचे तिसरे ब्राह्मण समाप्त-

एषां वै भूतानां पृथिवी रसः पृथिव्या आपोऽपामोषधय ओषधीनां पुष्पाणि पुष्पाणां फलानि फलानां पुरुषः पुरुषस्य रेतः ॥ ९ ॥

अर्थ —या चराचर भूतांचा पृथिवी हा रस—सारभूत आहे.पृथिवीचा आप रस आहे. आपांचा ओविध हा रस आहे. ओविधींचा पुष्पें हा रस आहे. पुष्पांचा रस फर्डे, फळांचा रस पहल व पुरुवाचा रस रेत आहे?.

याद्यजनमा यथोत्पादितो यैर्वा गुणैर्विशिष्टः पुत्र आत्मनः पितुश्च छोक्यो भवतीति तत्संपादनाय ब्राह्मणमारभ्यते । प्राणदर्शिनः श्रीमन्धं कर्मे कृतवतः पुत्रमन्थेऽधिकारः । यदा पुत्रमन्थं चिकीर्षति तदा श्री-भन्यं कृतवर्तुकाळं पत्न्याः प्रतिक्षत इत्येतद्रेतस ओषध्यादिरसतमत्व-स्तुत्याऽवगन्यते ।।

भाष्यार्थ—( वित्ताची इच्छा करणाऱ्या प्राणोपासकाला ' मंथ' या नावाचें कर्म सागून पुढील ब्राह्मणाला उत्थापित करितात—) जशाप्रकारच्या जन्माने युक्त, ज्या प्रकाराने उत्पन्न केलेला व ज्या गुणांनी विशिष्ट आणि जो भापस्या व पित्याच्या उत्तम लोकाला हितकर होतो असा पुत्र सत्सा होईल, अशी अपेक्षा झाली असतां त्याला संपादन करण्यासाठी हें ब्राह्मण आरंभिलें जाते. प्राणोपासक व वरील श्रीमन्थ या नावाचें कर्म ज्याने केलें आहे त्याचाच या पुत्र-मंथ कर्मामच्यें अधिकार आहे. जेल्हां प्राणीपासक पुत्रमंथ करण्याची इच्ला करतो तेल्हां वरील श्रीमन्थ करून परनीच्या ऋतुकालाची अपेक्षा करीत राहतो, ही गोष्ट रेताची ओषध्यादिनकाच्या रैसतमत्वाने स्तुति केल्याने अवगत होत.

एषां वे चराचराणां भूतामां पृथिवा रसः सारभूता । सर्वभूतानां

<sup>1</sup> रेत ओषध्यादिकांचें अत्यंत सार आहे, अशी जी त्याची स्तृति केळी आहे, त्यावसन कळतें.

माध्विति हुक्तम् । पृथिव्या आपो रसः । अप्सु हि पृथिव्योता च प्रोता च । आपामोपधयो रसः । कार्यत्वाद्रसत्वमोषध्यादीनाम् । ओपधीनां पुष्पाणि । पुष्पाणी फल्लानि । फल्लानां पुरुषः । पुरुषस्य रेतः । "सर्वेभ्योऽङ्गेम्यस्तेजः संभूतम्" इति श्रुत्यन्तरात् ॥ १ ॥

भाष्यार्थ — ' एवां वे ०-' या चराचर भूतांची पृथिवी रस-सारभूत आहे. ही पृथिवी सर्व भूतांचें मधु आहे, असें मधुन्नाह्मणांत ( अ.२पृ. २१९)सांगितळेंच आहे.पृथिवीचा आप हा रस,आपांमध्यें पृथिवी ओत व प्रोत आहे असें गागिनाह्मणांत ( अ.२पृ.१६१)सांगितळें आहे. आपांचा ओषधी रस आहे.(आप पृथ्वीचें कारण असल्यामुळें त्यांना जसें पृथिवीचें रसत्व आहे तसेंच ) औषध्यादिकांना कार्यव्य असल्यामुळें रसत्व आहे. ओषधींचीं पुष्पें, पुष्पांचीं फळें, फळांचा पुरुष व पुरुषाचें रेत; 'रेत हें पुरुषाच्या सर्व अंगांपासून उत्पन्न झाळेंछें तेज आहे,' अशी दुसरी श्रुति अहे. ( ऐतरेयोपनिषद्भाष्यार्थ पृ. १८६ पहा ) १.

स ह प्रजापतिरीक्षांचके इन्तारमें प्रतिष्ठां कल्पयानीति साध्ययः समुजे ताष्यमृष्ट्वाऽध उपास्त तस्मात्स्त्रियमध उपासीत स एतं प्राश्चं ग्रावाणमात्मन एवं समुद्पारयत्तेनेनामभ्यमृज्य ॥ १ ॥

अर्थ—तो स्रष्टा प्रजापित भाकोचन करता झाला. मी आतां या रेताला प्रतिष्ठा किर्वतों, असे ईक्षण करून तो खीला उत्पन्न करता झाला. तिला उत्पन्न करून तिचे अधउपासन करता झाला. तस्मात खीचें अधउपासन करावें. तो या अतिशय गतियुक्त अशा आपस्या प्राव्यास—जननेंद्रियास उत्प्रित करता झाला. त्या योगानें या खीशीं अभिसंसर्ग करता झाला र.

यत एवं सर्वभूतानां सारतममेतद्रेतोऽतः का नु स्वस्वस्य योग्या प्रतिष्ठेति स ह स्रष्टा प्रजापातिरीक्षांचके । ईक्षां कृत्वा स क्षियं ससृ-के । तां च सृष्ट्वाऽध उपास्त भेशुनाख्यं कर्माध उपासनं नाम कृतवान् । तस्मात्त्रियमध उपासीत । श्रेष्ठानुश्रयणा हि प्रजाः । अत्र वाजपे- यसामान्यकृतिमाह । स एतं प्राञ्चं प्रक्रष्टगातियुक्तमात्मनो प्रावाणं सोमाभिषवोपलस्थानीयं काठिन्यसामान्यात्प्रजननेन्द्रियमुद्पारयदुत्पू-रितवान्स्रीव्यञ्जनं प्रति तेनैनां स्त्रियमभ्यसृजद्भिसंसर्गं कृतवान्॥२॥

भाष्यार्थ — ज्याअर्थी येणेंप्रमाणें हें रत सर्वभूतांचें अतिशय सार भाहे: त्याअर्थी याळा योग्य अशी प्रतिष्ठा काय बरें करावी, असे ' स ह प्रजापतिः ईक्षांचके 'तो स्रष्टा प्रजापति ईक्षण-आछोचन करता झाला. ईक्षण करून 'स स्त्रियं सस्त्रेन' त्याने स्त्रीला उत्पन्न केलें. 'तां सृष्ट्वा-' तिळा उत्पन्न करून 'अध उपास्त-' मैथुनाख्य कर्माळा अध उपासन असे नांव आहे. तें तो करता झाला. ' तस्मात्स्त्रियं अध उपासीत-' यास्तव स्त्रीला अधउपासन करावें. कारण प्रजा श्रेष्ठांचें अनुसरण करणाऱ्या आहेत. (अही पण या पशुकर्मामध्ये प्रत्येक प्राणी स्वरुचीनेंच-स्वमावतःच प्रवृत्त होत असल्यामुळे त्याविषयी विधि व्यर्थ आहे. अशी आशंका चेऊन सांगतात—) या अवाच्य कर्मामध्ये श्रुति वाजपेयाच्या साधन्यीची कल्पना करावयास सांगते-'स एतं प्रार्खें तो या श्रष्ठ गतियुक्त 'प्रावाणं-' सोमवल्ली कुटण्याच्या दगडाच्या स्थानी असळेस्या आपस्या जननेंद्रियाम—काठिन्य या साधर्मामुळे ते प्रावस्थानीय आहे— 'उदपारयत्-' स्त्रीचिह्नाप्रत उःप्र्रित करिता झाळा. ' तेन एनां अभ्यसृजत्-' त्या योगानें तिच्याशीं सर्वतः संसर्ग करता झाला २.

तस्या वेदिरुपस्थो कोमानि बाईश्व्यमाधिषवणे समिद्धो मध्यतस्तो मुण्को स यावान्ह वे वाजपेयेन यजमानस्य लोको भवांत तावानस्य लोको भवांत तावानस्य लोको भवांत य एवं विद्वानधोपहासं चरत्यासा स्त्रीणा सुरुतं वृङ्कोऽथ य इदमविद्वानधोपहासं चरत्याऽस्य क्षियः सुरुतं वृङ्को ॥ ३॥

अर्थ—तिचा उपस्य ही वेदि, लोम हे दर्भ, स्त्रीचिह्नाच्या मध्यें सिमद्ध—प्रदीत अग्नि, ते दोन मुष्क हे दैं।न सोमरसकाढण्याचे—अधि-प्रवणफलक आहेत. जें रहस्यदेशांतील चर्म तेंच सोमकुटण्याचें चर्म आहे. यजमानाला बाजपेयानें जेवढें फळ मिळतें तेवढें यानें मिळतें. जो असे जाणणारा अधीपहास कर्म करतो तो स्त्रियांचे सुकृत संपादन करतो. पण जो असे वाजपेयोपासन न जाणता अधोपहास करती आचे सुकृत सिया संपादन कारितात ३.

तस्या वेदिरित्यादि सर्वे सामान्यं प्रसिद्धम् । सामिद्धोऽप्रिर्मध्यतः स्त्रीव्यक्षनस्य तौ मुष्कावधिषवणफलके इति व्यवहितेन संबध्यते । वाजपेययाजिनो यावाँक्षोकः प्रसिद्धस्तावान्विदुषो मैथुनकर्मणो लोकः फलमिति स्त्यते । तस्पाद्धोभत्सा नो कार्येति । य एवं विद्वानधोप- हासं चरत्यासां स्त्रीणां सुकृतं वृङ्कः आवर्जयति । अथ पुनर्यो वाजपे- यसंपित न जानात्यविद्वान्रतसो रसतमत्वं चाधोपहासं चरित । आ- ऽस्य सियः सुकृतमावृक्षतेऽविदुषः ॥ ३ ॥

भाष्यार्थ—'तस्या वेदिः-' इत्यादि सर्व सामान्य प्रसिद्ध आहे.
'सिमद्दो मध्यतः-' प्रदीप्त अग्नि स्त्रीव्यंजनाध्या मध्यें, ते दोन मुष्क—वृषण—योनीध्या दोन्ही बाजूस असलेले कठिन मांसखंड हे 'अधिवे-षणे-' अधिवेषण फलक आहेत, असा दूरच्या शब्दाशीं संबंध आहे.
(मुष्कांच्या ठिकाणीं अधिषवणनांवाध्या सोमफलकांची दृष्टि कराबी. सोमकण्डनार्थ जें बैलाचें चर्म असतें त्याची दृष्टि स्त्रीच्या गुद्धप्रदेशां-तील चर्माचे ठिकाणीं कराबी. ) वाजपेययाजी पुरुषाला जेवढा लोक प्रसिद्ध आहे तेवढा विद्वानाच्या मैथुन कर्माचा लोक—फळ—होतो, अशी मैथुन कर्माची स्तुति केली जाते. तस्मात् त्याविषयीं बीमत्सा—घृणा—किळस करूं नये. 'य एवं०-' जो असें जाणणारा अधोपहास करतो तो या क्रियांचे सुकृत ओहून बेतो.'अध्य यः०-'पण जो अबिद्वान् या वाजपेयसंपत्तीला जाणत नाहीं, व रेताचें रसतमत्व जाणत नाहीं, आणि अधोपहास मात्र करतो 'अस्य सृकृतं क्रियःआवृज्ञते-'त्या अविद्वान् द्वानाचें पुण्य स्त्रिया आकर्षण करून बेतात ३.

पमद सम वै तिद्द्रानुद्वालक आरुणिराहैतद सम वे तिद्द्रान्त्राको ल्य आहेतद्द सम वे तिद्द्रद्वान्कुमारहारित आह यहवा मर्या माह्न-

णायना निरिन्दिया विसुकृतोऽस्माङोकान्त्रयन्ति य इदमविद्वा॰सोऽ-धोपहासं चरन्ताति बहु वा इद्ध सुप्तस्य वा जामतो वा रेतः स्कन्दिति ॥ ४॥

अर्थ—तें अधोपहासाख्य मैथुनकर्म वाजपेयसंपन्न आहे, असें जाणणारा आहिण उदालक असें म्हणतो, तिद्विद्वान् नाको मौद्रह्य असें म्हणतो, तें जाणणारा कुमारहारित असें म्हणतो—(असें तें काय?उत्तर—) पुष्कळ ब्रह्मबंधु मनुष्य कीं ज्यांचीं इंद्रियें शिथिल झाठीं आहेत, ज्यांचें पुण्य कर्म नष्ट झार्कें आहे असे अविद्वान् हें अधोपहास कर्म कारितात ते या लोकांतून जातात, परलोकापासून अष्ट होतात. ( श्रीमन्थकर्म करून जो पत्नीच्या ऋतुकालाची प्रतीक्षा करीत रहतो ) त्यांचें रेत योढें किंवा फार तो निजलेला असतांना किंवा जागा असतांना जर स्कंदन पावलें (तर त्यांचें उपमंत्रण करांचें, असा पुढें संबंध—) १०.

एतद्ध स्म वै तिहृद्धानुद्दालक आरुणिराह्याधापहासाख्यं मेशुनकर्म वाजपेयसंपन्नं विद्वानित्यर्थः । तथा नाको मोद्रल्यः कुमारहारितश्च । किं त आहुरित्युच्यते । बहवो मर्या मरणधार्मणो मनुष्या ब्राह्मणा अयनं येषां ते ब्राह्मणायना ब्रह्मबन्धवो जातिमात्रोपजीविन इत्येतत् । निरिन्द्रिया विश्विष्टेन्द्रिया विसुकृतो विगतसुकृतकर्माणोऽविद्वांसो मेशुनकर्मासक्ता इत्यर्थः । ते किमस्मालोकात्पर्यन्ति परलोकात्परिश्रष्टा इति मेशुनकर्मणोऽत्यन्तपापहेतुत्वं दर्शयित य इदमविद्वांसोऽघोपहासं चरन्तीति । श्रीमन्थं कृत्वा पत्न्या ऋतुकालं ब्रह्मचर्यण प्रतीक्षतो यदीदं रेतः स्कन्दित बहु वाऽल्पं वा सुप्तस्य वा जाग्रतो वा रागपाबल्यात् ॥४॥

भाषार्थ—(अविद्वानचिं हें कर्म अतिनिद्य आहे, याविषयीं अनेक भाषार्थीची संमति श्रुति सांगते—) 'एतद्व स्म॰' अधोपहासास्य मैथुन—कर्म वाजपेयसंपन्न आहे असे जाणणारा, असा 'तद्विद्वान्' याचा अर्थ आहे. तद्विद्वान् आराण उद्दालक असे म्हणाला. त्याचप्रमाणें नाको मौ-द्रस्य व कुमार हारित. ते काय म्हणाले, तें सांगितलें जातें.—'बहवो मर्थाः-' बहुत मरणधर्मी मनुष्य 'ब्राह्मणायनाः-' ब्राह्मण हें ज्यांचे अयन

आहे ते ब्राह्मणायन—ब्रह्मबंघु केवळ जातीवर निर्वाह करणारे असा मावार्थ. 'निरिद्रियाः ' ज्यांची इंद्रियें शिथिळ—अनियत—आहेत 'विसु-कृतः-' पुण्य कर्मापासून दूर रािछेळे, 'अविद्वांसः-' मैथुनकर्मामध्यें आसक्त असळेळे असा भावार्थ. ते काय करितात ? 'अस्माल्लोकात्प्र-यन्ति-' या लोकांतून जातात. परलोकापासून परिश्रष्ट होतात. अशा रितीनें मैथुनकर्माचें अत्यंत पापहेतुत्व श्रुति 'ये इदं अविद्वांसः अधो-पहासं चरन्ति' या वाक्यानें दाखिति. (याप्रमाणें विद्वानाला लाम व अविद्वानाला दोष दाखवून क्रियाकालाच्या पूर्वीच जर रेतःस्खळन झाळें तर प्रायश्चित्त सांगतात—) श्रीमन्थ कर्म करून पत्नीच्या ऋतुका-लाची प्रतीक्षा करीत असळेल्या पुरुषाचें रेत मैथुनेच्छेच्या प्रावश्यामुळें बहु वा अल्पं वा० 'थोडें किंवा फार तो निजळेला असतांना किंवा जागा अस-तांना जर स्खळन पावळें (तर त्याचें पुढीळ मंत्रानें अभिमंत्रण करावें) ४.

तद्भिमृशेदनु वा मन्त्रयेत यन्मेऽश्च रेतः पृथिवीमस्कान्त्सीयदोषधी-रप्यसरयद्यः । इद्महं तद्रेत आद्दे पुनर्भोमेत्विन्द्रयं पुनस्तेजः पुन-भेगः । पुनरिप्तिर्धिष्ण्या यथास्थानं कल्पन्तामित्यनामिकाङ्गुष्ठाभ्या-मादायान्तरेण स्तनौ वा भुवौ वा निमृज्यात् ॥५॥

अर्थ—त्याला अभिमर्शन करावें किंवा अनुमंत्रण करावें. 'माझें आज जें रेत पृथिवीवर स्खलन पावलें, जें ओषघींप्रत गेलें, जें जलांपत गेलें तें हें रेत भी आतां घेतों.' (अशा अर्थाच्या मंत्रानें त्याचें अभि-मर्शन—स्पर्श—समयीं प्रहण करावें.) 'रेतोस्त्पानें बाहर गेलेलें तें हांद्रिय पुनः मजप्रत येवो. पुनः तेज—त्वचेंतील कांति, पुनः मग—सौभाग्य किंवा ज्ञान, इसादि रेताबरोबर बाहर गेलेलें सर्व पुनः मजप्रत येवो. अग्नि हें ज्यांचें स्थान आहे असे देव तें रेत यथास्थानीं जाण्यास समर्थ करोत.': (हा मार्जन मंत्राचा अर्थ आहे.) असे म्हणून व अनामिका आणि आंगठा यांनी तें रेत घेऊन दोन स्तनांच्या मध्यें किंवा मुक्यांच्या मध्यें चोळावें ५.

तद्भिमृशेद्नुमन्त्रयेत वाऽनुजपेदित्यर्थः । यदाऽभिमृशति तदाऽ-

नामिकाङ्गुष्ठाभ्यां तद्रेत आदत्त आद्द् इत्येवमन्तेन मन्त्रेण पुनर्मामित्ये-तेन निमृज्यादन्तरेण मध्ये भ्रुवौ भ्रुवोर्वो स्तनौ स्तनयोर्वा॥५॥

भाष्यार्थ—'तदिभिमृशेत्०' त्याचे अभिमरीन करावे अथवा अनु-मंत्रण करावें—अनुजप करावा, असा भावार्थ. जेव्हां अभिमरीन करतो तेव्हां अनामिका व अंगुष्ठ यांनी तें रेत 'आददे' येथपर्यंतच्या मंत्रानें घेतो व 'पुनमी' येथवरच्या मंत्रानें दोन भुंवयांच्यामध्यें अथवा स्तनांच्या मध्यें तें चोळावें ५.

अथ ययुद्क आत्मानं पश्येत्तद्भिमन्त्रयेत मिय तेज इन्द्रियं यशो द्रविण १ भुरुतमिति श्रीई वा एषा खीणां यन्मस्रोद्वासास्तस्मान्मस्रोद्धाः ससं यशास्त्रिनीमभिक्रम्योपमन्त्रयेत ॥६॥

अर्थ —आतां जर त्यानें आपकी छाया उदकांत पाहिकी तर अभि-मंत्रण-उपमंत्रण करावें. (मंत्राचा अर्थ-) 'देव माझ्या ठिकाणीं तेज इंदिय, यश, द्रव्य, व पुण्य यांची करुपना करोत. स्त्रियांमध्यें ही पती श्री आहे. ज्याअर्थी ही मकोद्वासा आहे स्याअर्थी त्या मकोद्वासेका यश-स्विनी करतों' असें तिच्याजवळ जाऊन उपमंत्रण करावें. ६.

अथ यदि कदाचिदुदक आत्मानमात्मच्छायां परयेत्तत्राप्यभिमन्त्र-येतानेन मन्त्रेण मिय तेज इति । श्रीर्ह वा एषा पत्नी स्त्रीणां मध्ये यद्यस्मान्मछोद्वासा उद्गतमछबद्वासास्तस्मात्तां मछोद्वाससं यशस्त्रिनीं श्रीमतीमभिकम्याभिगत्योपमन्त्रयेतेद्मद्याऽऽवाम्यां कार्ये यत्पुत्रोत्पाद-नमिति त्रिरात्रान्त आप्छताम् ॥६॥

मान्यार्थ—(योनिवरहित प्रदेशीं रेतस्खळन झाल्यास प्रायिश्वत्त सांगितळें. आतां रेताची योनि असे जें जळ त्यांत रेतःसेक करणाऱ्याची छाया—प्रतिबिंब दिसल्यास श्रुति प्रायिश्च त सांगते-)'अथ यद्युदकेः ०-' आतां जर कदाचित् त्यानें उदकांत आत्मच्छाया पाहिळी तर'मिये तेजः ०'इ सादि मंत्रानें तेथेही अभिमंत्रण करावें. (प्रकृत रेतःसेक करणाऱ्या पुरुषाळा जिन्या ठिकाणीं पुत्र उत्पन्न करावयाचा आहे तिची स्तुति करतो—) 'श्रीहं वा एषा-' ही पत्नी स्त्रियांमध्यें श्रीच आहे. 'यत्-' ज्याअशीं 'मळोडासाः' ज्याका मक कागका आहे असे वस्त जिने आहे, आशी ही आहे-रजस्वका आहे 'तस्मात्•' त्याअधी का मकोडास यशस्त्रिमी श्रीमतीजवळ जाऊन ' माज आपस्याका पुत्रीत्पादन हें कार्व करावयाचें आहे,' असे उपमंत्रण—संकेत करावा (पण ती रजस्वका असङ्गा-मुळें) तीन रात्रीनंतर स्नान केकेस्या तिच्या अभिमुख जाऊन उपमंत्रण करावें ६.

सा चेद्रमें न द्यास्कामभेनामवक्षीणीयात्सा चेद्रमें नेव द्यास्काममेना यष्ट्या वा पाणिना वोपइत्यातिकामेदिन्द्रियेण ते यहासा यश आदद इत्ययशा एवं भवति ॥७॥

अर्थ—ती जर याका मैथुन करावयास न देईक तर व्यानें तिला भापकें भतिशय प्रेम दाखवावें. तरी ती अनुक्ळ होत नसेक तर खुशाळ तिला काठीनें किंवा हातानें ताढन करून तिचें भतिक्रमण करावें. 'इंदियेण तें यशसा यश आददे' या मंत्रानें तिच्याशी गमन करावें. त्यानें ती अयशाच होते ७.

सा चेदसी न द्यान्मैथुनं कर्तुं काममेनामवकीणीयादाभरणादिना ज्ञापयेत्। तथाऽपि सा नैव द्यात्काममेनां यष्ट्या वा पाणिना बोपह-त्यातिकामेन्मैथुनाय । शप्त्यामि त्वां दुर्भगां करिष्यामीति पख्याप्त्र तामनेन मन्त्रेणोपगच्छेदिन्द्रियेण ते यशसा यश आदद इति । सा तस्मात्तद्भिशापाद्वन्थ्या दुर्भगेति ख्याताऽयशा एव भवति ॥ ७॥

माण्यार्थ—' सा चेद्रसे न द्यात्-' ती जर मैथुन करावयास देत नसेळ तर ' कामं एनां अवकीणीयात्-' खुशाळ तिळा आभरणादिको-ध्या योगाने आपळा प्रेमातिरेक कळवावा. ' सा चेद्रसे नैव द्यात्०-' तरी सुद्धां ती जर देत नसेळ तर 'कामं एनां यष्ट्या वा पाणिना वा ठप-इत्य०-' खुशाळ हिळा यष्टीनें किंवा हातानें उपहनन करून मैथुनासाठीं अतिक्रम करावा. ( ' अही पण बळानेंच अनुक्ळ करून वेतळेच्या मार्थेशीं पश्चकर्मांसाठीं कर्से जावें ? ' उत्तर—) 'मी तुळा शापीन, दुमैगा करीन,' असें स्पष्टपणें सांगृन तिच्याशीं ' इंद्रियेण ते पशसा यश आद-

शंद्रियरूप यशानें मा तुसें यश घेतों, असा याचा अर्थ.

दे ' या मंत्रानें उपगमन करावें. ' अयका एव भवति-' तो त्या शापा-मुकें बंच्या-वांश-दुर्भगा अशी प्रस्थात अयकाच होते ७.

सा चेद्दरे ददादिन्द्रियेण ते यशसा यश आद्धामीति यशस्त्रिनावे-व भवतः ॥ ८॥

अर्थ--ती जर याला अनुकूल होईल तर ' इंद्रियेण ते यशसा यश आदधामि-' इंद्रियरूप यशानें मी तुझ्या ठिकाणीं यशाचें आधान करतों, या मंत्रानें उपगमन करावें. त्या योगानें तीं दोघेंही यशस्वीच होतात ८.

खा चेवस्मै द्याद्तुरंगुणैव स्याद्र्तुस्तद्राऽनेन मन्त्रेणोपमच्छेदिनिद्र-येण के यशसा यश आद्घामीति तवा यशस्विनीवेवोभाविप भवतः॥८॥

भाष्यार्थ — 'सा चेत् अस्मै-' ती जर याला 'दवात्' भर्त्यां का अनुकूळच होईक तर 'इंद्रियेण ते यशसा यश आद्धामि ' या मंत्रानें उपगमन करावें. तेव्हां तीं दोघेंही यशस्वीच होतात. ८.

स यामिच्छेत्कामयेत मेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुझेन मुस्ह संधायो-पस्थमस्या अभिमृद्य जपेदङ्गादङ्गात्संभवति हृद्याद्धिजायते । स त्यमङ्गश्यायोऽसि दिग्धिविद्यामिव मादयेमामम् मयोति ॥ ९॥

अर्थ-ती ज्या स्वभार्येने आपळी कामना करावी असे इच्छीळ तिच्या ठिकाणी अर्थाचा—इंद्रियाचा निक्षेप करून मुखाशी मुख ळावून तिच्या उपस्थाळा स्पर्श करून ' अंगादंगात्संभविति' इसादि मंत्राचा जय बरावा. (त्या मंत्राचा अर्थ असा—) हे रेता, तूं माझ्या प्रत्येक अंगापासून उत्पन्न होतेंस. विशेषतः हृदयापासून अन्न रसाच्या द्वारा उ-रपन होतेंस. ते तूं अंगांचा रस होत्सातें विष्ठिप्त शरानें वेष केळेल्या मृनीप्रमाणे हिळा—माझ्या मार्थेळा ' मादय-' माझ्या वश कर. ९.

स्यां स्वभायां मिच्छे दियं मां कामयेते ति तस्यामर्थं प्रजनने निद्रयं निष्ठाय निक्षित्य मुखेन मुखं संधायोपस्थमस्या अभिमृदय जपेदिमं मन्त्रमङ्गादङ्गादिति ॥ ९ ॥

सान्यार्थ—( भार्थाने मार्थेला वश करण्याचा प्रकार सांगून पुरुषा-चा देव करणाऱ्या तिकी भन्नीचे ठिकाणी भीति संपादन करण्याची प्रिकिया श्रुति दाखनिते—) ' स यामिच्छेत् ०-' तो ज्या स्वमार्थेला ' हिनें माझी कामना करावी ' असे इच्छीत असेक ' तस्या अर्थ निष्ठाय-' तिच्या ठिकाणी प्रजननेंद्रियास निश्चित करून मुखाशी मुख छावून ' अस्या उपस्थ -' हिच्या उपस्थाचे अभिमर्शन करून स्थास स्पर्श क- रून ' अंगादंगात् ' या मंत्राचा जप करावा ९.

भथ याभिच्छेन्न गर्भे द्धातीत तस्यामर्थे निष्ठाय मुक्तेन मुक् ्संधाः याभिप्राण्यापान्यादिन्द्रियेण ते रेनसा रेन आदद् इखरेता एव भवति ॥ ९०॥

अर्थ—पण जिने गर्भ धारण करूं नये, असे तो इंछीत असेल तिच्या ठिकाणी इंद्रियाचा निक्षेप करून मुखाशी मुख कावून प्रथम अ-भिर्पाणन करून मागाहून ' इंद्रियेण ते रेतसा रेत आददे-' इंद्रियरूप रेतानें तुर्झे रेत मी बेतों, या मंत्रानें वायूचे आकर्षण करून धावें. असें केल्यानें ती अरेताच होते १०.

अथ यामिच्छेन गर्भ द्धीत न घारयेद्रभिणी मा भूदिति तस्यामर्थ-मिति पूर्ववत् । अभिप्राण्याभिष्राणनं प्रथमं कृत्वा पश्चादपान्यादि-न्द्रियेण ते रेतसा रेत आद्द इत्यनेन मन्त्रेणारेता एव भवति न गर्भि-णी भवतीत्यर्थः ॥ १०॥

भाष्यार्थ—(तिची आपस्या विषयी प्रीति उत्पन्न करून अवाध्य कर्माचें अनुष्ठान करीत असतांना विशेष अभिप्रायानुसार विशेष अनुष्ठान श्रुति दाखविते—) 'अथ यामिच्छे ०' पण जिने गर्भ धारण करूं नये, जी गार्भिणी न व्हावी, असे तो इच्छीत असे ति तथा ठिखाणी 'अर्था-चा निक्षेप करून ०' इत्यादि पूर्वी प्रमाणेंच जाणावें. 'अभिप्राण्य-' पश्चकर्मसमयी प्रथम अभिप्राणन—त्रायुविसर्ग करून मागन 'अपान्यात्-' तो आंत आकर्षण करून व्यावा. 'इंद्रियेण ते रेतसा रेत ०' इसादि मंत्राने वायूचें आकर्षण करावें. 'अरेता एव मवति-' असे केस्याने ती अरेताच होते, गार्भिणी होत नाहीं, असा भावार्थ १०

च्या द्वारा तिच्या सीचिन्हामध्ये वायु सोइन, वायु ो ओडून घेतल्याची कलाना सरावी.

अथ यामिच्छेद्दधीतेति तस्यामर्थं निष्ठाय मुखेन मुख दश्यायापान्या-मित्राण्यादि न्द्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामीति गर्भिण्येव भवति ॥ १ १॥

अर्थ—पण जिनें गर्भधारण करावा असें मर्ता इच्छीत असें छिन च्यामध्यें अर्थाचा निक्षेप करून मुखाशों मुख छावून प्रथम वायूचें आ-कर्षण करून घेऊन मागाहून त्याचा उत्सर्ग ' इंद्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामि ' इंद्रिक्प रेतानें तुझ्या रेताचें आधान करतों, या मंत्रानें करावा म्हणजे ती गर्भिणीच होते. ११.

अथ यामिच्छेदधीत गर्भमिति तस्यामर्थिमित्यादि पूर्ववत् । पूर्वविप-र्थयेणापान्याभित्राण्यादिन्द्रियेण ते रेतसा रेत आद्धामीति गर्भिण्येव भवति ॥ ११ ॥

भाष्यार्थ—( भर्याच्या दुसऱ्या अभिप्रायानुसार विधि सांगते—) पण हिनें गर्भ धारण करावा, असें जिच्या विषयीं भर्ता इच्छील तिच्यामध्यें इंद्रियनिपेक्ष करून इत्यादि पूर्वीप्रमाणें जाणानें. वरील कंडिकेंत सांगि तलेल्याच्या उलट अगोदर स्वकीय पांचन्या इंद्रियानें तिच्या पांचन्या इंद्रियापास्न रेताचा स्वीकार करून त्याला पुत्रोत्पत्तिसमर्थ केलें आहे, असें मानून आपल्या रेतासह ' इंद्रियेण ते रेतसा रेत आदधानि 'या मंत्रानें त्यांत निक्षेप करावा. तसें केल्यानें गर्भिणीच होते ११.

अथ यस्य जायायै जारः स्यात्तं चेद्द्विष्यादामपात्रऽभिमुपसमाधाय प्रतिलोम शरवाई स्तान्त्रो तस्मिन्नेताः शरमृष्टीः प्रतिलोमाः सिपेषाऽ का जुहुयानमम सिमेद्धेऽहीषीः पाणापानी त आद्देऽसाऽविति मम सिमेद्धेऽहीषीः पुत्रपशूर स्तं आद्देऽसाविति मम सिमेद्धेऽहीषीरिष्टामुक्ते त आद्देऽसाविति मम सिमेद्धेऽहीषीरिष्टामुक्ते त आद्देऽसाविति मम सिमेद्धेऽहीषीरिष्टामुक्ते त आद्देऽसाविति स वा एष निरिन्द्रियो विग्रुष्टतोऽस्मालोकात्रीति यमेवंविद्यान्ह्याः शपति तस्मादेवंविच्छ्रोत्रियस्य दारेण नोपहासिमच्छेद्धत होवंविन्त्रां भवति ॥ १२ ॥

अर्थ--पण ज्याच्या जायेळा उपपति असेळ त्याच्याशीं मी याळा मा-रीन' असा जुर द्वेष करीत असेळ तर आमपात्रांत-अपक मृत्पात्रांत अ-भीचें उपसमाधान करून शरबहिं उळट घाळून त्यांत या शराच्या काड्या घृतानें भिजनून उळ्ळा होमाञ्या. 'माइया तारुण्यादिकांमुळें प्रदीप्त झाछस्या छी-अग्नीत तूं रेत हो मिळें आहेस. यास्तव तुज अपराध्याचे मी
प्राण व अपान घेतो ' 'फर्ट ' अशा अर्थाचा मंत्र म्हणून होम करावा
व शेवटी हा अमुक असे आपळें किंवा शत्रूचें नांव ध्यायें. त्याचप्रमाणें
'माइया प्रदीस छो-अग्नीत तूं रेते होम केळास मी तुझे पुत्र व पशु
घतों ' 'फर्ट ' असे म्हणून होम करावा व 'हा अमुक ' असे नांव
ध्यावें; 'माइया प्रदीस छी-अग्नीत वीर्याचा होम केळास यास्तव मी तुझे
इष्ट व पुक्रत-श्रीत-स्मार्त कर्म घेतों,' 'फर्ट असा होम करावा व 'अमुक्त ' असे नांव ध्यावें. 'माइया प्रदीस योषाग्नीत तूं हवन केळेंस यास्तव मी तुझी आशी व पराकाश यांचें ' प्रहण करतों. 'फर्ट ' असा
होम करून ' अमुक ' असे नांव ध्यावें. ध्याळा असे जाणणारा माह्मण
भाषतो तो निरिद्रिय व पुण्यकर्मरहित होऊन मरतो. तस्मात् हा दौंब
जाणणारानें श्रोत्रियाच्या भार्येशी थट्टाही करूं नयें. कारण असे जाणणाराही शत्र होतो. १२.

वय पुनर्थस्य जायाये जार उपपितः स्यातं चेद्द्विष्याद्मिचिष्याः न्येनिकित मन्येत तस्येदं कर्म । आमपात्रेऽप्रिमुपसमाधाय सर्वे प्रतिन्छोमं कुर्योत्तिसन्तप्रावेताः शरमृष्टीः शरेषीकाः प्रतिछोमाः सर्विषाऽ-का घृताभ्यका जुहुयान्मम समिद्धेऽहौषीरिखाद्या आहुतीरन्ते सर्वा-सामसाविति नामग्रहणं प्रत्येकम् । स एष एवंविद्यं ब्राह्मणः शपिति स विसुक्ततो विगतपुण्यकर्मा प्रैति । तस्मादेवंविच्छ्रोत्रियस्य दारेण नोपहासमिच्छेत्रमीपि न कुर्यात्किमुताधोपहासं हि यस्मादेवंविद्पि तावत्परो सवित शत्रुर्भवतीत्यर्थः ॥ १२॥

माज्यार्थ — ( आतां श्रुति प्रासंभिक आभित्रारिक कर्म सांगते-)
' अब यस्य ०-' आतां क्याच्या जायेला जार महे. उपपति असतो
साचा जर पति द्वेष करीत असेल-'मी याला अमिचार कर्मीनें मारीन'

ज्याचें अभिवचनमात्र मिळालें आहे पण कमीनें जें व्यक्ति करणें हें पराकाश.

समाधान करून सर्व कर्म उठट करावें. त्या अग्नीत या 'श्रमृष्टीः' श्राम्थान करून सर्व कर्म उठट करावें. त्या अग्नीत या 'श्रमृष्टीः' श्राम्था काड्या उठट्या घृतानें भिजविलेख्या होमाव्या. 'मम समिद्धे- उद्दीषीः • ' इत्यादि मंत्रांनीं आहुती देऊन ' असी-' अमुक अर्से सर्व आहुतीच्या शेवटीं म्हणावें. प्रस्केवेळीं आपळें किंवा शत्रुचें नांव ध्यावें. 'स एव एवंविद् • ' असें जाणणारा—मंथनकर्मद्वारा प्राणिवद्यावेत्ता ब्राह्मण ध्यास शापतो तो पुण्यकर्मविरहित होऊन येथून जातो. 'तस्मादेवंविद • ' तस्मात् परस्त्रीगमनांत असा मोठा दोष आहे, असें जाणणारानें श्रोत्रियाच्या स्त्रीशीं उपहास करण्याची इच्छा करूं नये. थट्टाही करूं नये, मग अधोपहास—मैथुनकर्म करूं नये,हें निराळें कशाळा सांगावयात पाहिजे ? ' हि-' कारण ' एवंविद् ' असें जाणणाराही अगोदर 'परः-' शत्रु होतो, असा मावार्थ १२.

अथ यस्य जायामार्तवं विन्देत् च्यहं कः सेन पिवेदहत्तवासा नेनां मुघलो न वृषस्युपहन्यात्त्रिरात्रान्त आधुत्य ब्राह्मीनववात्रथेत् ॥१३॥

अर्थ — आतां ज्याच्या मार्थेला ऋतुप्राप्त होईल, तिने तीन दिवस कंसपात्रानें जरू प्राज्ञान करावें. अहतवस्त्रयुक्त रहावें. तिला श्रद्ध किंवा श्र्दी यांनीं स्पर्श करूं नये. तीन रात्रीं याप्रमाणें व्रतस्थ राहून चवध्या दिवशीं सान करून अहतवस्त्रयुक्त व्हावें.तिस्याकडून ब्रीहींना कुटवावें १३

अथ यस्य जायामार्तवं विन्देहतुमावं प्राप्तुयादित्येवमादिशन्थः श्रीर्ह् वा एषा कीणामिलातः पूर्वं द्रष्टव्यः सामध्यात् । व्यहं कंसन विवेदहतवासाम्र स्यात् । नैनां स्नातामस्नातां च वृषको वृषको वा नीपहन्यात्रोपस्पृशेत् । त्रिरात्रान्ते त्रिरात्रत्रतसमाप्तावाषुत्य स्नात्वाऽहत-वासाः स्यादिति व्यवहितेन संबन्धः । तामाप्रुतां त्रीहीनवधातयेद्रीद्य-वधाताय सामेव विनियुव्य्यात् ॥ १३ ॥

मान्वार्थ — ( प्रासंगिक आभिचारिक कर्म सांगृन पूर्वोक्त ऋतुकाल सुचितात—) 'अथ यस्य०-' 'आतां ज्याच्या भार्येला आर्तव —ऋतुभाव प्राप्त होईल,' इत्यादि हा प्रंथ 'श्रीर्ह वा एवा स्त्रीणां ' (कं. ६ )याच्या

पृश्वी आहे, असं सामध्यीवरून म्ह० अर्धवशात् पहार्वे—जाणावे. (कारण पाठकमापेक्षां अर्थकम बळवान् आहे.) तीन दिवस कंसानें-काशाच्या पात्रानें प्राश्चन करावें व अहत्वे छ ने सून असावें 'नैनां वृष्ठः o'खान के छेस्या अथवा अखात अशा हिळा शृद्ध किंवा शृद्धी यांनी स्पर्श करूं नये. 'त्रिरात्रान्ते 'त्रिरात्रवतंसंमापि झाळी असतां 'आष्टुयः' स्नान करून अहत-वस्त्रयुक्त व्हार्वे, असा मार्गे संबंधःया स्नान के छेस्या स्त्रीकदून 'त्रीहीन् अवधातयेत् 'भात कुटवावें त्रीहींच्या अवधातामध्यें तिळाच बिनि-युक्त करावें १३.

स य इच्छेत्पुत्रों में शुक्को जायेत वेदमनुबुबीत सर्वमायुरियादिति शीरोदनं पाचित्वा सर्पिष्मननमश्रीयानामांश्यरी जनियतवे ॥ १४॥

अर्थ — मला शुक्क पुत्र व्हावा, त्यानें एका वेदाचें अध्ययन करावें, स्थाला सर्वे म्ह० शतवर्ष आयुष्य असावें असे जो इन्छीत असेल स्थानें घृतयुक्त क्षीरौदन शिजवून तें दोघांनी खावें. म्हणजे पुत्र उत्पन्न कर-ण्यास तीं दोवें समर्थ होतात. १४

स य इच्छित्पुत्रो मे शुक्को वर्णतो जायेत वेदमेकमनुब्रुवीत सर्वन् मायुरियाद्वर्षशतं क्षीरीदनं पाचियत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयातामीश्वरी समर्थी जनायितवै जनियतुम् ॥ १४॥

माध्यार्थ—( अववातानें-कुटून तयार केलेक्या तांदुळांचें काय करावें तें सांगतात-) ' अथ यः ०-' जो मला वर्णानें गुक्र—अत्यंत सहश किंवा शुद्ध पुत्र व्हावा,त्यानें एका वेदाचें अनुत्रचन करावें त्याला सर्व आयुष्य-वर्षशत—असावें, असें इच्छीत असेल त्यानें घृतपुक्त क्षिरीदेन शिजवृन दोवानीं मक्षण करावें. हाणजे 'ईश्वरी जनियतेंव-' तीं दोवें पुत्र उत्पन्न करण्यास समर्थ होतात १४.

अथ य इच्छेत्पुत्रों में कपिलः पिङ्गको जायेत हो वेदावनुमुतीत सर्व-मायुरियादिति दध्योदमं पाचायत्वा सर्पेवमन्तमन्त्रीयातामीश्वरी अर्थ—माझा पुत्र किपल-पिंगल व्हावा, त्यानें दोन वेदांचें अध्य-यन करावें, सर्व आयुष्याचा उपमोग व्यावा, असें जो इच्छीत असेल त्यानें वृतयुक्त दध्योदन शिजवून तें दोघांनीं खावें, म्हणजे तीं तसला पुत्र उपन करण्यास समर्थ होतात १५.

दृध्योदनं दुन्ना चरुं पाचियत्वा द्विवेदं चेदिच्छीत पुत्रं तदैवमश-नानियमः ॥ १५ ॥

भाष्यार्थ---'दप्पीदनं-' दह्याने चर शिजवून, पुत्राला दिवेदी जर इच्छीत असेल तर भक्षणाचा असा नियम आहे १५.

अथ य इच्छेत्युत्रो में श्यामी लोहिताक्षी जायेत त्रीन्वेदाननुबुवीत सर्वेमायुरियादित्य्दोदनं पाचायित्वा सर्विष्मन्तमश्रीयातामीश्वरी जन-यितवै ॥१६॥

अर्थ माझा पुत्र स्थामवर्ण, आरक्तनेत्र व्हावा, त्याने तीन वेदांचें अध्ययन करावें, सर्व आयुष्यास प्राप्त व्हावें, असें जो इच्छीत असेळ त्यानें जळांत घृतयुक्त भात शिजवून तो दोघांनी भक्षण करावा म्हणजे ती दोचें तसा पुत्र उत्पन करण्यास समर्थ होतात १६.

केवछमेव स्वाभाविकमोदनम् उदग्रहणमन्यप्रसङ्गनिवृत्यर्थम् ॥१६॥ भाष्यार्थ—केवछच स्वाभाविक ओदनः (मग उद म्ह० जलाचें ग्रहण कां केळें आहे ! त्या वाचून भात शिजणेंच शक्य नाहीं. उत्तर—) उदक्रमहण अन्य पदार्थाच्या प्रसंगाची निवृत्ति करण्या-साठीं केळें आहे. १६.

अथ व इच्छेद्दुहिता मे पण्डिता जायेत सर्वमायुरियादिति तिलीदनं पान्यित्वा सर्विमान्तमश्रीयातामीश्वरी जनयितवे ॥१०॥

अर्थ — मन्ना पिन्डता कन्या व्हावी, तिन्ना सर्व भायुष्य प्राप्त व्हावें असे को इच्छीत असेन्न त्याने तिन्नेदन घृतयुक्त शिजवून तें दोषांनी खावें के म्हणजे तशीच कन्या उत्पन्न करण्यास ती दोषें समर्थ होतात १७.

दुहितुः पाण्डित्यं गृहतन्त्रविषयमेव वेदेऽनधिकारात् । तिलीदनं

१ दोन वेदांने अध्ययन करणारा,

भाष्यार्थ — कन्येचें पांडित्य गृहतंत्राविषयींचेंच येथें विवक्षित आहे. कारण वेदामध्यें तिचा अधिकार नाहीं. तिकौदन म्ह०क्रशर-खिचडी १७:

अथ य इच्छेत्पुत्रों मे पण्डितो विगीतः समितिगमः शुश्रूषितां वाचं निर्माणिता जायेत सर्वान्वेदानन्भीवात सर्वमायुरियादिति माण्सौदनं वाच पाचित्रदा सर्विष्मन्तमश्रीयातामीश्वरी जनियतवा भौक्षेण वाऽऽ- र्षभेण वा ।। १८।॥

अर्थ — माझा पुत्र प्रख्यात, प्रगत्म, रमणीय भाषा बोलणारा असी व्हाना, त्यानें सर्व वेदांचें अनुव्याख्यान करावें, सर्व आयुष्याचा उपभोग व्याना, असें जो इच्छीत असेल त्यानें घृतयुक्त मांसीदन शिजन्तून तें दोवांनीं खावें. 'औक्षेण वा' अगदीं तरुण खोंडाचें मांस किंवा 'आविभेण वा-' त्याहून अधिक वयाच्या वृषभाचें मांस. यांसह ओदन शिजन्त तें मांसीदन खावें. म्हणजे तीं दोवें तसा पुत्र उत्पन्न करण्यास समर्थ होतात. १८.

विविधं गीतो विगीतः प्रख्यात इत्यर्थः । समितिंगमः सभां गच्छ-ठीति प्रगल्भ इत्यर्थः । पाण्डित्यस्य पृथग्महणात् । ग्रुश्रूषितां श्रोतु. भिष्टां रमणौयां वाचं भाषिता संस्कृताया अर्थवत्या वाचो भाषितत्यर्थः । मांसिभश्रमोदनं मांसौदनम् । तन्मांसिनयमार्थमाह । औक्षेण वा मांसेन । उक्षा सेचनसमर्थः पुंगवस्तदीयं मांसम् । ऋषभस्ततोऽप्यिकवयास्त-दीयमार्थमं मांसम् ॥ १८॥

भाष्यार्थ — 'विगीतः-' विविध गायछेला, प्रख्यात, असा भावार्थ.
'सिमितिंगमः-' समेस जातो, म्हणजे सिमितिंगम, प्रगल्भ -धीट असा इसर्थ. कारण पांडिसाचें पृथक् प्रहण केलेलें असल्यामुळें 'सिमिति-'गमः-' म्ह० विद्वान् असा अर्थ करतां येत नाहीं. (नाहीं तर सिमिति-म्ह० विद्वत्सभा, तिच्यामध्यें जाणारा विद्वान्च असला पाहिजे, या दृष्टीनें 'सिमितिंगम' म्ह० विद्वान् असा अर्थ करतां आला असता.) नां वाचं-' ऐकावयास इष्ट-रमणीय अशा वाणीस 'भाषिता-' कृत-संस्कार केलेली व अर्थवती-अर्थयुक्त अशा वाणीस

बोछणारा, असा भावार्थ. मांसमिश्र जें ओदन-भात तें मांसीदन. त्या मांसाच्या नियमार्थ श्रुति सांगते—'ओक्षण वा आषेभेण वा ' उक्षा म्ह० रित:सेक करण्यास समर्थ असा बैछ त्याचें मांस, 'ऋषभ' म्ह० उक्षाहून अधिक वयाचा बैछ, त्याचें मांस (' ओक्षण आषेभेण ' ही तृतीया सह याअर्थी आहे. म्हणून त्या मांसासह—मांसिमश्र ओदन असा अर्थ येथें जाणावा. हा मांसाविषयींचा नियम विशेष देश, काळ व पुरुष यांच्या अपेक्षेने आहे.) १८.

भथाभिप्रातरेव स्थालीपाकावृताऽऽज्यं चेष्टित्वा स्थालीपाकस्योपघातं जुहीखमये स्वाहाऽनुमतथे स्वाहा देवाय सिवेत्रे सत्यप्रसवाय स्वाहेति दुत्वोद्पृत्य प्राक्षाति पाश्येतरस्याः प्रयच्छित प्रक्षाल्य पाणी उद्पात्रं पूर्वित्वा तेनेनां त्रिरभ्युक्षत्युत्तिष्ठातो विश्वावसोऽन्यामिच्छ प्रपूर्वो सं जायां पत्या सहेति ॥१९॥

अर्थ—आतां अगदीं प्रातःकाळीं स्थाळीपाकाच्या आहतें न्हिकतें अप्यतेने आज्यंतस्कार करून चरु शिजवृत स्थाळीपाकाच्या आहति अग्रये स्वाहा, ' ' अनुमतये स्वाहा ' ' देवाय सिवत्रे सत्यप्र सवाय स्वाहा ' अशा थोड थोड्या घेऊन पुनः पुनः द्याव्याः सवाय स्वाहा ' अशा थोड थोड्या घेऊन पुनः पुनः द्याव्याः सवाय स्वाहा ' अशा थोड थोड्या घेऊन पुनः पुनः द्याव्याः सवाय स्वाहा ' अशा थोड थोड्या घेऊन पुनः पुनः द्याव्याः स्वायामाणें हवन करून चरुशेष वर उचलून घेऊन स्वतः याप्रमाणें हवन करून चरुशेष वर उचलून घेऊन स्वतः याजमान तो खातो, व राहिलेळा पत्नीला देतोः दोन्ही हात धुऊन, यजमान तो खातो, व राहिलेळा पत्नीला देतोः दोन्ही हात धुऊन, यजमान तो खातो, व राहिलेळा पत्नीला देतोः दोन्ही हात धुऊन, मंत्रानें अभ्युक्षण करतोः (पाणी तीनदां शिपडतोः) मंत्राचा अर्थ- मंत्रानें अभ्युक्षण करतोः (पाणी तीनदां शिपडतोः) मंत्राचा अर्थ- 'अतः' या माह्या भार्येपासून हे विश्वात्रसो, तं 'उत्तिष्ठ-' ऊठः 'अतः' या माह्या भार्येपासून हे विश्वात्रसो, तं 'उत्तिष्ठ-' ऊठः 'अत्या प्रकृत्ये पत्रा सह सं जायां इच्छ-' ' दुसऱ्या तरुण आपत्या पतीशीं कीडा करणाऱ्या जायेची इच्छा करः ' (मी आपल्या मार्थेशीं संगत होतोंः) १९ः

अथाभिपातरेव कालेऽवघातिनवृतांस्तण्डुलानादाय स्थालीपाकावृता स्थालीपाकविधिनाऽऽज्यं चेष्टित्वाऽऽज्यसंस्कारं कृत्वा चहं श्रपियत्वा स्थालीपाकस्याऽऽहुतीर्जुहोत्युपघातमुपहत्योपहत्याग्रये स्वाहेत्याद्याः । स्थालीपाकस्याऽऽहुतीर्जुहोत्युपघातमुपहत्योपहत्याग्रये स्वाहेत्याद्याः । गार्षः सर्वो विधिर्द्रष्टन्योऽत्र । हुत्वोद्धृत्य चहरेषं प्राश्नाति स्वयं प्राद्येतरस्याः पत्न्ये प्रयच्छत्युच्छिष्टम् । प्रक्षात्य पाणी आचन्योद्-पात्रं पूर्यित्वा तेनोदकेनैनां त्रिरभ्युक्षत्यनेन मन्त्रेणोत्तिष्ठात इति सक्-न्मन्त्रोचारणम् ॥ १९॥

भाष्यार्थ—(हें चरुपाकादि केव्हां करावें, ते सांगतात—) अथाभिप्रातरेव-' नंतर अगदीं प्रातःकाळीच अववातानें केळ्व्या तंदुळास विक्रन 'स्थाळीपाकावृता-' स्थाळीपाकविधीनें 'आउयं चेछिता-' आज्याळा संस्कार करून चरु शिजवृन 'स्थाळीपाकाच्या' आहुती होमितो. 'उपाधातं-' अरूप अरूप पुनः पुनः 'अप्रये स्वाहा' इत्यादि मंत्रांनी देतो. या पुत्रमंथकर्मामध्यें गृह्यामध्यें प्रसिद्ध असळेळा सर्व विधि पहावा. 'हुत्वा उद्धृत्य प्राक्षाति-' हवन करून वर उचळून अवशिष्ट राहिळेळा चरु स्वतः खातो; व उच्छिष्ट चरु 'इतरस्याः प्रयच्छति-' भार्येळा देतो. 'प्रक्षास्य पाणी-' दोन्ही हात धुवून आचमन करून 'उद्पात्रं प्रस्थिता-' उदक्षपात्र पाण्यानें मरून 'तेन-' स्या जळानें 'एनां क्रिः अस्युक्षाति-' हिळा तीन वेळ 'उत्तिष्ठातः' या मंत्रानें मिजवितो.तिस्यावर जळाचे अस्युक्षाति-' क्षण करतो. पण मंत्राचे उच्चारण एकदाच करावे. १९.

अथैनामाभिपवाते उमोऽहमास्मि सा त्व एसा त्वमस्यमोऽहं सामाहमस्मि का ऋक्तवं चीरहं पृथिवी त्वं तावेहि स रमावहें सह रेतो द्धावहै पुर से पुत्राय वित्तय इति ॥२०॥

अर्थ— नंतर तिला आलिंगन देतो. मी 'अमः' प्राण आहें, तुं वाक् आहेस.(तुला प्राणत्व व मला वाक्त कसें ? अशी मार्येची आशंका घेऊन वाक् जशी प्राणाधीन असते त्याप्रमाणें तूं मह्या अधीन आहेस, अशा अमिप्रायानें 'सा त्वं' इत्यादि पुनः वचन आहे.) ती वाक् तुं आहेस व मी प्राण आहें. मी साम आहें तूं ऋक् आहेस. (साम ऋक्-ध्या आधारानें व तूं माझ्या आधारानें.) मी दौः आहे व तूं पृथिवी आहेस. (कारण त्यांचें माता-पितृत्व प्रसिद्ध आहे.) ये, आपण दोधें उद्यम करूं बा. पुरुषत्वयुक्त पुत्राच्या लामासाठी रेतीधारण आपण करावें. २०.

क्षियमन्त्रय क्षीरौदनादि यथापत्यकामं सुक्त्वेति क्रमो द्रष्टव्यः। हमस्मात्यादिमन्त्रेणाभिपद्यते ।। २० ॥ भाष्यार्थ—नंतर तिला वर सांगितस्याप्रमाणं अभिमंत्रित करून वर सांगितस्याप्रमाणें जशा पुत्राची इच्छा असेल तशा प्रकारचें क्षारी-दनादि भक्षण करून, असा ऋम जाणावा. नंतर शयनसमयों 'अमोऽ-इमस्मि »' इत्यादि मंत्रानें तिला 'अभिपश्चते-' आलिंगन देतो २०.

अथास्या ऊरू विद्वापयित विजिद्यांथां यावापृथिवी इति तस्यामर्थं निष्ठाय मुसेन मुख्य संघाय त्रिरेनामनुलोमामनुमार्ष्टि विष्णुयोंनिक-स्पयतु त्वष्टा रूपाणि पिश्कातुं। आसिश्चतु प्रजापतिर्घाता गर्मे द्धा-तु ते। गर्मे धेद्दि सिनावालि गर्मे धेदि पृथुष्ठुके। गर्मे ते अभिनौ देवावाधत्तां पुष्कग्स्रजौ ॥ २१॥

अर्थ—नंतर 'विजिहीशां द्यावापृथिवी 'या मंत्रानें हिच्या ऊरू दूर दूर करवितो. 'हे द्यावापृथिवी, तुन्ही विश्ठिष्ट व्हा ' असा त्या मंत्रान्वा अर्थ आहे. नंतर तिच्या ठिकाणीं अर्थाचा निक्षेप करून मुखाशीं मुख नेऊन 'विष्णुयोंनिं करपयतु०' इत्यादि मंत्रांनीं तीन वेळां अनु-छोम म्ह० मस्तकापासून खार्छी पायांपर्यंत अनुमर्थण—स्पर्श करतो. वशिष्ठ मंत्रांचा अर्थ—व्यापनशीष्ठ मगवान्, तुझ्या योनीचा पुत्रीत्पत्तिसम्ब्रं करो. त्वष्टा—सविता तुझ्या रूपांना अगदीं पृथक्-पणें दर्शनयोग्य करो. विरादात्मा प्रजापित मद्र्पानें स्थित होऊन तुझ्या ठिकाणी रेताचा प्रक्षेप करो. धाता—स्त्रात्मा तुझ्या रूपानें स्थित होऊन तुझ्या ठिकाणी रेताचा प्रक्षेप करो. धाता—स्त्रात्मा तुझ्या रूपानें स्थित होऊन तुझ्या गर्भाचें धारण व पोषण करो. १. हे सिनीवािछे, गर्भाचें धारण कर व हे पृथुष्टुके—हे विस्तीर्णस्तुति, गर्भाचें धारण कर. अश्वनीकुमार देव-स्व-कीय किरणांचीच प्यांना माळा आहे असे सूर्य-चंद्र तुझ्या रूपानें स्थित होऊन गर्भाचें धारण करोत. २१.

अयास्या ऊरू विहापयति विजिहीशां द्यावापृथिवी इस्यनेन । तस्या-मर्थिमिसादि पूर्ववत् । त्रिरेनां शिरःप्रभृत्यनुलोमामनुमाष्टिं विष्णुर्योनि-मिसादि प्रतिमन्त्रम् ॥ २१ ॥

भाष्यार्थ — नंतर ' विजिहिथां चावापृथिवी-'या मंत्रानें ।तिच्या ऊरु-मांड्या विश्विष्ट-दूर दूर करवितो. ' तस्या अर्थे ०' इस्यादिकांचा

१ दुर्शाची अहर्देवता.

अर्थ वर सांगितस्याप्रमाणें करावाः ' विष्णुर्योनिं ः' इत्यादि प्रत्येक मंत्र म्हणत तिला मस्तकापासून खाली पायापर्यंत तीनदा स्पर्श करतोः २१०

हिरण्मयी अरणी याभ्यां निर्मन्यनामित्रनी । तं ते गर्मे इवामहे दशमें मासि स्तये । यथाऽभिगर्भा पृथिवी यथा यौरिन्द्रेण गर्भिणी । वायु-दिशां यथा गर्भे एवं गर्भे द्धामि तेऽसाविति ॥ २२ ॥

अर्थ—पूर्वी दोन ज्योतिर्मय अरणी होत्या. त्यांपासून गर्भाका अश्विनीकुमार निर्मिथित करते झाले—मंथन करून काढते झाले. त्या तशा
प्रकारच्या गर्भाका आपण दोचें दहान्या महिन्यांत प्रसव होण्यासाठीं
तुझ्या जठरांत धारण करूं. (आतां त्या आधान केस्या जाणान्या गर्भाका दशन्तानें प्रदर्शित करितात—) जशी पृथिवी अप्रिगर्भा असते, यौ:
सूर्यानें गार्भणी असते, वायु हा जसा दिशांचा गर्भ आहे, त्याप्रमाणें
मी तुझ्या ठिकाणीं गर्भाका धारण करतों. शेवटीं 'अमुक ' असे न्ह०
णून तिचें नांव घेतो. २२.

भन्ते नाम गृह्वात्यसाविति तस्याः ॥ २२ ॥

भाष्यार्थ — 'असी इति-'ही अमुक असे शेवटी तिचे नांत बेतो २२. सोध्यन्तीमद्भिरभ्युक्षाने । यथा वायुः पुष्करिणी समिक्रयति सर्वतः। एवा ते गर्भ एजतु सहावेतु जरायुणा । इन्द्रस्यायं व्रजः रुतः सार्ग-स्टः सपरित्रयः । तामिन्द्र निजीह गर्भेण सावरा सहिति॥ २३॥

अर्थ--प्रसूत होणाऱ्या तिला जलाने 'यथा वायुः' या मंत्रार्नेत् सुखप्रसवार्थ अम्युक्षण करतो. मंत्रार्थ-जसा वायु पुष्करिणीला सर्वकन चांगस्या प्रकारें--तिच्या स्वरूपाचा उपघात न करितां--हालवितो त्याशा माणें तुझ्या स्वरूपाचा उपघात न करितांच गर्भ चलन पावो. तो त व रसहवर्तमान बाहेर निघो. इंद्राचा-प्राणाचा हा 'वन-' मार्ग ( उत्पा काली किंवा गर्भाधानकालीं ) केलेला आहे. तो सार्गल मह० सपरिप्रह, मह० स्याचें परिवेष्टन असे जें जरायु चर्म त्यासह तो मार्ग आहे. ता मार्गास प्राप्त होऊन हे इंद्रा, तूं गर्भासहवर्तमान बाहेर निघ. गर्भनिधा-

जी मांसाची विश्ववी निघते तिछा सावरा म्हणतात. तिष्या बाहेर पड २३. सोष्यन्तीमद्भिरभ्युक्षति प्रसवकाले सुखपसवनार्थमनेन मन्त्रेण । यथा वायुः पुष्करिणीं समिङ्गयति सर्वतः । एवा ते गर्भ एज- त्विति ॥ २३ ॥

भाष्यार्थ—प्रसवसमयीं प्रसूत होणाऱ्या तिला सुखपसवार्थ या मं-त्रानें उभ्युक्षण करतो. तिच्यावर जल शिंपडतो. असा वायु कमलिनीला सर्वबाज्नीं चांगल्याप्रकारें हालवितो त्याप्रमाणें तुझा गर्भ चळा—हालो. २३

जातेऽप्तिमुपसमाधायाङ्क आधाय कर्से पृषदाज्यर् संनीय पृषदाज्य-स्योपघातं जुहोत्यस्मिन्सहस्रं पुष्यासमेधमानः स्वे गृहे । अस्योपस-न्यां मा च्छेत्सीत्प्रजया च पशुभिश्च स्वाहा । मिथ प्राणार् स्त्विय म-नस्रा जहोमि स्वाहा । यत्कर्मणाऽत्यरितं यद्वा न्यूनिमहाकरम् । अ-भिष्टत्स्विष्टकृद्विद्वान्स्विष्टर् सुहुतं करोतु नः स्वाहेति ॥ २४॥

अर्थ — पुत्रजन्म झाला असतां अग्नीचें उपसमाधान करून पुत्राला मांडीवर घेऊन कांस्यपात्रांत घृतिमिश्रित दहीं संयुक्त करून तें पृषदाज्य 'अस्मिन्सहस्रं 'इत्यादि मंत्रांनीं स्वरूप स्वरूप घेऊन पुनः पुनः होमितो.मंत्राचा अर्थ—' अस्मिन् स्वे गृहे-' या आपल्या घरांत पुत्ररूपानें ' एघमानः' वृद्धि पावणारा मी ' सहस्रं पुष्यासं' अनेक मनुष्यांचा पोषक व्हावें. ' अस्य-' या माझ्या पुत्राच्या ' उपसन्धां ' संततींत ' प्रजया च पशुभिश्व सह-' प्रजा व पशु यांसह श्री ' मा च्छित्सीत्-' विच्छित्र न पशुभिश्व सह-' प्रजा व पशु यांसह श्री ' मा च्छित्सीत्-' विच्छित्र न पशुभिश्व पहाया ठायीं मनानें समिपितों २. ' यत्कर्मणा०-' मीं कर्मानें—क-विद्यान्या ठायीं के अतिरिक्त कर्म केलें किंवा मीं त्यांत जें न्यून केलें तें आमचें सर्व विद्यान् अग्नि स्वष्टकृत् होऊन ' स्वष्टं-' अनाधिक—अधिक नाहीं असे, व ' सुद्धतं-' अन्यून करो. ३. २४.

अथ जातकर्म । जातेऽग्निमुपसमाधायाङ्क आधाय पुत्रं कंसे पृष-दाष्यं संनीय संयोज्य द्धि घृते पृषदाज्यस्योपघातं जुहोत्यस्मिनसहस्र मित्याद्यावापस्थाने ॥ २४ ॥

भाष्यार्थ-प्रसवानंतर जातकर्म. पुत्रजन्म झाला असतां अशीचें

उपसमाधान करून पुत्राला मांडीवर ठेवृन कांस्पपात्रांत ' पृषदाज्यं सं-नीय-'दहीं घृतांत संयुक्त करून त्या पृषदाज्याचा स्वस्प स्वस्प भाग पुनः पुनः' अस्मिन्सहस्रं ०' इसादि मंत्रांनी भाषापस्थानीं होमितो. २४.

अथास्य दक्षिणं कर्णमिनिधाय वाग्वागिति त्रिश्य द्धि मधु घृतः संनीयानन्तिहितेन जातक्षेण प्राशयित भूस्ते द्धामि भुवस्ते द्धामि स्वस्ते द्धामि । १५॥

अर्थ—नंतर उत्पन्न झाळेल्या पुत्राच्या उजन्या कानाशी भापळें मुख नेऊन 'वाग्वाग् ' असे तीनदा जपार्वे नंतर दहीं, मध व घृत यांना संयुक्त करून साक्षात् सुवर्णाने या मंत्रांनी प्रत्येक मंत्राचे शेवटीं तें त्याच्याकद्भन प्राशन करवितो 'भूस्ते द्धामि, मुक्ते द्धामि, स्वस्ते द्धामि, भूर्भुगः स्वः सर्वे त्वयि द्धामि ' म्ह० तुक्या ठिकाणी सर्व धारण करतों, या मंत्रांनी प्राशन करवावें. २५.

अथास्या दक्षिणं कर्णमिनिधाय स्वं मुखं वाग्वागिति त्रिर्जपेत्। अथ दिश्व मधु घृतं संनीयानन्तिहितेनाव्यवहितेन जातस्येण हिरण्येन प्राश्च-यत्येतैर्भन्त्रैः प्रत्येकम् ॥ २५ ॥

भाष्यार्थ—नंतर 'अस्य-' या उत्पन्न झालेस्या पुत्राच्या 'दक्षिणं कणी-' उज्जन्या कानापाशीं 'अभिनिधाय-' आपस्या मुखाळा नेजन ' वाक् वाक् ' असे तीनदा जपार्वे. ( त्रयीक्तप—वेदक्तप वाक् तुझ्या िकाणीं प्रवेश करो, असा जप करणाऱ्या पित्याचा अभिप्राय.) नंतर दिख, मध व घृत यांना संयुक्त करून 'अनन्ति हैतेन जातरूपेण-' अञ्च-विहत—साक्षात् सुवर्णानें 'भूस्ते दधामि' इत्यादि मंत्रांनीं ते प्रसेक मंत्रा-च्या शेवटीं त्यास पाजवार्वे. २५.

अथास्य नाम करोति वेदोऽसीति तद्गुस्मेव नाम भवति ॥१६॥

अर्थ-नंतर या पुत्राचें नांव 'वेदोऽसि ' तूं वेद आहेत असे पिता करतो. तें जे त्याचें वेद असे नांव तें गुद्धच नांव होतें २६.

प्रशास्य नामधेयं करोति वेदोऽसीति । तदस्य तद्गुशं नाम भवति

भाष्यार्थ—-नंतर याचें 'वेद आहेस' असें नांव करतो. वेद असें हें खाचें नांव गुद्धच असतें (लोकांत त्या नांवानें त्याचा व्यवहार होत नाहीं. वेद म्ह० अनुभव, सवींचें स्वाभाविक स्वरूप, असा भावार्थ.) २६.

अभेनं मात्रे प्रदाय स्तनं प्रयच्छिति यस्ते स्तनः शशयो यो मयो-भूयों रन्नधा वसुविद्यः सुद्रशः। येन विश्वा पुष्यसि वार्याणि सरस्वति तिमद्द वातवे करिति ॥२७॥

अर्थ—नंतर त्याळा मातेपाशीं देऊन 'यस्ते स्तनः 'इयादि मंत्रानें स्याळा स्तन देतो. (मंत्राचा अर्थ) हे सरस्वति, जो तुझा स्तन, 'शशयः-' फळासह असणारा 'यो मयोभूः' जो सर्व प्राण्यांच्या स्थितीळा कारण होणाऱ्या अनभावाने झाळेळा 'रत्नधा-' अन किंवा दुग्ध याचा धाता——पाळक—धारक—उत्पादक, 'वसुविद्-' जो कर्मफळास प्राप्त होणारा, 'सुदत्रः-' जो चांगल्या प्रकारें देतो, व 'येन विश्वा पुष्यिस वार्याणि-' ज्या स्तनानें त्ं सर्व सेवनीय देवादि भूतें पोसतेस 'तं स्तनं-' त्या तुझ्या स्तनाळा 'धातवे-' माझ्या पुत्राच्या दुग्धपानासाठीं 'इह करिति-' माझ्या भार्येच्या स्तनांत प्रविष्ट कर २७.

अथैनं मात्रे प्रदाय स्वाङ्कस्थं स्तेनं प्रयच्छति यस्ते स्तन इयादिम-न्त्रेण ॥ २७ ॥

भाष्यार्थ--नंतर त्या आपस्या मांडीवरील पुत्राला मातेपाशी देऊन 'यस्ते स्तनः' इत्यादि मंत्रानें त्याला स्तन देतो २७.

अथास्य मातरमभिमन्त्रयते । इलाऽसि मैत्रावरणी वीरे वीरमजी-जनस् । सा खं वीरवती भव वाऽस्मान्वीरवतोऽकरिदति । तं वा एतमाहुरतिपिता बताभूरतिपितामहो बताभूः परमां बत काष्ठां प्राप-च्छिया यशसा बद्धावर्षसेन य एवंविदो बाह्मणस्य पुत्रो जायत इति ॥ २८॥ इति बृहद्गरण्यकोपानिषदिः पष्ठाध्यायस्य चतुर्थे बाह्मणम् ॥ ४॥

अर्थ--नंतर त्याच्या मातेळा 'इलासि॰' इत्यांदि मंत्रानें अभिमांत्रित करतो. हे मार्थे तूं स्तुत्या-मोग्या आहेस (मित्रावरुणापासून जो झाळा तो मैत्रावरुण-वसिष्ठ, त्याची भार्या मैत्रावरुणी म्ह० अरुंधती तिच्यासारखी तूं आहंस, अशा अभिप्रायानें भार्येळा तो संबोधितो.) हे 'मैत्रावरुणी,' वीर पुरुष जो मी त्याच्या निमित्तानें तूं बीर पुत्रास प्रसवकी आहेस. ती तूं 'वीरवर्ती-' जिचे बहुपुत्र जिश्रंत आहेत अशी हो, तूं ज्या आम्हांस पुत्रसंपन्न केळें आहेस, ती तूं धीरवती हो (असा 'इळासि' इत्यादि मंत्राचा अथे आहे ) त्या या उत्पन्न झाळेल्या पुत्राळा म्हणतात—अहो हा मोठाच विस्मय आहे की तूं पित्याचें अतिक्रमण करून राहतोस, पिता-महाचें अतिक्रमण करून राहतोस. प्री, यश व ब्रह्मवर्चस यांच्या योगानें पराकांग्रेम प्राप्त झाळा आहेस. अशा उपासक ब्राह्मणाचा जो पुत्र उत्पन्न होतो तो असा स्तुत्य होतो. २८ (४)

अधास्य मातरमिमनत्रयत इलाऽसीत्यनेन । तं वा एतमाहुरित्यनेन विधिना जातः पुत्रः पितरं पितामहं चातिशेत इति श्रिया यश्चसा ब्रह्मवर्चमें परमां निष्ठां प्रापदित्येवं स्तुत्यो भवतीत्यर्थः । यस्य चैवं-विदो ब्राह्मणस्य पुत्रां जायते स चैवं स्तुत्यो भवतीत्यध्याहार्यम् ॥२८॥ इति बृहद्रारण्यकोपनिपद्भाष्ये पष्टाध्याय चतुर्धे ब्राह्मणम् ॥ ४॥

भाष्यार्थ—यानंतर त्याच्या मातेळा 'इलासि ' इत्यादि मंत्रानें अभिमंत्रित करतो. 'तं वा एतं ' त्या या पुत्राला म्हणतात या पूर्वोक्त विधीनें उत्पन्न झालेळा पुत्र पिता व पितामह यांचें आतिक्रमण करून राहतो, असे म्हणतात. (तं पिता, पितामह व सर्व कुळ या सर्वाहृत अधिक झाला आहेस, असा भावार्थ.) तं श्रीनें, यशानें व ब्रह्मवर्चसानें परम निष्ठेस प्राप्त झाला आहेस अशा प्रकारें तो स्तुत्य होतो, असा भावार्थ. (ही केवल पुत्राचीच स्तुति नव्हे तर अशा पुत्रानें संपन्न असलेळा जो पिता त्याचीही ती आहे, असें सांगतात—) ज्या असें जाणणाऱ्या ब्रह्मणाचा पुत्र उत्पन्न होतो तोही असा स्तुत्य होतो, असा अन्याहार करावार ८ इति श्रीवृहदारण्यकभाष्यार्थाच्या साहाव्या अध्यायाचें वत्र्यं बाहाण समाम.

अथ व<्शः। पौतिमाषीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात्कात्यायनीपुत्रो गीतमी-पुत्राद्वीतमीपुत्रो भारद्वाजीपुत्राद्वारहाजीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पराशरी पुत्र औपस्वस्तीपुत्राद्गेवस्यस्तीपुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रः कात्यायनीपुत्रात्कात्यायनीपुत्रः कोशिकीपुत्रात्कोशिकीपुत्र भालम्बी-पुत्राच वैयाघपदीपुत्राच्च वैयाघपदीपुत्रः काण्वीपुत्राच कापीपुत्राच कापीपुत्रः॥ १ ॥

अर्थ—भातां वंश-पीतिमाषीपुल कात्यायनीपुत्रापासून, कात्या-यनीपुत्र गौतमीपुलापासून, गौतमीपुल भारद्वाजीपुत्रापासून, भारद्वाजी-पुत्र पाराशरीपुतापासून, पाराशरीपुत्र औपस्वस्तीपुतापासून, औपस्वस्तीपुत्र पाराशरीपुत्रापासून, पाराशरीपुत्र कात्यायनीपुतापासून, कात्यायनीपुत्र कीशिकीपुत्रापासून, कीशिकीपुत्र आलम्बीपुत्रापासून व वैयाशपदी-पुत्रापासून, वैयाशपदीपुत्र कार्ण्यापुत्रापासून व कापीपुत्रापासून, कापी-पुत्र (आन्नेपीपुत्रापासून असा पुर्टे संबंध.) १

भात्रेयीपुत्रादात्रेयीपुत्रो गौतमीपुत्राद्गौतमीपुत्रो भारद्वाजीपुत्राद्भारद्वाजीपुत्रः पागशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वात्मीपुत्राद्मात्यापुत्रः पाराशरीपुत्रात्पाराशरीपुत्रो वाक्षीरणीपुत्राद्माक्ष्मेरणीपुत्राद्माक्ष्मेरणीपुत्राद्माक्ष्मेरणीपुत्राद्माक्ष्मेरणीपुत्रः शोङ्गीपुत्राच्छोङ्गीपुत्रः खांकतीपुत्रात्सांस्तीपुत्र आलम्बायनीपुत्राद्मालम्बायनीपुत्र आलम्बायनीपुत्रात्माल्यापुत्रो जायन्तीपुत्राज्ञायनतीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रान्माण्ड्कायनीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रान्माण्ड्कायनीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रो माण्ड्कायनीपुत्रो साण्ड्कायनीपुत्रो काविनकी-पुत्रो राधीत रीपुत्राद्माथीतरीपुत्रो भालुकीपुत्राद्मालुकीपुत्रः काविनकी-पुत्रास्मा कोविनकीपुत्रो वेदमृतीपुत्राद्देदमृनीपुत्रः काविन्योपपुत्रात्माजी-राधिनः प्राभीपुत्रः पानीनयोगोपुत्रात्माजी-राधीपुत्रः पानीनयोगोपुत्रात्माजी-राधीपुत्रः प्राभीपुत्राद्माद्वारिवासिनः प्राभीपुत्र आसुरायणादासुरायण आसुरेरासुरिः ॥ २॥

अर्थ—(कापीपुत्त) आत्रेयीपुत्तापास्न, आत्रेयीपुत्र गौतमीपुत्रापास्न, गौतमीपुत्र मारद्वाजीपुत्रापास्न, मारद्वाजीपुत्र पाराशरीपुत्रापास्न, पाराशरीपुत्र पाराशरीपुत्र पाराशरीपुत्र पाराशरीपुत्र पाराशरीपुत्र पाराशरीपुत्र वाक्तीरुणीपुत्रापास्न, वाक्तीरुणीपुत्र वाक्तीरुणीपुत्रापास्न, वाक्तीरुणीपुत्र वाक्तीरुणीपुत्रापास्न, औरगीपुत्र सांक्रती-पुत्रापास्न, सांक्रतीपुत्र आलंबायनीपुत्रापास्न, आलंबायनीपुत्र आलंबायनीपुत्रापास्न, आलंबायनीपुत्र माण्डूकायनी-पुत्रापास्न, आलंबीपुत्र आलंबीपुत्र आग्रंवीपुत्र माण्डूकायनी-पुत्रापास्न, जायन्तीपुत्र माण्डूकायनी-

पुत्रापास्न, माण्ड्रकायनीपुत्र माण्ड्रकीपुत्रापास्न, मण्ड्रकीपुत्र शाण्डिली-पुत्रापास्न, शाण्डिलीपुत्र राधीतरीपुत्रापास्न, राधीतरीपुत्र माल्डकीपुत्रा-पास्न, मालुकी पुत्र दोघां कौंचिकीपुत्रांपास्न, दोघे कौंचिकीपुत्र वेदस्तीपु-त्रापास्न, वेदस्तीपुत्र काशेकेयीपुत्रापास्न, काशेकेयीपुत्र प्राचीनयोगी-पुत्रापास्न, प्राचीनयोगीपुत्र सांजीवीपुत्रापास्न, सांजीवीपुत्र आसुरिवासी प्राश्रीपुत्रापास्न, प्राश्रीपुत्र असुरायणापास्न, आसुरायण आसुरीपास्न, आसुरि (याज्ञवल्क्यापास्न असा पुढें संबंधः) २

याज्ञ वल्क्याचाज्ञवल्क्य उद्घालकादृद्दालको इत्याद्कण उपवेशे हपवेशिः कुन्ने : कुन्ने

अर्थ—(आसुरि) याज्ञवल्क्यापासून, पाइवल्क्य उदाळकापासून, उदाळक अरुणापासून, अरुण उपवेशीपासून, उपवेशि कुश्रीपासून, कुश्रि वाजश्रवापासून, वाजश्रवा जिह्नावतापासून, जिह्नावान् वाध्योगा-पासून, वाध्योग वार्षगण असितापासून, वार्षगण आमित हरितकर्यपापासून, हरितकर्यप शिल्पापासून, शिल्प कर्यपापासून, कर्यप कर्यपनेधुवीपा-सून, कर्यपनेधुवि वाक् -पासून, बाक् आमेणापासून, अमिण आदि-स्मापासून, आदिसार्ने सांगितलेली ही श्रुक याजुषे याह्यवल्क्याकहून प्रकट केली जातात ३.

समानमा सांजीवी प्रचारमांजीवी पुत्री माण्युकायनेमीण्डकायनिर्माण्डक्या-न्माण्डक्यः कीत्सात्कीरसे। माहित्यमोहित्धिवामकहायणाद्वामकहायणः शाण्डिल्याच्छाण्डिल्ये। वातस्याद्वारस्यः कुत्रेः कुत्रियंक्षवणसो राजस्त-म्बायनायक्तवचा राजस्तम्बायनस्तुरात्कावचेयात्तरः कावपर्यः प्रजापतेः प्रजा पतिकेहाणो बहा स्वयंभु बद्धागे नमः ॥४॥इति युद्धदारण्यकोपनि-विद्य बद्याव्यायस्य पञ्चमं बाद्याणम् ॥ ५ ॥

नाज्यक्षेत्रके वृहदारण्यकोपनिषदि पहाँ उच्यावः ॥ ६ ॥ थकन्ह्यू,रण्यकक्रमेणाष्टमोदण्यावः ॥ ६॥ १ अर्थ—सांजीवीपुत्रापर्यंत सर्व वाजसनेयिशाखांमध्यें एकच वंश आहे, सांजीवीपुत्र मांडूकायनीपासून, मांडूकायनि मांडव्यापासून, मांडव्य कौत्सापासून, कौत्स माहित्थीपासून, माहित्थि वामकक्षायणा-पासून, वामकक्षायण शांडिव्यापासून, शांडिव्य वात्स्यापासून; वात्स्य कुश्रीपासून, कुश्रि यज्ञवचापासून, यज्ञवचा राजस्तंबायनापासून, राजस्तं-बायन तुर कावषेयापासून, तुर कावषेय प्रजापतीपासून, प्रजापित ब्रह्मा-पासून, ब्रह्म स्वयंसु नित्य आहे. त्या ब्रह्मास नमस्कार असो ४. (५)

अथेदानीं समस्तप्रवचनवंशः । स्त्रीप्राधान्यात् । गुणवान्पुत्रो भव-तीति प्रस्तुतम् । अतः स्त्रीविशेषणेनैव पुत्रविशेषणादाचार्यपरंपरा कीर्स्यते । तानीमानि शुक्तानीत्यव्यामिश्राणि ब्राह्मणेन । अथवा यानी-मानि यजूंषि तानि शुक्तानि शुद्धानीत्येतत् । प्रजापातिमारभ्य यावत्यो-तिमाषीपुत्रस्तावद्धोमुखो नियताचार्यपूर्वक्रमो वंशः समानमा सांजी-थीपुत्रात् । ब्रह्मणः प्रवचनाष्ट्यस्य । तस्तेतद्वद्धा प्रजापतिप्रवन्धपरंपरया-ऽऽगत्यास्मास्वनेकधा विप्रमृतमनाद्यनन्तं स्वयंमु ब्रह्म नित्यं तस्मे ब्रह्मणे नमः । नमस्तदनुवार्तभ्यो गुरुभ्यः ॥ १ ॥ २ ॥ ३ ॥ १ ॥ इति बृहद्वारण्यकोपनिषद्भाष्ये षष्टाध्यायस्य पश्चमं ब्राह्मणम् ॥ ५ ॥

इति श्रीगोविन्द्भगवत्पूज्यपादिशिष्यस्य परमहंसपरिव्राजका-चार्थस्य श्रीशंकरभगवतः ऋतौ वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्ये षष्ठोऽध्यायः ॥ ६॥

भाष्यार्थ—(हा बंश खिळकांडाचाच आहे, असे कोणाळा बाटेळ म्हणून आचार्थ व्हणतात—) आतो समस्तप्रवचनाचा वंश सांगितळा जातो. (पूर्वीचे दोन वंश पुरुषिकोषित होते, आणि हा स्त्रीविशेषित कां ! उत्तर—) स्त्रीपाधान्यामुळें हा वंश स्त्रीविशेषित आहे. गुणवान् पुत्र होतो, असे प्रकरण चाळ आहे. म्हणून स्त्रीविशेषणानेंच पुत्रविशे-षण करून (आईच्या नांवांवरूनच पुत्रांना विशेषित करून) या ब्राह्म-णाकहून आचार्यपरंपरा सांगितळी जाते. 'शुक्कानि' तीं हीं शुक्र म्हणजे दोषांनी असंकीर्ण ब्राह्मणानें न्यामिश्र न झाळेळी. (कारण पौर-षेयत्व हें दोषाचें द्वार यांत नाहीं, असा भावार्थ.) किंवा ही जी यज्षें तीं शुक्र—शुद्ध, (अयातयाम—अदुष्ट अगतार्थ, असा भाव. पाठक्रमानें मनुष्या-पासून प्रजापतीपर्यंत वंश सांगितला. आतां अर्थक्रमाचा आश्रय करून सांगतात ) प्रजापनीपासून आरंभ करून पौतिमापीपुत्रापर्यंत अधी-मुख म्ह. अर्थक्रमाच्या अनुसार पाठक्रमाच्या उळ्ट—नियत आचार्याचा पूर्वक्रम हा वंश. तो प्रजापतीपामृन सांजीबीपुत्रापर्यंत सर्व वाजसनेयि-शाखांमध्यें समान आहे. प्रवचनाख्य वंशरूप ब्रह्माच्या संबंधासून प्रजापित विश्वेला प्राप्त करून वेता झाला. तें हें ब्रह्म प्रजापतीपासून परंपरेनें येजन आम्हांमध्यें अनेक प्रकारें पसरलें आहे. तें ब्रह्म परमा-सम्हप असल्यामुळें स्वयंगु—आदि-अंतरहित व नित्य आहे.स्या ब्रह्माला नमस्कार असो; तदनुवर्ती गुरूना नमस्कार असो १—४.

इति श्रीबृहद्।रण्यसभाष्यार्थाच्या प्रग्राप्यायाचे पांचवे बाह्मण समात. इति श्रीशंकराचार्यभक्त विष्णुशर्मकत वृहद्।रण्यक-भाष्यार्थांचा सहावा अध्याय समात साळा.

येथें हा प्रंथही समाम साला.

श्रीकृष्णार्पणमस्तु.

## महाराष्ट्रीयांस जाहीर विनंति.

वि. वि. विद्याप्रंथरत्नमाला सुरू होऊन येसा माघ हा. ५ मीस सहा वर्षे पुरी होतात. पण त्यांतील एक वर्ष तिचें काम बंद होतें. त्यामुळें सुमारें साडेचार वर्षीत तिचें जवळ जवळ एक तृतीयांश काम पुरें झाळें आहे, आम्ही मध्यें सुमारें एक वर्षभर करवीरपीठाच्या ना-दाला लागून त्याच्याकडून कांहीं तरी वेदशास्त्रोत्तेजनपर कार्य करिनण्यासाठीं जो वृथा खटाटोप केला तो जर केला नसता तर आजवर राहिलेलीं दोन्हीं उपनिषदेंही संपली असतीं व आचार्यही बंद पडला नसता. पण भवितव्यतेमुळें उपनिषदोंचे प्रकाशन लांबलें व आचार्यही बंद पडला, ही खरोखर मोठी खेदाची गोष्ट आहे.

आचार्य व ब्रह्मविद्याप्रंथरत्नमाला या दोघांनाही भरपुर ग्राहक नाहीं-त. त्यामुळें गेल्या चार पांच वर्षात दोन्हीं मिळून सुमारें ४ हजार रुपये आमच्या अंगावर आले आहेत. अशा अवस्थेंत आचार्यादि पुढें सुरू करणें योग्य नाहीं. तथापि अनेक ग्राहकांची तीं दोन्ही आम्हीं चालवावीं अशी उत्कट इच्छा आहे. कित्येकांनीं तर 'वर्गणी जास्त करा पण आचार्य बंद करूं नका. हें धार्मिक कार्य बंद केल्यास तु-म्होंला पाप लागेल ' असेंही आम्होंला कळकळीनें कळविळें आहे.

हर्छीं कागद चौपट महाग झाला आहे. छापण्याचें इतर सामानहीं महाग झालें आहे. अशा अवस्थेंत आचार्य व ब्रह्मविद्या सुरू ठेवणें हें मोठें घाडस आहे. तथापि केवल, बन्याच प्राहकांचा फारच आग्रह अस्तर्याळें आम्ही भादपद शुद्ध पौणिंमेपासून डेमि अष्टपत्री म्ह० ब्रह्मविद्याच्या ६४ पृष्ठांचें आचार्य मासिक सुरू करणार आहों. तें प्रत्येक माहिन्याच्या १५ मेस प्रसिद्ध होईल. त्यांतूनच ब्रह्मविद्या मालेंतील राहि-छेले प्रंथही क्रमानें प्रसिद्ध होतील व काहीं पृष्ठें इतस्ततः, अपलेख, इत्यादि प्रासंगिक स्वतंत्र मजकूरही बारिक टाइपांत देऊं. वा. वर्गणी ट. ख. सह रूपये तीन. कागद स्वस्त होतांच आम्ही आचार्य पुनः पाक्षिक करूं.

आचार्य मासिकांत्त या पुढें क्रमानें मांद्रक्योपनिषद्भाष्यार्थ ( श्रीमी-डपाचार्यांच्या कारिका, भाष्य, व अर्थ यांसह ) छान्देख्योपनिषद्भाष्यार्थ ( मूळ, अर्थ व भाष्य यांसह ) न्यायदर्शन, सांख्यदर्शन; योगदर्शन, वेदान्तदर्शन, ( सर्व मूळ सूत्रांसह ) अनुभूतिप्रकाश व आमपुराण (मूळ उन्वय व अर्थ यांसह) हे प्रंथ प्रसिद्ध होतील. आचार्यांत अपुरें राहि । लेकें गीता अथवा सांख्ययोगशास्त्र व वेशेषिकदर्शन सवडीनें देऊं

राष्ट्रीय कार्याचे प्रकार अनेक आहेत. त्यांतील जगहुरुशंकराचार्याचे तत्त्वज्ञान त्यांच्याच प्रथांच्या भाषांतररूपाने महाराष्ट्रास उपलब्ध करून देण्याचा भाग आन्हीं पतकरला आहे. प्रगतो शेवटास जाण्यास लो-कांचे साह्य पाहिजे. तरी उयांना या कार्याचे महत्त्व वाटत अनेलक्ष्यांनी आचार्यमामिकास पुढें प्राहक होऊन व मागील, पुस्तकें धेऊन या कार्यी अन्हांस साह्य करावें व इतरांकडून करवांचे.

आजपर्यंत प्रासिद्ध शालेश्या पुस्तकांची किं. २०वें. होते. पण आचार्याचे प्राहक होणारांस तीं सर्व १५ रुपयांस देऊं. ट.ख. सुमारें १॥। बेगळा.